Was ist, was kann,
was soll KI?

Ein philosophisches Gesprach
Vincent C. Muller, Martin Hahnel

Meiner



\/



Vincent C. Miller | Martin Hahnel

Was ist, was kann,
was soll KI?

Ein philosophisches Gesprach

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber <https://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4672-1
ISBN eBook 978-3-7873-4673-8

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt
auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es
nicht §§ 53, 54 UrhG ausdriicklich gestatten. Satz: Jens-Séren Mann.
Druck und Bindung: Stiickle, Ettenheim. Gedruckt auf alterungsbestén-
digem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff. Printed in Germany. www.meiner.de



INHALT

VORWORT .ottt et e ettt e ettt et e 7
DAS GESPRACH ..\ttt ittt ittt it 9
TEIL 12 PHILOSOPHIE UND KI o\ tttteteteee e eeeeieaeanns 17
TEIL I1: ETHIK, RECHT UND OKONOMIE DERKI ...........c.cuo.... 25

TEIL 11: KI ZWISCHEN OFFENTLICHKEIT UND PERSONLICHER

LEBENSWELT ... i e i e e e i 75
TEIL IVI LETZTE FRAGEN ... . i 93
ANMERKUNGEN . ... . e 99

REGISTER ... e e e e 103



VORWORT

ieses Interview findet in einem Zeitraum statt, der nicht besser

hétte gewahlt werden konnen. Nicht nur, dass sich der diesjah-
rige Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophie ausfiihr-
lich mit den Themen Digitalisierung und Kiinstliche Intelligenz
auseinandersetzt, was zeigt, dass die Eule der Minerva ihren nécht-
lichen Flug begonnen hat und die Zeit reif ist, um eine umfassende,
nicht von Euphorie oder Skepsis geleitete philosophische Reflexion
zu einem Forschungsfeld anzustellen, das sich weiterhin stark ver-
dndert und dessen technologische, politische, soziale und ethische
Tragweite wir immer noch nicht ganzlich ermessen konnen. Auch
gesellschaftlich befinden wir uns in einer (Zwischen-)Phase, in wel-
cher erste »Normalisierungsprozesse« einsetzen: Eine anfangs als
disruptiv erfahrene Technologie »veralltaglicht« sich allméhlich
und wird eingesetzt, um das Leben vieler Menschen »smarter« zu
machen, wihrend auf der einen Seite die 6konomischen Effizienz-
steigerungspotentiale, die in KI-Technologien beschlossen liegen,
gezielter freigesetzt werden, auf der anderen Seite aber auch im-
mer mehr diejenigen menschlichen Lebensbereiche identifiziert
oder neu geschaffen werden, die moglichst frei von digitalen An-
wendungen sind bzw. sein sollen. Ferner nehmen erste rechtliche
Regelungen Gestalt an und der akademischen Ethik und Technik-
philosophie ist es in den letzten Jahren gelungen, eine elaborierte
deskriptive und normative Sprache zu entwickeln, die es ermog-
licht, Chancen und Risiken neuer digitaler Technologien besser zu
erfassen und zu bewerten. Gleichwohl bleibt vor allem das Thema
der Kiinstlichen Intelligenz ob seiner anhaltenden transakade-
mischen Faszination, der wachsenden Uniibersichtlichkeit ihrer
Anwendungen und einer der modernen Technologieentwicklung
innewohnenden und verschiedene Ambiguititen erzeugenden Dy-
namik ein Dauerbrenner.



Das folgende Interview verdankt sich vor allem der Notwendig-
keit, das Thema KI auf den philosophischen Priifstand zu bringen,
ohne in feuilletonistischen Vermutungen zu verharren oder sich
in fachwissenschaftlichen Detaildebatten zu verlieren. Wir sind
uns dariiber im Klaren, dass das Gesprich nur einen kleinen Aus-
schnitt aus dem gesamten Spektrum einer philosophischen Dis-
kussion zur Kiinstlichen Intelligenz bietet. Allerdings erhoffen wir
uns, dass der im Titel dieses Buches angekiindigte Dreischritt, der
keine Schlussfolgerung mit logischer Notwendigkeit darstellen soll,
etwas mehr Ordnung und Licht in die aktuelle Diskussion bringt:
Denn zundchst gilt es zu klaren, was Kiinstliche Intelligenz dem
Begriff und der Technologie nach eigentlich ist. Nur wenn wir wis-
sen, was KI ist, kdnnen wir auch abschétzen, wozu sie fahig bzw.
nicht fahig ist. Was KI demzufolge kann oder nicht kann, bietet die
Grundlage fiir normative Uberlegungen, denn KI-Systeme sollen
letztlich nur das tun, was sie gut kénnen - nicht mehr und nicht
weniger.

Vielleicht werden sich einige vor oder bei der Lektiire fragen,
wieso und unter welchen Umstanden das Interview zustande ge-
kommen ist. Die Antwort ist ganz einfach: Zwei Philosophen, der
eine international renommierter KI-Experte und Inhaber der Ale-
xander-von-Humboldt-Professur an der Friedrich-Alexander-Uni-
versitdt Erlangen-Niirnberg, der andere Medizinethiker, ebenfalls
im KI-Bereich titig und mit grofSem Interesse an »6ffentlicher Phi-
losophie, treffen sich im digitalen Raum. Letzterer stellt in bewuss-
ter Abgrenzung zu rein journalistischen Interviews dem Experten
philosophische Fragen rund um das Thema KI. Das Interview bie-
tet nicht nur eine Momentaufnahme bzw. einen groben Uberblick
iber die aktuellen philosophischen und ethischen Trends in Be-
zug auf KI, sondern zeigt auch, inwieweit KI Fragen bertihrt, die
man in der Philosophie schon seit Aristoteles diskutiert. Ob wir
diesem Anspruch, iber KI angemessen zu philosophieren, gerecht
geworden sind, mag die Leserin oder der Leser beurteilen. Jeden-
falls danken wir dem Felix Meiner Verlag, vor allem seinem Lektor
Marcel Simon-Gadhof, sich auf dieses Experiment eingelassen zu
haben, und Max Hellrigel-Holderbaum fiir die Unterstiitzung bei
der Transkription. KI war nicht gut genug!

M. H.



DAS GESPRACH



MARTIN HAHNEL: Herr Professor Miiller, ich begriifie Sie zu unserem
kleinen Interview zum Thema KI und Philosophie. Ich habe mir
vorgestellt, dass wir das Interview in vier Teile aufgliedern. Nach
ein paar allgemeinen Fragen soll der erste Teil vom Verhéltnis Phi-
losophie und KI handeln. Der zweite Teil wird ethische, rechtli-
che, 6konomische Aspekte von KI beleuchten und auf bestimmte
neuralgische Punkte in der Diskussion eingehen. Der dritte Teil
wird kiinstliche Intelligenz im Bezug zur Offentlichkeit und zur
Lebenswelt der Menschen thematisieren. Und am Ende gibt es noch
einen vierten Teil mit kurzen lockeren Fragen. Ich freue mich sehr,
dass wir die Moglichkeit haben, mit Thnen hier dieses Gesprich zu
fithren, und ich wiirde direkt einsteigen mit den drei zentralen Fra-
gen, die im Titel dieses Interviews schon erwahnt werden und die
sich an die berithmten Kant’schen Fragen anlehnen: Was ist fiir Sie
Kiinstliche Intelligenz? Und dann: Was kann und soll sie?

VINGENT . MULLER: Vielen Dank. Ich habe diese Kant’schen Fra-
gen schon verschiedentlich verwendet, als charakteristisch fiir die
Beschiftigung mit der KI. In der Tat ist die erste Frage schon ein-
mal gleich recht schwierig. Was ist KI? Dummerweise ist das keine
Frage der KI, sondern eher eine Frage der Philosophie, also sind
wir zustandig. In einer ersten Ndherung ist klar, dass wir uns ge-
genwirtig KI immer als etwas vorstellen, was auf Rechenmaschi-
nen stattfindet, also erstens auf Maschinen und zweitens auf einer
bestimmten Sorte von Maschinen, namlich auf denen, die rechnen.
Und diejenigen, die wir da gegenwirtig verwenden, sind stets digi-
tale Rechenmaschinen. Nun, was macht man mit diesen digitalen
Rechenmaschinen? Meine Auffassung ist, dass man sie am besten
als Entscheidungsmaschinen ansehen kann, also Maschinen, die
irgendeine Art von Frage als Input bekommen (einschlief3lich nor-
mativer Aspekte) und daraus eine Entscheidung generieren. Also
zum Beispiel: »Ist das, was ich da sehe, eine Katze?« oder »Sollte
dieser Mitarbeiter beférdert werden?« oder »Sollte ich jetzt die-
sen Satz sagen? Wenn man sich das kurz tiberlegt, stellt man fest,

1



dass das, was wir den ganzen Tag machen, im Wesentlichen aus
Entscheidungen besteht, genauer aus Entscheidungen, bestimmte
Handlungen durchzufithren. Oft sind die natiirlich nicht explizit,
aber man kann das ganz gut als allgemeines Modell verwenden.
Also in der KI geht es um die Erzeugung von kiinstlichen Entschei-
dungsmaschinen. Was KI kann, ist eigentlich damit schon geklart.
In einem abstrakten Sinne kann sie alles tun, was man als Entschei-
dung ansehen konnte. Und nur das. Also zum Beispiel kann sie kei-
nen Stein hochheben, weil das zwar eine Entscheidung beinhaltet
(den Stein hochzuheben), aber es beinhaltet auch eine physische In-
teraktion. Das kann eine KI zunéichst nicht. Das kann sie nur dann,
wenn sie mit einer entsprechenden Hardware verbunden wird.

Kann die KI alles das machen, was wir jetzt unter dieser Klam-
mer der »Entscheidung« gefasst haben? Das ist natiirlich eigentlich
eine technische Frage. Es ist aber auch eine interessante Frage, ob
es Grenzen dafiir gibt, was vielleicht eine Maschine nicht kann,
weil sie eine Maschine ist oder weil sie eine digitale Maschine ist.
Ich glaube, es gibt tatsichlich gute Hinweise darauf, dass das der
Fall ist. Es gibt bekannte Probleme in der Philosophie, denen zu-
folge eine Maschine zum Beispiel nicht meinen kann, was sie sagt,
und keine Intentionen oder Absichten haben kann. Es ist eigentlich
fiir eine Maschine nicht eines besser als das andere. Sie hat also ei-
gentlich keine Bewertung der Umwelt, aufler einer Bewertung, die
wir ihr einbauen. Und mir scheint tatsachlich, dass das ein wesent-
licher Unterschied zwischen einer Maschine, insbesondere einer
digitalen Maschine, und einem Lebewesen ist. Es gibt noch eine
Reihe von anderen Unterschieden, wie zum Beispiel, dass die per-
sonliche Identitdt einer Maschine sehr viel, sagen wir mal, unklarer
ist als die eines biologischen Wesens. Und das hiangt wahrschein-
lich auch mit dem ersten Punkt zusammen.

Der letzte Punkt: Was soll eine KI? Das ist die grundlegende
Frage der KI-Ethik und es ist ja bekannt, dass es eigentlich in fast al-
len menschlichen Bereichen einen Unterschied gibt zwischen dem,
was man machen kann, und dem, was man machen soll. Sonst hitte
man ja auch wenig Entscheidungsfreiheit. Und die systematische
Reflexion dariiber, was man machen soll, nennt man Ethik. Dem-
entsprechend, scheint mir, ist es bei der KI nicht prinzipiell anders
als bei Menschen. Das heif3t, man iiberlegt sich, was ein KI-System

12



tun soll. Nach welchen Prinzipien soll ein KI-System entscheiden?
Also soll es zum Beispiel regelbasiert sein? Oder soll man Berech-
nungen fiir den Nutzen von Konsequenzen aufstellen; oder wie soll
man das machen? Welche Form der normativen Ethik wendet man
an und wie geht man mit Konflikten oder sogenannten Dilemmata
um, die da immer auftreten? Und dann gibt es noch eine speziel-
lere Frage, namlich: Welche Form hat diese Ethik tiberhaupt? Denn
normalerweise macht man ja eine Ethik natiirlich fiir Akteure
(agents), wie man heutzutage sagt, also verantwortliche Systeme,
Systeme, die fiir ihre Handlungen verantwortlich sein koénnen.
Und das wiirde man ja meistens von technischen Systemen nicht
sagen. Wenn mein Laptop irgendeinen Unsinn macht, dann wiirde
ich mich vielleicht dariiber drgern und sagen, »das blode Ding tut
heute nicht, was ich willg, aber eigentlich weifd ich ganz genau, dass
das Ding selbst nicht fiir irgendetwas verantwortlich ist und dass
normative Anspriiche ihm gegeniiber vollkommen sinnlos sind.

Dabher ist die Ethik der KI eigentlich sehr viel besser als eine
Ethik fiir Menschen zu beschreiben, die KI herstellen oder benut-
zen. Die Herstellung oder das Design ist, glaube ich, die Haupt-
frage, die da eine Rolle spielt, aber natiirlich spielt auch die Benut-
zung eine Rolle, denn man kann ja ein Werkzeug fiir einen Zweck
herstellen und fiir einen anderen Zweck benutzen. Es gibt insofern
einen erheblichen Unterschied zwischen der KI-Ethik und der ge-
wohnlichen Ethik fiir Menschen. Es gibt noch einen weiteren Un-
terschied, und zwar dass es in der KI-Ethik einen Teilbereich gibt,
den man Maschinenethik nennt, also die Ethik fiir die Maschine
selbst. Hier gibt es eine Diskussion dariiber, inwieweit so etwas
tiberhaupt moglich ist, und wenn es moglich ist, welche Form das
annehmen sollte. Ob man in der Maschinenethik zum Beispiel an-
nehmen muss, dass KI-Systeme selbstverantwortliche Akteure sind
oder ob man irgendwelche anderen Annahmen machen muss. Es
ist wichtig, zu verstehen, dass der Grofiteil der KI-Ethik nicht Ma-
schinenethik ist, denn das wird oft durcheinandergeworfen.

Um das zusammenzufassen: Die KI-Ethik ist eigentlich eine
Ethik fiir Menschen; spezifisch fiir die Herstellung und den Ge-
brauch von KI-Systemen durch Menschen. Zusétzlich umfasst sie
noch den Aspekt der Maschinenethik.



MARTIN HAHNEL: Danke. In diesem Zusammenhang ist es interes-
sant, auf eine wichtige Unterscheidung zu sprechen zu kommen.
Wir sprechen - das hatten Sie ja bereits erwédhnt - einerseits von
Softwareprogrammen und andererseits von Hardware und im aus-
gearbeiteten Fall von Robotern. Wie nimmt eine KI-Ethik darauf
Bezug und inwieweit ist dieser Unterscheidung Rechnung zu tra-
gen? Vielleicht konnen Sie darauf noch ein bisschen genauer ein-
gehen.

VINCENT c. MULLER: Die KI ist eine Wissenschaft, die sich eigentlich
nur mit Software beschéftigt. Das stimmt insofern nicht ganz, als
man héufig eine Designentscheidung treffen muss, ob bestimmte
Aspekte des Verhaltens eines Systems in der Hardware oder in der
Software verankert werden. Dennoch ist KI prinzipiell eine Frage
der Funktion und nicht der physischen Realisierung; insofern sind
KI-Systeme Softwaresysteme. Sie werden aber natiirlich implemen-
tiert, denn eine Software macht an sich ja erstmal gar nichts: Sie
muss irgendwo physisch auf einem Rechner laufen und manchmal
kann sie dann auch direkt mit der Welt interagieren. Meistens pas-
siert das iiber ein sogenanntes Interface; mit anderen Worten, eine
Schnittstelle zur physischen Welt, insbesondere zum Menschen.
Zum Beispiel zeigt sie uns etwas auf dem Bildschirm an, also mein
Telefon zeigt zum Beispiel »16:15«. Diese Anzeige wirkt natiirlich in
einem minimalen Sinn bereits physisch auf die Umwelt ein. Es gibt
dariiber hinaus Systeme, die in einem substanzielleren Sinne auf
die Umwelt einwirken, ndmlich iiber physische Krifte. Diese Sys-
teme nennt man Roboter. Folglich sind Roboter Systeme, die etwas
greifen koénnen, etwas wegschieben kénnen oder, wie autonome
Autos, irgendwo hinfahren kénnen.

Die KI-Ethik beschiftigt sich also eigentlich mit der KI in den
Robotern, sofern sie sich iberhaupt mit Robotern beschaftigt. Es
gibt eine interessante Entwicklung in dem Bereich: Die Ethik der
Robotik war eine Zeit lang in Mode, weil man sich irgendwie im-
mer einen Akteur wie du und ich in der Welt vorstellen méchte -
also mit einem Korper, der sich durch die Welt bewegt, welcher
moglichst auch noch menschlich aussieht, wie ein humanoider Ro-
boter. Man hat aber dann relativ bald festgestellt, dass die wirklich
interessanten ethischen Fragen nicht mit dieser verkdrperlichten

14



Form der KI zusammenhéngen, sondern schlicht mit dem, was die
KI macht und warum. Ich glaube auch, dass die ethischen Probleme
bei den Systemen sehr viel dringender sind, die keine Roboter sind.
Das liegt daran, dass, zumindest gegenwirtig, robotische Systeme
weniger Einfluss auf die Welt haben als nicht-robotische.



TEIL I:
PHILOSOPHIE UND KiI



MARTIN HAHNEL: Da wir hier ein dezidiert philosophisches Ge-
sprach fithren, bin ich natiirlich daran interessiert zu erfahren, was
Sie fiir einen Philosophiebegriff haben, das heif3t was Sie allgemein
unter Philosophie verstehen?

VINCENT C. MULLER: Da beginnen wir gleich mit einer notorisch
schwierigen Frage. Denn die Frage, was die Philosophie ist und wie
man philosophieren sollte, ist ja bekanntlich selbst eine philosophi-
sche Frage. Darin unterscheidet sich die Philosophie von anderen
Wissenschaften, dass sie diese Arbeit selbst machen muss. Mein
grober Begriff von Philosophie ist, dass philosophische Fragen
immer dann auftauchen, wenn man eine beliebige Frage bis zum
Grunde weiterverfolgt; also immer tiefer grabt. Wenn man das tut,
dann kommt man irgendwann zu Fragen, die sich darum drehen,
was ein bestimmter Begriff bedeuten soll. Also man fragt sich zum
Beispiel: Was ist Freiheit oder was ist Schonheit? Philosophische
Fragen haben eigentlich alle diese Form: Was ist x? Und fiir dieses
x kommt dann in der Regel ein relativ abstrakter Begrift ins Spiel.
Diese Art von Fragen sind also eigentlich begriffliche Fragen, nach
meiner Auffassung. Begriffliche Fragen sind in der Geschichte der
Philosophie natiirlich auf verschiedene Arten und Weisen beant-
wortet worden.

Meine Herangehensweise an solche Fragen ist, dass wir uns ers-
tens darum kiimmern miissen, wie diese Begriffe verwendet wer-
den, also so, wie es die klassische Ordinary Language Philosophy
vorschldgt — das wire die Analyse. Zweitens miissen wir aber da-
rauf schauen, wie es um die Referenten dieser Begriffe steht, wie
die Welt beschaffen ist. Und das wird wiederum die Begriffe selbst
beeinflussen. Das heiflt, man muss die jeweils relevanten wissen-
schaftlichen Erkenntnisse einbauen, um den Begriff wirklich bes-
ser zu verstehen — das wire die empirische Wissenschaft. So weit
handelt es sich bei dieser Auffassung um genau das, was Quine in
Two Dogmas of Empiricism gefordert hat.' Drittens habe ich eine
Sympathie dafiir, die Begriffe so auszugestalten, wie wir sie brau-

19



chen — das wire der pragmatische Aspekt. Man nennt das heutzu-
tage »conceptual engineering«?, es ist aber eigentlich nichts Neues.
Die Idee ist, dass man bei der Methode der Begriffsanalyse nicht
erwarten kann, dass sich die richtige Analyse gewissermafien vor-
gefertigt irgendwo finden lisst, sondern man muss die Begriffe in
einem gewissen Mafle erst fiir unsere Zwecke formen. Und man
kann zum Beispiel zu dem Schluss kommen, dass es eigentlich ver-
schiedene Begriffe gibt, die fiir verschiedene Zwecke niitzlich sind.
Ich habe zum Beispiel vorhin den Begriff der Freiheit erwédhnt. Es
ist relativ klar, dass es einen Begriff von politischer Freiheit gibt,
der erhebliche Bedeutung hat. Und es gibt einen Begriff von Wil-
lensfreiheit, der eine andere Bedeutung in der Philosophie hat, und
man sollte, glaube ich, bei solchen Gelegenheiten erkennen und
anerkennen, dass es verschiedene Verwendungen bzw. Zwecke fiir
diese Begriffe gibt, und die Begriffe dann dementsprechend aus-
formen. Schliefilich bin ich der Meinung, dass diese grundlegende
Arbeit an den Begriffen, die also analytische, empirische und prag-
matische Aspekte hat, auch durch die philosophische Arbeit an der
KI gemacht werden kann. Ich nenne das KI-Philosophie, weil auch
die KI eine sehr niitzliche Methode ist, mit der man diese philoso-
phische Arbeit verrichten kann.

MARTIN HAHNEL: Das bringt mich gleich zu einer Anschlussfrage,
wenn Sie von KI-Philosophie sprechen. Diese scheint mir ja viel-
leicht so eine Art neue philosophische Subdisziplin, ja vielleicht so-
gar neues Paradigma zu sein, oder? Und da ist natiirlich die Frage
interessant, wie sich eine KI-Philosophie, die Sie vielleicht dann
auch gar nicht so gern als Philosophie der KI bezeichnen wiirden,
in den Kanon der anderen Disziplinen einordnet. Wie verhilt sich
ihre Vorstellung von KI-Philosophie zum Beispiel zu klassischen
Fragen der theoretischen Philosophie? Sie hatten in Bezug auf den
Freiheitsbegriff bereits erwahnt, dass eine KI-Philosophie sich mit
solchen tradierten Konzepten auseinandersetzen muss, ohne diese
tibernehmen zu miissen. Und betrachten wir die Ethik, zu der Sie ja
auch arbeiten: Wie positioniert sich da eine KI-Philosophie? Ist sie
eine neue Form oder weitere Spielart der angewandten Ethik oder
angewandten Philosophie?

20



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Das Gespräch
	Teil I: 
Philosophie und KI
	Teil II: 
Ethik, Recht und Ökonomie der KI
	Teil III: 
KI zwischen Öffentlichkeit und ­persönlicher Lebenswelt
	Teil IV: 
Letzte Fragen
	Anmerkungen
	Register



