
Meiner

Was ist, was kann,
was soll KI?
Ein philosophisches Gespräch
Vincent C. Müller, Martin Hähnel 





Vincent C. Müller | Martin Hähnel

Was ist, was kann, 
was soll KI ?
Ein philosophisches Gespräch

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie    ; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über ‹https   ://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4672-1
ISBN eBook 978-3-7873-4673-8

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt 
auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die 
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es 
nicht §§  53, 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz   : Jens-Sören Mann. 
Druck und Bindung   : Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf alterungsbestän-
digem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff. Printed in Germany.� www.meiner.de



INHALT

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 7

Das Gespräch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 9

Teil I : Philosophie und KI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 17

Teil II : Ethik, Recht und Ökonomie der KI . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 25

Teil III : KI zwischen Öffentlichkeit und persönlicher 
Lebenswelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 75

Teil IV : Letzte Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 93

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 99

Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 103



VORWORT

 D ieses Interview findet in einem Zeitraum statt, der nicht besser 
hätte gewählt werden können. Nicht nur, dass sich der diesjäh-

rige Kongress der Deutschen Gesellschaft für Philosophie ausführ-
lich mit den Themen Digitalisierung und Künstliche Intelligenz 
auseinandersetzt, was zeigt, dass die Eule der Minerva ihren nächt-
lichen Flug begonnen hat und die Zeit reif ist, um eine umfassende, 
nicht von Euphorie oder Skepsis geleitete philosophische Reflexion 
zu einem Forschungsfeld anzustellen, das sich weiterhin stark ver-
ändert und dessen technologische, politische, soziale und ethische 
Tragweite wir immer noch nicht gänzlich ermessen können. Auch 
gesellschaftlich befinden wir uns in einer (Zwischen-)Phase, in wel-
cher erste »Normalisierungsprozesse« einsetzen: Eine anfangs als 
disruptiv erfahrene Technologie »veralltäglicht« sich allmählich 
und wird eingesetzt, um das Leben vieler Menschen »smarter« zu 
machen, während auf der einen Seite die ökonomischen Effizienz-
steigerungspotentiale, die in KI-Technologien beschlossen liegen, 
gezielter freigesetzt werden, auf der anderen Seite aber auch im-
mer mehr diejenigen menschlichen Lebensbereiche identifiziert 
oder neu geschaffen werden, die möglichst frei von digitalen An-
wendungen sind bzw. sein sollen. Ferner nehmen erste rechtliche 
Regelungen Gestalt an und der akademischen Ethik und Technik-
philosophie ist es in den letzten Jahren gelungen, eine elaborierte 
deskriptive und normative Sprache zu entwickeln, die es ermög-
licht, Chancen und Risiken neuer digitaler Technologien besser zu 
erfassen und zu bewerten. Gleichwohl bleibt vor allem das Thema 
der Künstlichen Intelligenz ob seiner anhaltenden transakade-
mischen Faszination, der wachsenden Unübersichtlichkeit ihrer 
Anwendungen und einer der modernen Technologieentwicklung 
innewohnenden und verschiedene Ambiguitäten erzeugenden Dy-
namik ein Dauerbrenner. 

7



Das folgende Interview verdankt sich vor allem der Notwendig-
keit, das Thema KI auf den philosophischen Prüfstand zu bringen, 
ohne in feuilletonistischen Vermutungen zu verharren oder sich 
in fachwissenschaftlichen Detaildebatten zu verlieren. Wir sind 
uns darüber im Klaren, dass das Gespräch nur einen kleinen Aus-
schnitt aus dem gesamten Spektrum einer philosophischen Dis-
kussion zur Künstlichen Intelligenz bietet. Allerdings erhoffen wir 
uns, dass der im Titel dieses Buches angekündigte Dreischritt, der 
keine Schlussfolgerung mit logischer Notwendigkeit darstellen soll, 
etwas mehr Ordnung und Licht in die aktuelle Diskussion bringt: 
Denn zunächst gilt es zu klären, was Künstliche Intelligenz dem 
Begriff und der Technologie nach eigentlich ist. Nur wenn wir wis-
sen, was KI ist, können wir auch abschätzen, wozu sie fähig bzw. 
nicht fähig ist. Was KI demzufolge kann oder nicht kann, bietet die 
Grundlage für normative Überlegungen, denn KI-Systeme sollen 
letztlich nur das tun, was sie gut können – nicht mehr und nicht 
weniger.

Vielleicht werden sich einige vor oder bei der Lektüre fragen, 
wieso und unter welchen Umständen das Interview zustande ge-
kommen ist. Die Antwort ist ganz einfach: Zwei Philosophen, der 
eine international renommierter KI-Experte und Inhaber der Ale-
xander-von-Humboldt-Professur an der Friedrich-Alexander-Uni-
versität Erlangen-Nürnberg, der andere Medizinethiker, ebenfalls 
im KI-Bereich tätig und mit großem Interesse an »öffentlicher Phi-
losophie«, treffen sich im digitalen Raum. Letzterer stellt in bewuss-
ter Abgrenzung zu rein journalistischen Interviews dem Experten 
philosophische Fragen rund um das Thema KI. Das Interview bie-
tet nicht nur eine Momentaufnahme bzw. einen groben Überblick 
über die aktuellen philosophischen und ethischen Trends in Be-
zug auf KI, sondern zeigt auch, inwieweit KI Fragen berührt, die 
man in der Philosophie schon seit Aristoteles diskutiert. Ob wir 
diesem Anspruch, über KI angemessen zu philosophieren, gerecht 
geworden sind, mag die Leserin oder der Leser beurteilen. Jeden-
falls danken wir dem Felix Meiner Verlag, vor allem seinem Lektor 
Marcel Simon-Gadhof, sich auf dieses Experiment eingelassen zu 
haben, und Max Hellrigel-Holderbaum für die Unterstützung bei 
der Transkription. KI war nicht gut genug !

M. H.



DAS GESPR ÄCH



11

Martin Hähnel: Herr Professor Müller, ich begrüße Sie zu unserem 
kleinen Interview zum Thema KI und Philosophie. Ich habe mir 
vorgestellt, dass wir das Interview in vier Teile aufgliedern. Nach 
ein paar allgemeinen Fragen soll der erste Teil vom Verhältnis Phi-
losophie und KI handeln. Der zweite Teil wird ethische, rechtli-
che, ökonomische Aspekte von KI beleuchten und auf bestimmte 
neuralgische Punkte in der Diskussion eingehen. Der dritte Teil 
wird künstliche Intelligenz im Bezug zur Öffentlichkeit und zur 
Lebenswelt der Menschen thematisieren. Und am Ende gibt es noch 
einen vierten Teil mit kurzen lockeren Fragen. Ich freue mich sehr, 
dass wir die Möglichkeit haben, mit Ihnen hier dieses Gespräch zu 
führen, und ich würde direkt einsteigen mit den drei zentralen Fra-
gen, die im Titel dieses Interviews schon erwähnt werden und die 
sich an die berühmten Kant’schen Fragen anlehnen: Was ist für Sie 
Künstliche Intelligenz ? Und dann: Was kann und soll sie ? 

Vincent C. Müller: Vielen Dank. Ich habe diese Kant’schen Fra-
gen schon verschiedentlich verwendet, als charakteristisch für die 
Beschäftigung mit der KI. In der Tat ist die erste Frage schon ein-
mal gleich recht schwierig. Was ist KI ? Dummerweise ist das keine 
Frage der KI, sondern eher eine Frage der Philosophie, also sind 
wir zuständig. In einer ersten Näherung ist klar, dass wir uns ge-
genwärtig KI immer als etwas vorstellen, was auf Rechenmaschi-
nen stattfindet, also erstens auf Maschinen und zweitens auf einer 
bestimmten Sorte von Maschinen, nämlich auf denen, die rechnen. 
Und diejenigen, die wir da gegenwärtig verwenden, sind stets digi-
tale Rechenmaschinen. Nun, was macht man mit diesen digitalen 
Rechenmaschinen ? Meine Auffassung ist, dass man sie am besten 
als Entscheidungsmaschinen ansehen kann, also Maschinen, die 
irgendeine Art von Frage als Input bekommen (einschließlich nor-
mativer Aspekte) und daraus eine Entscheidung generieren. Also 
zum Beispiel: »Ist das, was ich da sehe, eine Katze ?« oder »Sollte 
dieser Mitarbeiter befördert werden ?« oder »Sollte ich jetzt die-
sen Satz sagen ?« Wenn man sich das kurz überlegt, stellt man fest, 



12

dass das, was wir den ganzen Tag machen, im Wesentlichen aus 
Entscheidungen besteht, genauer aus Entscheidungen, bestimmte 
Handlungen durchzuführen. Oft sind die natürlich nicht explizit, 
aber man kann das ganz gut als allgemeines Modell verwenden. 
Also in der KI geht es um die Erzeugung von künstlichen Entschei-
dungsmaschinen. Was KI kann, ist eigentlich damit schon geklärt. 
In einem abstrakten Sinne kann sie alles tun, was man als Entschei-
dung ansehen könnte. Und nur das. Also zum Beispiel kann sie kei-
nen Stein hochheben, weil das zwar eine Entscheidung beinhaltet 
(den Stein hochzuheben), aber es beinhaltet auch eine physische In-
teraktion. Das kann eine KI zunächst nicht. Das kann sie nur dann, 
wenn sie mit einer entsprechenden Hardware verbunden wird. 

Kann die KI alles das machen, was wir jetzt unter dieser Klam-
mer der »Entscheidung« gefasst haben ? Das ist natürlich eigentlich 
eine technische Frage. Es ist aber auch eine interessante Frage, ob 
es Grenzen dafür gibt, was vielleicht eine Maschine nicht kann, 
weil sie eine Maschine ist oder weil sie eine digitale Maschine ist. 
Ich glaube, es gibt tatsächlich gute Hinweise darauf, dass das der 
Fall ist. Es gibt bekannte Probleme in der Philosophie, denen zu-
folge eine Maschine zum Beispiel nicht meinen kann, was sie sagt, 
und keine Intentionen oder Absichten haben kann. Es ist eigentlich 
für eine Maschine nicht eines besser als das andere. Sie hat also ei-
gentlich keine Bewertung der Umwelt, außer einer Bewertung, die 
wir ihr einbauen. Und mir scheint tatsächlich, dass das ein wesent-
licher Unterschied zwischen einer Maschine, insbesondere einer 
digitalen Maschine, und einem Lebewesen ist. Es gibt noch eine 
Reihe von anderen Unterschieden, wie zum Beispiel, dass die per-
sönliche Identität einer Maschine sehr viel, sagen wir mal, unklarer 
ist als die eines biologischen Wesens. Und das hängt wahrschein-
lich auch mit dem ersten Punkt zusammen. 

Der letzte Punkt: Was soll eine KI ? Das ist die grundlegende 
Frage der KI-Ethik und es ist ja bekannt, dass es eigentlich in fast al-
len menschlichen Bereichen einen Unterschied gibt zwischen dem, 
was man machen kann, und dem, was man machen soll. Sonst hätte 
man ja auch wenig Entscheidungsfreiheit. Und die systematische 
Reflexion darüber, was man machen soll, nennt man Ethik. Dem-
entsprechend, scheint mir, ist es bei der KI nicht prinzipiell anders 
als bei Menschen. Das heißt, man überlegt sich, was ein KI-System 



13

tun soll. Nach welchen Prinzipien soll ein KI-System entscheiden ? 
Also soll es zum Beispiel regelbasiert sein ? Oder soll man Berech-
nungen für den Nutzen von Konsequenzen aufstellen; oder wie soll 
man das machen ? Welche Form der normativen Ethik wendet man 
an und wie geht man mit Konflikten oder sogenannten Dilemmata 
um, die da immer auftreten ? Und dann gibt es noch eine speziel-
lere Frage, nämlich: Welche Form hat diese Ethik überhaupt ? Denn 
normalerweise macht man ja eine Ethik natürlich für Akteure 
(agents), wie man heutzutage sagt, also verantwortliche Systeme, 
Systeme, die für ihre Handlungen verantwortlich sein können. 
Und das würde man ja meistens von technischen Systemen nicht 
sagen. Wenn mein Laptop irgendeinen Unsinn macht, dann würde 
ich mich vielleicht darüber ärgern und sagen, »das blöde Ding tut 
heute nicht, was ich will«, aber eigentlich weiß ich ganz genau, dass 
das Ding selbst nicht für irgendetwas verantwortlich ist und dass 
normative Ansprüche ihm gegenüber vollkommen sinnlos sind.

Daher ist die Ethik der KI eigentlich sehr viel besser als eine 
Ethik für Menschen zu beschreiben, die KI herstellen oder benut-
zen. Die Herstellung oder das Design ist, glaube ich, die Haupt-
frage, die da eine Rolle spielt, aber natürlich spielt auch die Benut-
zung eine Rolle, denn man kann ja ein Werkzeug für einen Zweck 
herstellen und für einen anderen Zweck benutzen. Es gibt insofern 
einen erheblichen Unterschied zwischen der KI-Ethik und der ge-
wöhnlichen Ethik für Menschen. Es gibt noch einen weiteren Un-
terschied, und zwar dass es in der KI-Ethik einen Teilbereich gibt, 
den man Maschinenethik nennt, also die Ethik für die Maschine 
selbst. Hier gibt es eine Diskussion darüber, inwieweit so etwas 
überhaupt möglich ist, und wenn es möglich ist, welche Form das 
annehmen sollte. Ob man in der Maschinenethik zum Beispiel an-
nehmen muss, dass KI-Systeme selbstverantwortliche Akteure sind 
oder ob man irgendwelche anderen Annahmen machen muss. Es 
ist wichtig, zu verstehen, dass der Großteil der KI-Ethik nicht Ma-
schinenethik ist, denn das wird oft durcheinandergeworfen.

Um das zusammenzufassen: Die KI-Ethik ist eigentlich eine 
Ethik für Menschen; spezifisch für die Herstellung und den Ge-
brauch von KI-Systemen durch Menschen. Zusätzlich umfasst sie 
noch den Aspekt der Maschinenethik.



Martin Hähnel: Danke. In diesem Zusammenhang ist es interes-
sant, auf eine wichtige Unterscheidung zu sprechen zu kommen. 
Wir sprechen – das hatten Sie ja bereits erwähnt – einerseits von 
Softwareprogrammen und andererseits von Hardware und im aus-
gearbeiteten Fall von Robotern. Wie nimmt eine KI-Ethik darauf 
Bezug und inwieweit ist dieser Unterscheidung Rechnung zu tra-
gen ? Vielleicht können Sie darauf noch ein bisschen genauer ein-
gehen.

Vincent C. Müller: Die KI ist eine Wissenschaft, die sich eigentlich 
nur mit Software beschäftigt. Das stimmt insofern nicht ganz, als 
man häufig eine Designentscheidung treffen muss, ob bestimmte 
Aspekte des Verhaltens eines Systems in der Hardware oder in der 
Software verankert werden. Dennoch ist KI prinzipiell eine Frage 
der Funktion und nicht der physischen Realisierung; insofern sind 
KI-Systeme Softwaresysteme. Sie werden aber natürlich implemen-
tiert, denn eine Software macht an sich ja erstmal gar nichts: Sie 
muss irgendwo physisch auf einem Rechner laufen und manchmal 
kann sie dann auch direkt mit der Welt interagieren. Meistens pas-
siert das über ein sogenanntes Interface; mit anderen Worten, eine 
Schnittstelle zur physischen Welt, insbesondere zum Menschen. 
Zum Beispiel zeigt sie uns etwas auf dem Bildschirm an, also mein 
Telefon zeigt zum Beispiel »16:15«. Diese Anzeige wirkt natürlich in 
einem minimalen Sinn bereits physisch auf die Umwelt ein. Es gibt 
darüber hinaus Systeme, die in einem substanzielleren Sinne auf 
die Umwelt einwirken, nämlich über physische Kräfte. Diese Sys-
teme nennt man Roboter. Folglich sind Roboter Systeme, die etwas 
greifen können, etwas wegschieben können oder, wie autonome 
Autos, irgendwo hinfahren können.

Die KI-Ethik beschäftigt sich also eigentlich mit der KI in den 
Robotern, sofern sie sich überhaupt mit Robotern beschäftigt. Es 
gibt eine interessante Entwicklung in dem Bereich: Die Ethik der 
Robotik war eine Zeit lang in Mode, weil man sich irgendwie im-
mer einen Akteur wie du und ich in der Welt vorstellen möchte – 
also mit einem Körper, der sich durch die Welt bewegt, welcher 
möglichst auch noch menschlich aussieht, wie ein humanoider Ro-
boter. Man hat aber dann relativ bald festgestellt, dass die wirklich 
interessanten ethischen Fragen nicht mit dieser verkörperlichten 

14



Form der KI zusammenhängen, sondern schlicht mit dem, was die 
KI macht und warum. Ich glaube auch, dass die ethischen Probleme 
bei den Systemen sehr viel drängender sind, die keine Roboter sind. 
Das liegt daran, dass, zumindest gegenwärtig, robotische Systeme 
weniger Einfluss auf die Welt haben als nicht-robotische.

15



TEIL I :  
PHILOSOPHIE UND KI



19

Martin Hähnel: Da wir hier ein dezidiert philosophisches Ge-
spräch führen, bin ich natürlich daran interessiert zu erfahren, was 
Sie für einen Philosophiebegriff haben, das heißt was Sie allgemein 
unter Philosophie verstehen ?

Vincent C. Müller: Da beginnen wir gleich mit einer notorisch 
schwierigen Frage. Denn die Frage, was die Philosophie ist und wie 
man philosophieren sollte, ist ja bekanntlich selbst eine philosophi-
sche Frage. Darin unterscheidet sich die Philosophie von anderen 
Wissenschaften, dass sie diese Arbeit selbst machen muss. Mein 
grober Begriff von Philosophie ist, dass philosophische Fragen 
immer dann auftauchen, wenn man eine beliebige Frage bis zum 
Grunde weiterverfolgt; also immer tiefer gräbt. Wenn man das tut, 
dann kommt man irgendwann zu Fragen, die sich darum drehen, 
was ein bestimmter Begriff bedeuten soll. Also man fragt sich zum 
Beispiel: Was ist Freiheit oder was ist Schönheit ? Philosophische 
Fragen haben eigentlich alle diese Form: Was ist x ? Und für dieses 
x kommt dann in der Regel ein relativ abstrakter Begriff ins Spiel. 
Diese Art von Fragen sind also eigentlich begriffliche Fragen, nach 
meiner Auffassung. Begriffliche Fragen sind in der Geschichte der 
Philosophie natürlich auf verschiedene Arten und Weisen beant-
wortet worden. 

Meine Herangehensweise an solche Fragen ist, dass wir uns ers-
tens darum kümmern müssen, wie diese Begriffe verwendet wer-
den, also so, wie es die klassische Ordinary Language Philosophy 
vorschlägt – das wäre die Analyse. Zweitens müssen wir aber da-
rauf schauen, wie es um die Referenten dieser Begriffe steht, wie 
die Welt beschaffen ist. Und das wird wiederum die Begriffe selbst 
beeinflussen. Das heißt, man muss die jeweils relevanten wissen-
schaftlichen Erkenntnisse einbauen, um den Begriff wirklich bes-
ser zu verstehen – das wäre die empirische Wissenschaft. So weit 
handelt es sich bei dieser Auffassung um genau das, was Quine in 
Two Dogmas of Empiricism gefordert hat.1 Drittens habe ich eine 
Sympathie dafür, die Begriffe so auszugestalten, wie wir sie brau-



20

chen – das wäre der pragmatische Aspekt. Man nennt das heutzu-
tage »conceptual engineering«2, es ist aber eigentlich nichts Neues. 
Die Idee ist, dass man bei der Methode der Begriffsanalyse nicht 
erwarten kann, dass sich die richtige Analyse gewissermaßen vor-
gefertigt irgendwo finden lässt, sondern man muss die Begriffe in 
einem gewissen Maße erst für unsere Zwecke formen. Und man 
kann zum Beispiel zu dem Schluss kommen, dass es eigentlich ver-
schiedene Begriffe gibt, die für verschiedene Zwecke nützlich sind. 
Ich habe zum Beispiel vorhin den Begriff der Freiheit erwähnt. Es 
ist relativ klar, dass es einen Begriff von politischer Freiheit gibt, 
der erhebliche Bedeutung hat. Und es gibt einen Begriff von Wil-
lensfreiheit, der eine andere Bedeutung in der Philosophie hat, und 
man sollte, glaube ich, bei solchen Gelegenheiten erkennen und 
anerkennen, dass es verschiedene Verwendungen bzw. Zwecke für 
diese Begriffe gibt, und die Begriffe dann dementsprechend aus-
formen. Schließlich bin ich der Meinung, dass diese grundlegende 
Arbeit an den Begriffen, die also analytische, empirische und prag-
matische Aspekte hat, auch durch die philosophische Arbeit an der 
KI gemacht werden kann. Ich nenne das KI-Philosophie, weil auch 
die KI eine sehr nützliche Methode ist, mit der man diese philoso-
phische Arbeit verrichten kann.

Martin Hähnel: Das bringt mich gleich zu einer Anschlussfrage, 
wenn Sie von KI-Philosophie sprechen. Diese scheint mir ja viel-
leicht so eine Art neue philosophische Subdisziplin, ja vielleicht so-
gar neues Paradigma zu sein, oder ? Und da ist natürlich die Frage 
interessant, wie sich eine KI-Philosophie, die Sie vielleicht dann 
auch gar nicht so gern als Philosophie der KI bezeichnen würden, 
in den Kanon der anderen Disziplinen einordnet. Wie verhält sich 
ihre Vorstellung von KI-Philosophie zum Beispiel zu klassischen 
Fragen der theoretischen Philosophie ? Sie hatten in Bezug auf den 
Freiheitsbegriff bereits erwähnt, dass eine KI-Philosophie sich mit 
solchen tradierten Konzepten auseinandersetzen muss, ohne diese 
übernehmen zu müssen. Und betrachten wir die Ethik, zu der Sie ja 
auch arbeiten: Wie positioniert sich da eine KI-Philosophie ? Ist sie 
eine neue Form oder weitere Spielart der angewandten Ethik oder 
angewandten Philosophie ? 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Das Gespräch
	Teil I: 
Philosophie und KI
	Teil II: 
Ethik, Recht und Ökonomie der KI
	Teil III: 
KI zwischen Öffentlichkeit und ­persönlicher Lebenswelt
	Teil IV: 
Letzte Fragen
	Anmerkungen
	Register



