Archetypische Liturgik

Gefihrliche Aufgabe

Die Feier der gottesdienstlichen Versammlung der christlichen Gemeinde als
Teil der weltweiten Christenheit ist die wichtigste und zugleich schwierigste
Aufgabe der Kirche. An keinem anderen Ort des Lebens geht es so prazise um
die Identitat der christlichen Gemeinde und ihrer einzelnen Mitglieder. Es geht
um die gegenseitige Begegnung des sich selbst offenbarenden Gottes mit dem
irdischen Menschen. Es geht um Leben und Tod der Menschen in
Verbundenheit mit dem Leben und Sterben des Christus. Es geht um die
Rettung und Verwandlung des geschaffenen Kosmos und um die Bewahrung
und die Gefahrdung von Lebens- und Existenzsystemen. In diesem Sinne kann
man sogar davon sprechen, dass der Gottesdienst nicht nur schwierig, sondern
sogar gefahrlich ist, denn eine Gottesbegegnung ist nie harmlos. Sie fuhrt zu
Dimensionen, Konstellationen und Herausforderungen, die neu, anders, und
oft widerspriichlich zugleich sind. Der christliche Kultus ist die Basis fiir die
Gottesbegegnung und zugleich fiir das Leben individueller und
gemeinschaftlicher Kultur und wie eine kiinstlerische und therapeutische
Bewaltigungsform von Lebenskunst.

An der Art und Weise der Feier der Liturgie kann man ablesen, an welchen Gott
die Gemeinde glaubt und wie sie meint, mit Gott umgehen zu kénnen. An der
Art und Weise, wie einzelne Geistliche den Gottesdienst feiern, erkennt man
nicht nur, welche Theologie sie vertreten, sondern auch welchen Charakter sie
haben. Am Stellenwert der Gottesdienstfeier innerhalb des kirchlichen Lebens
und an der Seriositat, mit der man dem Gottesdienst begegnet, kann man
ablesen, ob die Christen bei einer Gottesbegegnung ehrfiirchtig Gott handeln
lassen wollen oder ob sie meinen, alles selbst in der Hand behalten zu kdnnen.
Instrumentalisierung, Ideologisierung oder gar zwanghafte Auslibung des
Gottesdienstes wirken sich zerstorerisch auf das Gesamt des christlichen
Lebens aus und beriihren seinen zentralen Lebensnerv. Der Gottesdienst ist der
offentlich gefeierte, zugleich aber verborgene Zugang der Gemeinschaft der
Glaubenden zum Dreieinigen Gott. Eine Verharmlosung oder Abschaffung des
Gottesdienstes ware ein fahrldssiger oder vorsatzlicher Versuch, Gott selbst
abzuschaffen oder zu umgehen. Wird dieses von Gegnern des Christentums
versucht, wird es ihnen letztlich nicht gelingen, weil sie den Dreieinen Gott
nicht abschaffen konnen. Wird die Verwasserung oder Abschaffung des
Gottesdienstes innerhalb der Kirchen aus ideologischen oder taktischen
Grinden selbst erwogen, werden die Protagonisten in ein selbstgewahltes Exil



und in die Bedeutungslosigkeit verbannt.! Sie muissen dann eine Art
schizophrener Existenz flihren, in der sie sich selbst betriigen und aus der sie
aus eigener Kraft nicht mehr herauskommen. Im Zusammenhang von Liebe und
Hass seinem heiligen Namen gegeniber wird der Dreieinige Gott in der HI.
Schrift als ein ,eifernder” oder ,eifersiichtiger” Gott beschrieben, der droht,
den Missbrauch von Gottesbildern oder seinem Namen zu bestrafen.? Der
Umgang mit der Liturgie berihrt also auch den Nerv des Dreieinen selbst und
lasst ihn nach seinem Willen reagieren. Der russische Schriftsteller Fjodor
Dostojewskij (1821 — 1881) hat das geflligelte Wort gepragt: , Schrecklich ist
das, dass die Schonheit nicht nur etwas Furchtbares, sondern auch etwas
Geheimnisvolles ist. Hier ringen Gott und Teufel, und der Kampfplatz ist — des
Menschen Herz.“3 Und man kénnte vorsichtig ergidnzen: die Arena dieses
Kampfes ist der Gottesdienst.

Begrenzte Forschungsmaglichkeiten

Der Gottesdienst ist ein gottmenschliches Geschehen, bei dem es sich
verbietet, liber Gottes Handeln zu spekulieren oder dieses zu definieren. Die
Liturgiewissenschaft kann eine solche Dimension nicht erfassen oder
thematisieren, weil sie damit in der Gefahr steht, eine blasphemische
Grenzliberschreitung zu begehen. Sie muss sich auf die menschliche und
historische Erfassbarkeit des Phanomens Gottesdienst beschranken. Die
Liturgiewissenschaft steht unter dem Paradox, dass sie das mit
wissenschaftliche Methoden untersuchen will, was ihr zumindest in einer
wesentlichen Dimension verschlossen bleiben soll. Sie ist daher die notwendige
aber limitierte wissenschaftliche Untersuchung eines Teilphanomens. Denn die
Zwei-Naturen-Lehre angewendet auf den Gottesdienst bedeutet, dass dieser
nicht nur halb, sondern ganz géttliches und ganz menschliches Geschehen ist.
Beide Dimensionen durchdringen sich in allen Bereichen ganz. Gleichzeitig gibt
es aber mit dieser gegenseitigen Durchdringung eine instinktive Hoffnung, dass
die gottliche Dimension starker sein moge als die menschliche. Diese instinktive
Hoffnung flihrt den Gottesdienst in die Dimensionen der Frohlichkeit, des
Uberirdischen Glanzes und des Lobgesanges. Die Liturgiewissenschaft ist dann
duBerst hilfreich, wenn sie der Versuchung widersteht, zu meinen, sie konne
Gottes Autoritat selbst an Formen und Entwicklungen des Gottesdienstes
festmachen oder durch Anderungen den Dreieinigen Gott und seine Gemeinde
beeinflussen. Sie muss historisch-kritisch und deskriptiv reflektierend bleiben.

! Siehe Landesbischof Ralf Meister, epd News vom 05.09.2023 und Pastorin Hanna Jacobs, Schafft den
Gottesdienst am Sonntag ab! In: ZEIT am Wochenende, Ausgabe 19/2024 vom 12.05.2024

2 5. Mose 5,9; Hes 29, 25; 1.Kor.10,22

3 Fjodor Dostojewski, Die Briider Karamasoff, Miinchen 2004, S. 176 f.

6



Der Gottesdienst ist seinem Charakter nach eine menschliche Gottesbegegnung
mit dem sich offenbarenden Gott selbst, darum sind alle Uberlieferungen des
Alten und des Neuen Testamentes, in denen es um Gottesbegegnung und
Gottesoffenbarung geht, auch in allen ihren Aspekten im Charakter des
Gottesdienstes zu finden. Alle Berufungs- und Begegnungstberlieferungen sind
Teile einer vielschichtigen gottesdienstlichen Feier und Erfahrung. Der kultische
Gottesdienst bringt zugleich das Gesamt der christlichen Uberlieferung zum
Ausdruck, lasst aber dem einzelnen Glaubigen speziell den Raum, seinen
eigenen Weg innerhalb des Gesamt zu finden und zu gehen. Das 6stlich-
orthodoxe Gotteshaus malt in seinem lkonenprogramm das Gesamt der
Glaubens, der einzelne Christ betritt dieses Haus und geht dort seinen
bestimmten Glauben- und Lebensweg. Die evangelische Kirchenmusik lasst das
Gesamt des erlosten Kosmos erklingen, der Einzelne singt in seiner Zeit seine
Motive und Gebete. Ein in der orthodoxen Liturgik besonders gepflegtes und
geliebtes hermeneutisches Muster ist es, in den Gottesdiensten beispielhaft an
Hand des Lebens der Gottesgebarerin Maria das Gesamt des Glaubens in
Erwahlung, Begnadigung und Vollendung der Gottesgebarerin zu reflektieren
und singend zu bindeln. Die ,Theotokien” bringen doxologisch typologische
Reflektionen des Heilgeschehens zur Sprache.

Die Erinnerung der Zukunft

Der Gottesdienst ist immer auch irdische Teilhabe am eschatologischen
Gottesdienst der Erlosten. Sozusagen beide Gemeinden, die irdische und
himmlische, leben in einer Spannungs- und Gebetsgemeinschaft. Der irdische
Gottesdienst sehnt sich nach dem Gottesdienst der Ewigkeit, bleibt aber der
Gottesdienst der Dankenden und Bittenden. Der ewige Gottesdienst wartet
darauf, dass der irdische Gottesdienst zu ihm hinzukommt und dereinst mit ihm
leibhaft vollendet wird. Es ist das Paradox, dass der Gottesdienst schon im
Empfangen das ganz und verborgen feiert, was er von der Zukunft her
empfangt. Dieses ist aber nicht sein Besitz, sondern eine Geschenk, mit dem
man nicht falsch umgehen darf.

Wie unterschiedlich sich die Gottesdienstformen in Ost und West auch
entwickelt haben, alle christlichen Gottesdienste leben letztlich davon, dass der
»Morgenglanz der Ewigkeit” und das , Licht vom unerschopften
(ungeschaffenen) Lichte” (so singt es ein evangelisches Kirchenlied*) auf ihm
liegt. Diese Dimension des Gottesdienstes unabhangig davon, ob der

4 Text von Christian Knorr von Rosenroth, 1684; Melodie Joh. Rudolf Ahle 1662/Halle 1708
7



Gottesdienst vom Menschen her in sehr festlichen oder vielleicht auch sehr
armlichen Zusammenhangen gefeiert wird. Der Glanz Gottes ist ein Geschenk.

Verdichtung und Entfaltung

Der Gottesdienst ist nicht nur eine mehr oder weniger variable
Rahmenhandlung, in der biblische Verkiindigung stattfindet, sondern der
Gottesdienst ist eine Konzentration und eine doxologisch - poetische
Verdichtung der biblischen Uberlieferungen.® Der Gldubige lernt nicht nur von
der Heilgeschichte oder aus den Perikopen, wie Gott mit den Menschen
handelt, sondern er betritt die Heilsgeschichte selbst und wird Zeitgenosse der
biblischen Situationen. Dabei entsteht eine Gleichzeitigkeit von verschiedenen
biblischen Situationen, die sich liberlagern und einen unausschopflichen
Reichtum von Zugangen bieten, den die Glaubigen betreten kénnen. Zum
Beispiel: das Sakrament des Heiligen Mahles ist zugleich das letzte Abendmahl
am Grindonnerstag, das Brotbrechen des Auferstandenen mit Seinen Jingern
auf dem Weg nach Emmaus, das Mahl der Erlésten aus der Offenbarung des
Johannes, die Speisung der Tausenden auf dem Weg des irdischen Jesus, das
Manna in der Wiste, das Passamahl der Befreiung, der Krug der Witwe, der nie
leer wurde, die Schaubrote im Tempel. Die Glaubenswahrheiten werden
zugleich konzentriert wie entfaltet, oftmals in scheinbar gegensatzlichen
Aussagen poetisch ausgesprochen oder gemalt. Der Gottesdienst nimmt die
Glaubenserfahrungen der biblischen Uberlieferungen auf und bietet sie den
Glaubenden als konzentrierten Erfahrungsschatz dar. Auf der anderen Seite
sind auch die biblischen Uberlieferungen nicht nur orientalische Narrationen,
die zeitbedingte Theologie reflektieren, sondern sie sind ihrerseits
entscheidend durch gottesdienstliche Erfahrungen und gottesdienstliche Praxis
gepragt. Diese Erfahrung ordnet und Uberliefert das Evangelium insgesamt und
nicht nur die Teile, die als Gebete oder Hymnen besonders kenntlich sind. Diese
liturgische Erfahrung wird als normal vorausgesetzt und man kann die
Uberlieferungen der HI. Schrift ohne diesen gottesdienstlichen
Erfahrungshintergrund nicht wirklich in ihrer Tiefe erfassen.

Der Gottesdienst ist eine besondere von Gott gewollte und begleitete
Handlung, die einer speziellen, nur im Gottesdienst zu findenden Hermeneutik
Raum gibt. Es gilt ihrem Charakter nach eine rituelle Hermeneutik, die einer

5 Die protestantische, theologiegeschichtlich geprigte Diskussion um ,,Grund und Gestalt” des christlichen
Glaubens hat den Realismus des Heilsgeschehens (est) in ein Bedeutungsgeschehen (significat) verwandelt

8



tieferen Logik folgt, als einer bloR padagogisch intendierten Logik.® Fiir
Generationen evangelische Theologen war das Ritual eher ein Feindbild, auf
dem gern der Aufkleber , katholisierend” angebracht wurde. Bis heute ist diese
Haltung nicht ausgestorben, dass echte originale Verkiindigung nicht nur keine
Rituale brauche, sondern ,freie Gebete und Gestaltungen” besser seien. In der
Polemik mancher Freikirchen in traditionell orthodox gepragten Landern heilst
es noch immer, dass direktes, biblisch getranktes Leben (,,der Jesus der Bibel
direkt ohne Priester und Riten”) dem rituellen erstarrten Kultus vorzuziehen
sei. Nun, das von Jesus zu lernende Vater-unser kdnnte wohl kaum im ,,freien
Gebet” taglich neu erfunden werden. Solche kirchlichen Gruppierungen
Ubersehen auch gern, dass sie selbst ebenfalls ein unausgesprochenes rituelles
Korsett tradieren, an das sie sich nicht selten sklavischer halten als die von
ihnen abgelehnten ,Ritualisten” an deren Ritus. Und es wird von ihnen nicht
beachtet, wie kultisch geprégt die biblischen Uberlieferungen sind. Der
rituellen Hermeneutik wird vorgeworfen, sie wiirde die Glaubenswahrheiten
verdunkeln, den menschlichen Verstand knechten, die Freiheit des Menschen
beschranken und sei eine Uberholte voraufklarerische Form. Das Gegenteil ist
der Fall. Die rituelle Hermeneutik entfaltet die Wahrheit des christlichen
Glaubens nicht nur in Denkprozessen sondern in vollzogenen Lebensprozessen.
Das Ritual ist durchdrungen von der Theologie, dass der gefeierte Gottesdienst
die Realitat des Reiches Gottes enthillt, die hinter der irdischen Wirklichkeit
steht. Diese ist keine zu beweisende oder schwache Glaubens- und Ideenwelt,
sondern die eigentliche Realitat. Die transzendente Dimension des
Gottesdienstes ist die Realitat, die immanente Dimension ein
Glaubenskonstrukt.

Der blihende Markt esoterischer Angebote straft die Gegner der rituellen
Hermeneutik Liigen. Das Spiel der Kinder, die Denk- und Erinnerungsformen
alter Menschen sind ebenfalls intuitiv rituell. Konzerte, Schauspiel, Restaurants,
medizinische Behandlungsformen und die Unterhaltungsindustrie kommen
ohne echte oder inszenierte Riten nicht aus. Erst in den letzten Jahrzehnten
baut die evangelische praktische Theologie liber die Beschaftigung mit
performativen Ansatzen die Angst vor dem Ritual ab. Dabei scheint die
padagogische Schlagseite der evangelischen Gottesdiensttheorie noch nicht
Uberwunden, wenn man von der Fragestellung ,,Was kann das Ritual?“ ausgeht.
Das Ritual selbst wird in seiner Eigengesetzlichkeit Gibersehen und selbst zu

® Louis Bouyer, Mensch und Ritus, Mainz 1964; Ritualtheorien: Ein einfilhrendes Handbuch, Opladen 2012;
Hannes B. Pircher, Benedetto, Das Theater des Rituals: der arte liturgica, Wien 2010


https://www.amazon.de/Ritualtheorien-einf%C3%BChrendes-Handbuch-Andr%C3%A9a-Belliger/dp/3531194992/ref=sr_1_1?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&crid=3H86IGQIC8N9F&dib=eyJ2IjoiMSJ9.-LItlQXNIkxK1G8mDdVQ5RKyAarHL2YR0MBxPyWvrFU97TUzEnBpY2Tvg5kLCneSEql1VE57F5h5FBxrMIFWfmSuc-gVvZ5cPXpKBcRenrUfnH7ebhgnUKm_KiWIzYK91nl-BPRJnjScIxc-RtLMDWEqANQbndVz0MHmz_UyW5CIAa1GQckPZe7Zv9YyMVvFWG0dkhCWx-48s1VqasxFEGSwF0Hv67WGoyDDLtS7itY.uwzEz0I5R5_ZEZWJ27YWCG3M3QiAyZahdIlwPLVl94I&dib_tag=se&keywords=Andrea+Bellinger%2C+Ritualtheorien&qid=1714895734&s=books&sprefix=andrea+bellinger+ritualtheorien%2Cstripbooks%2C163&sr=1-1
https://www.amazon.de/Ritualtheorien-einf%C3%BChrendes-Handbuch-Andr%C3%A9a-Belliger/dp/3531194992/ref=sr_1_1?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&crid=3H86IGQIC8N9F&dib=eyJ2IjoiMSJ9.-LItlQXNIkxK1G8mDdVQ5RKyAarHL2YR0MBxPyWvrFU97TUzEnBpY2Tvg5kLCneSEql1VE57F5h5FBxrMIFWfmSuc-gVvZ5cPXpKBcRenrUfnH7ebhgnUKm_KiWIzYK91nl-BPRJnjScIxc-RtLMDWEqANQbndVz0MHmz_UyW5CIAa1GQckPZe7Zv9YyMVvFWG0dkhCWx-48s1VqasxFEGSwF0Hv67WGoyDDLtS7itY.uwzEz0I5R5_ZEZWJ27YWCG3M3QiAyZahdIlwPLVl94I&dib_tag=se&keywords=Andrea+Bellinger%2C+Ritualtheorien&qid=1714895734&s=books&sprefix=andrea+bellinger+ritualtheorien%2Cstripbooks%2C163&sr=1-1

einer Gestaltungsmaoglichkeit umgedeutet, mit der man nun in ungebremster
Weise ,,die besten Ideen auf den Tisch” bringen kann.’

Es wirkt fiir manche daher putzig, wenn eine katholische Messe im Zen-
Meditationssetting gefeiert wird, und die Klienten dort mit einer fast traurigen
Ernsthaftigkeit alle Riten und Vorschriften zu erfiillen suchen, damit sie einen
modernen Zugang zum gottesdienstlichen Geschehen bekommen sollen. Es
kommt zu einem Neoritualismus, der vermutlich angesehen werden kann als
eine Reaktion auf das, was scheinbar bei den pastoralliturgischen Formen der
katholischen Liturgiereform als unmodern und tGberwunden galt. Die Welt der
Kirchenglocken und Kniebanke wird beargwohnt, aber die Klangschalen missen
demonstrativ erklingen und die Zen-Hocker im Kreis stehen.

Alle biblischen Situationen, die im Gottesdienst anklingen, passen zueinander.
Die Leseordnungen der Sonntagsevangelien, der Briefe und der
alttestamentarischen Perikopen, so wie die Thematik der Hymnen sind zwar
unterschiedlich, aber entfalten immer das Eine, namlich das Handeln Gottes am
Menschen. Der Gottesdienst ,feiert immer das Ganze der Offenbarung fir die
Gemeinschaft der Einzelnen®. Die Zeiten des Kirchenjahres, des Tagesverlaufes,
die Jahre der Vergangenheit und der Zukunft werden eins im Angesicht der
Ewigkeit Gottes. Der Glaubige betritt sie lobpreisend: ,,Ehre (Doxa) sei dem
Vater und dem Sohne und dem Heiligen Geistes” und erlebt die biblische
Heilsgeschichte mit einer Zeitformel. ,Wie es war im Anfang, jetzt und
immerdar und von Ewigkeit zu Ewigkeit.” Der Gottesdienst ist heilige Zeit und
Ewigkeit der biblischen Zeiten in den Zeiten der Welt. Er ist somit ,,Mittelpunkt
der Zeit“®. Der Gottesdienst ist der Heilige Ort aller biblischen Orte und er
geschieht an den Orten der Welt. Er ist der ,,Ort aller Wunder”. Alles geschieht
inihm.

Teuflische Versuchungen

Hat der kultische Gottesdienst eine solche Bedeutung und ist er ein solch
zentraler Punkt flr das christliche Leben, namlich eine echte Begegnung von
Gott und Mensch, ist es kein Wunder, dass er zu den am meisten gefahrdeten
und angegriffenen Ereignissen des christlichen Lebens gehort. Die christliche
Liturgie ist allen Angriffen der Versuchung durch den Teufel, wie es im vierten
Kapitel des Markusevangeliums beschrieben wird, ausgeliefert. Nach der
kultischen Fastenzeit von 40 Tagen kommt es zu einer entlarvenden
Gottesbegegnung zwischen Jesus und dem Diabolos, dem Blender und
Verwirrer, in der im Grunde ganz fundamental die Kategorien der Liturgie

7 Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter, Frankfurt1984,179-212
8 Helmut Echternach, Auf Gottes Wegen, 1962, S. 46

10



