
5 
 

Archetypische Liturgik 

 

Gefährliche Aufgabe  

Die Feier der gottesdienstlichen Versammlung der christlichen Gemeinde als 
Teil der weltweiten Christenheit ist die wichtigste und zugleich schwierigste 
Aufgabe der Kirche. An keinem anderen Ort des Lebens geht es so präzise um 
die Identität der christlichen Gemeinde und ihrer einzelnen Mitglieder. Es geht 
um die gegenseitige Begegnung des sich selbst offenbarenden Gottes mit dem 
irdischen Menschen. Es geht um Leben und Tod der Menschen in 
Verbundenheit mit dem Leben und Sterben des Christus. Es geht um die 
Rettung und Verwandlung des geschaffenen Kosmos und um die Bewahrung 
und die Gefährdung von Lebens- und Existenzsystemen. In diesem Sinne kann 
man sogar davon sprechen, dass der Gottesdienst nicht nur schwierig, sondern 
sogar gefährlich ist, denn eine Gottesbegegnung ist nie harmlos. Sie führt zu 
Dimensionen, Konstellationen und Herausforderungen, die neu, anders, und 
oft widersprüchlich zugleich sind. Der christliche Kultus ist die Basis für die 
Gottesbegegnung und zugleich für das Leben individueller und 
gemeinschaftlicher Kultur und wie eine künstlerische und therapeutische 
Bewältigungsform von Lebenskunst.  

An der Art und Weise der Feier der Liturgie kann man ablesen, an welchen Gott 
die Gemeinde glaubt und wie sie meint, mit Gott umgehen zu können. An der 
Art und Weise, wie einzelne Geistliche den Gottesdienst feiern, erkennt man 
nicht nur, welche Theologie sie vertreten, sondern auch welchen Charakter sie 
haben. Am Stellenwert der Gottesdienstfeier innerhalb des kirchlichen Lebens 
und an der Seriosität, mit der man dem Gottesdienst begegnet, kann man 
ablesen, ob die Christen bei einer Gottesbegegnung ehrfürchtig Gott handeln 
lassen wollen oder ob sie meinen, alles selbst in der Hand behalten zu können. 
Instrumentalisierung, Ideologisierung oder gar zwanghafte Ausübung des 
Gottesdienstes wirken sich zerstörerisch auf das Gesamt des christlichen 
Lebens aus und berühren seinen zentralen Lebensnerv. Der Gottesdienst ist der 
öffentlich gefeierte, zugleich aber verborgene Zugang der Gemeinschaft der 
Glaubenden zum Dreieinigen Gott. Eine Verharmlosung oder Abschaffung des 
Gottesdienstes wäre ein fahrlässiger oder vorsätzlicher Versuch, Gott selbst 
abzuschaffen oder zu umgehen. Wird dieses von Gegnern des Christentums 
versucht, wird es ihnen letztlich nicht gelingen, weil sie den Dreieinen Gott 
nicht abschaffen können. Wird die Verwässerung oder Abschaffung des 
Gottesdienstes innerhalb der Kirchen aus ideologischen oder taktischen 
Gründen selbst erwogen, werden die Protagonisten in ein selbstgewähltes Exil 



6 
 

und in die Bedeutungslosigkeit verbannt.1 Sie müssen dann eine Art 
schizophrener Existenz führen, in der sie sich selbst betrügen und aus der sie 
aus eigener Kraft nicht mehr herauskommen. Im Zusammenhang von Liebe und 
Hass seinem heiligen Namen gegenüber wird der Dreieinige Gott in der Hl. 
Schrift als ein „eifernder“ oder „eifersüchtiger“ Gott beschrieben, der droht, 
den Missbrauch von Gottesbildern oder seinem Namen zu bestrafen.2 Der 
Umgang mit der Liturgie berührt also auch den Nerv des Dreieinen selbst und 
lässt ihn nach seinem Willen reagieren. Der russische Schriftsteller Fjodor 
Dostojewskij (1821 – 1881) hat das geflügelte Wort geprägt: „Schrecklich ist 
das, dass die Schönheit nicht nur etwas Furchtbares, sondern auch etwas 
Geheimnisvolles ist. Hier ringen Gott und Teufel, und der Kampfplatz ist – des 
Menschen Herz.“3 Und man könnte vorsichtig ergänzen: die Arena dieses 
Kampfes ist der Gottesdienst. 

 

Begrenzte Forschungsmöglichkeiten 

Der Gottesdienst ist ein gottmenschliches Geschehen, bei dem es sich 
verbietet, über Gottes Handeln zu spekulieren oder dieses zu definieren. Die 
Liturgiewissenschaft kann eine solche Dimension nicht erfassen oder 
thematisieren, weil sie damit in der Gefahr steht, eine blasphemische 
Grenzüberschreitung zu begehen. Sie muss sich auf die menschliche und 
historische Erfassbarkeit des Phänomens Gottesdienst beschränken. Die 
Liturgiewissenschaft steht unter dem Paradox, dass sie das mit 
wissenschaftliche Methoden untersuchen will, was ihr zumindest in einer 
wesentlichen Dimension verschlossen bleiben soll. Sie ist daher die notwendige 
aber limitierte wissenschaftliche Untersuchung eines Teilphänomens. Denn die 
Zwei-Naturen-Lehre angewendet auf den Gottesdienst bedeutet, dass dieser 
nicht nur halb, sondern ganz göttliches und ganz menschliches Geschehen ist. 
Beide Dimensionen durchdringen sich in allen Bereichen ganz. Gleichzeitig gibt 
es aber mit dieser gegenseitigen Durchdringung eine instinktive Hoffnung, dass 
die göttliche Dimension stärker sein möge als die menschliche. Diese instinktive 
Hoffnung führt den Gottesdienst in die Dimensionen der Fröhlichkeit, des 
überirdischen Glanzes und des Lobgesanges. Die Liturgiewissenschaft ist dann 
äußerst hilfreich, wenn sie der Versuchung widersteht, zu meinen, sie könne 
Gottes Autorität selbst an Formen und Entwicklungen des Gottesdienstes 
festmachen oder durch Änderungen den Dreieinigen Gott und seine Gemeinde 
beeinflussen. Sie muss historisch-kritisch und deskriptiv reflektierend bleiben. 

 
1 Siehe Landesbischof Ralf Meister, epd News vom 05.09.2023 und Pastorin Hanna Jacobs, Schafft den 
Gottesdienst am Sonntag ab! In: ZEIT am Wochenende, Ausgabe 19/2024 vom 12.05.2024 
2  5. Mose 5,9; Hes 29, 25; 1.Kor.10,22 
3 Fjodor Dostojewski, Die Brüder Karamasoff, München 2004, S. 176 f. 



7 
 

Der Gottesdienst ist seinem Charakter nach eine menschliche Gottesbegegnung 
mit dem sich offenbarenden Gott selbst, darum sind alle Überlieferungen des 
Alten und des Neuen Testamentes, in denen es um Gottesbegegnung und 
Gottesoffenbarung geht, auch in allen ihren Aspekten im Charakter des 
Gottesdienstes zu finden. Alle Berufungs- und Begegnungsüberlieferungen sind 
Teile einer vielschichtigen gottesdienstlichen Feier und Erfahrung. Der kultische 
Gottesdienst bringt zugleich das Gesamt der christlichen Überlieferung zum 
Ausdruck, lässt aber dem einzelnen Gläubigen speziell den Raum, seinen 
eigenen Weg innerhalb des Gesamt zu finden und zu gehen. Das östlich-
orthodoxe Gotteshaus malt in seinem Ikonenprogramm das Gesamt der 
Glaubens, der einzelne Christ betritt dieses Haus und geht dort seinen 
bestimmten Glauben- und Lebensweg. Die evangelische Kirchenmusik lässt das 
Gesamt des erlösten Kosmos erklingen, der Einzelne singt in seiner Zeit seine 
Motive und Gebete. Ein in der orthodoxen Liturgik besonders gepflegtes und 
geliebtes hermeneutisches Muster ist es, in den Gottesdiensten beispielhaft an 
Hand des Lebens der Gottesgebärerin Maria das Gesamt des Glaubens in 
Erwählung, Begnadigung und Vollendung der Gottesgebärerin zu reflektieren 
und singend zu bündeln. Die „Theotokien“ bringen doxologisch typologische 
Reflektionen des Heilgeschehens zur Sprache.  

 

Die Erinnerung der Zukunft 

Der Gottesdienst ist immer auch irdische Teilhabe am eschatologischen 
Gottesdienst der Erlösten. Sozusagen beide Gemeinden, die irdische und 
himmlische, leben in einer Spannungs- und Gebetsgemeinschaft. Der irdische 
Gottesdienst sehnt sich nach dem Gottesdienst der Ewigkeit, bleibt aber der 
Gottesdienst der Dankenden und Bittenden. Der ewige Gottesdienst wartet 
darauf, dass der irdische Gottesdienst zu ihm hinzukommt und dereinst mit ihm 
leibhaft vollendet wird. Es ist das Paradox, dass der Gottesdienst schon im 
Empfangen das ganz und verborgen feiert, was er von der Zukunft her 
empfängt. Dieses ist aber nicht sein Besitz, sondern eine Geschenk, mit dem 
man nicht falsch umgehen darf. 

Wie unterschiedlich sich die Gottesdienstformen in Ost und West auch 
entwickelt haben, alle christlichen Gottesdienste leben letztlich davon, dass der 
„Morgenglanz der Ewigkeit“ und das „Licht vom unerschöpften 
(ungeschaffenen) Lichte“ (so singt es ein evangelisches Kirchenlied4) auf ihm 
liegt. Diese Dimension des Gottesdienstes unabhängig davon, ob der 

 
4 Text von Christian Knorr von Rosenroth, 1684; Melodie Joh. Rudolf Ahle 1662/Halle 1708 



8 
 

Gottesdienst vom Menschen her in sehr festlichen oder vielleicht auch sehr 
ärmlichen Zusammenhängen gefeiert wird. Der Glanz Gottes ist ein Geschenk. 

 

Verdichtung und Entfaltung 

Der Gottesdienst ist nicht nur eine mehr oder weniger variable 
Rahmenhandlung, in der biblische Verkündigung stattfindet, sondern der 
Gottesdienst ist eine Konzentration und eine doxologisch - poetische 
Verdichtung der biblischen Überlieferungen.5 Der Gläubige lernt nicht nur von 
der Heilgeschichte oder aus den Perikopen, wie Gott mit den Menschen 
handelt, sondern er betritt die Heilsgeschichte selbst und wird Zeitgenosse der 
biblischen Situationen. Dabei entsteht eine Gleichzeitigkeit von verschiedenen 
biblischen Situationen, die sich überlagern und einen unausschöpflichen 
Reichtum von Zugängen bieten, den die Gläubigen betreten können. Zum 
Beispiel: das Sakrament des Heiligen Mahles ist zugleich das letzte Abendmahl 
am Gründonnerstag, das Brotbrechen des Auferstandenen mit Seinen Jüngern 
auf dem Weg nach Emmaus, das Mahl der Erlösten aus der Offenbarung des 
Johannes, die Speisung der Tausenden auf dem Weg des irdischen Jesus, das 
Manna in der Wüste, das Passamahl der Befreiung, der Krug der Witwe, der nie 
leer wurde, die Schaubrote im Tempel. Die Glaubenswahrheiten werden 
zugleich konzentriert wie entfaltet, oftmals in scheinbar gegensätzlichen 
Aussagen poetisch ausgesprochen oder gemalt. Der Gottesdienst nimmt die 
Glaubenserfahrungen der biblischen Überlieferungen auf und bietet sie den 
Glaubenden als konzentrierten Erfahrungsschatz dar. Auf der anderen Seite 
sind auch die biblischen Überlieferungen nicht nur orientalische Narrationen, 
die zeitbedingte Theologie reflektieren, sondern sie sind ihrerseits 
entscheidend durch gottesdienstliche Erfahrungen und gottesdienstliche Praxis 
geprägt. Diese Erfahrung ordnet und überliefert das Evangelium insgesamt und 
nicht nur die Teile, die als Gebete oder Hymnen besonders kenntlich sind. Diese 
liturgische Erfahrung wird als normal vorausgesetzt und man kann die 
Überlieferungen der Hl. Schrift ohne diesen gottesdienstlichen 
Erfahrungshintergrund nicht wirklich in ihrer Tiefe erfassen.  

Der Gottesdienst ist eine besondere von Gott gewollte und begleitete 
Handlung, die einer speziellen, nur im Gottesdienst zu findenden Hermeneutik 
Raum gibt. Es gilt ihrem Charakter nach eine rituelle Hermeneutik, die einer 

 
5 Die protestantische, theologiegeschichtlich geprägte Diskussion um „Grund und Gestalt“ des christlichen 
Glaubens hat den Realismus des Heilsgeschehens (est) in ein Bedeutungsgeschehen (significat) verwandelt 



9 
 

tieferen Logik folgt, als einer bloß pädagogisch intendierten Logik.6 Für 
Generationen evangelische Theologen war das Ritual eher ein Feindbild, auf 
dem gern der Aufkleber „katholisierend“ angebracht wurde. Bis heute ist diese 
Haltung nicht ausgestorben, dass echte originale Verkündigung nicht nur keine 
Rituale brauche, sondern „freie Gebete und Gestaltungen“ besser seien. In der 
Polemik mancher Freikirchen in traditionell orthodox geprägten Ländern heißt 
es noch immer, dass direktes, biblisch getränktes Leben („der Jesus der Bibel 
direkt ohne Priester und Riten“) dem rituellen erstarrten Kultus vorzuziehen 
sei. Nun, das von Jesus zu lernende Vater-unser könnte wohl kaum im „freien 
Gebet“ täglich neu erfunden werden. Solche kirchlichen Gruppierungen 
übersehen auch gern, dass sie selbst ebenfalls ein unausgesprochenes rituelles 
Korsett tradieren, an das sie sich nicht selten sklavischer halten als die von 
ihnen abgelehnten „Ritualisten“ an deren Ritus. Und es wird von ihnen nicht 
beachtet, wie kultisch geprägt die biblischen Überlieferungen sind. Der 
rituellen Hermeneutik wird vorgeworfen, sie würde die Glaubenswahrheiten 
verdunkeln, den menschlichen Verstand knechten, die Freiheit des Menschen 
beschränken und sei eine überholte voraufklärerische Form. Das Gegenteil ist 
der Fall. Die rituelle Hermeneutik entfaltet die Wahrheit des christlichen 
Glaubens nicht nur in Denkprozessen sondern in vollzogenen Lebensprozessen. 
Das Ritual ist durchdrungen von der Theologie, dass der gefeierte Gottesdienst 
die Realität des Reiches Gottes enthüllt, die hinter der irdischen Wirklichkeit 
steht. Diese ist keine zu beweisende oder schwache Glaubens- und Ideenwelt, 
sondern die eigentliche Realität. Die transzendente Dimension des 
Gottesdienstes ist die Realität, die immanente Dimension ein 
Glaubenskonstrukt. 

Der blühende Markt esoterischer Angebote straft die Gegner der rituellen 
Hermeneutik Lügen. Das Spiel der Kinder, die Denk- und Erinnerungsformen 
alter Menschen sind ebenfalls intuitiv rituell. Konzerte, Schauspiel, Restaurants, 
medizinische Behandlungsformen und die Unterhaltungsindustrie kommen 
ohne echte oder inszenierte Riten nicht aus. Erst in den letzten Jahrzehnten 
baut die evangelische praktische Theologie über die Beschäftigung mit 
performativen Ansätzen die Angst vor dem Ritual ab. Dabei scheint die 
pädagogische Schlagseite der evangelischen Gottesdiensttheorie noch nicht 
überwunden, wenn man von der Fragestellung „Was kann das Ritual?“ ausgeht. 
Das Ritual selbst wird in seiner Eigengesetzlichkeit übersehen und selbst zu 

 
6 Louis Bouyer, Mensch und Ritus, Mainz 1964; Ritualtheorien: Ein einführendes Handbuch, Opladen 2012; 
Hannes B. Pircher, Benedetto, Das Theater des Rituals: der arte liturgica, Wien 2010  
 

https://www.amazon.de/Ritualtheorien-einf%C3%BChrendes-Handbuch-Andr%C3%A9a-Belliger/dp/3531194992/ref=sr_1_1?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&crid=3H86IGQIC8N9F&dib=eyJ2IjoiMSJ9.-LItlQXNIkxK1G8mDdVQ5RKyAarHL2YR0MBxPyWvrFU97TUzEnBpY2Tvg5kLCneSEql1VE57F5h5FBxrMIFWfmSuc-gVvZ5cPXpKBcRenrUfnH7ebhgnUKm_KiWIzYK91nl-BPRJnjScIxc-RtLMDWEqANQbndVz0MHmz_UyW5CIAa1GQckPZe7Zv9YyMVvFWG0dkhCWx-48s1VqasxFEGSwF0Hv67WGoyDDLtS7itY.uwzEz0I5R5_ZEZWJ27YWCG3M3QiAyZahdIlwPLVl94I&dib_tag=se&keywords=Andrea+Bellinger%2C+Ritualtheorien&qid=1714895734&s=books&sprefix=andrea+bellinger+ritualtheorien%2Cstripbooks%2C163&sr=1-1
https://www.amazon.de/Ritualtheorien-einf%C3%BChrendes-Handbuch-Andr%C3%A9a-Belliger/dp/3531194992/ref=sr_1_1?__mk_de_DE=%C3%85M%C3%85%C5%BD%C3%95%C3%91&crid=3H86IGQIC8N9F&dib=eyJ2IjoiMSJ9.-LItlQXNIkxK1G8mDdVQ5RKyAarHL2YR0MBxPyWvrFU97TUzEnBpY2Tvg5kLCneSEql1VE57F5h5FBxrMIFWfmSuc-gVvZ5cPXpKBcRenrUfnH7ebhgnUKm_KiWIzYK91nl-BPRJnjScIxc-RtLMDWEqANQbndVz0MHmz_UyW5CIAa1GQckPZe7Zv9YyMVvFWG0dkhCWx-48s1VqasxFEGSwF0Hv67WGoyDDLtS7itY.uwzEz0I5R5_ZEZWJ27YWCG3M3QiAyZahdIlwPLVl94I&dib_tag=se&keywords=Andrea+Bellinger%2C+Ritualtheorien&qid=1714895734&s=books&sprefix=andrea+bellinger+ritualtheorien%2Cstripbooks%2C163&sr=1-1


10 
 

einer Gestaltungsmöglichkeit umgedeutet, mit der man nun in ungebremster 
Weise „die besten Ideen auf den Tisch“ bringen kann.7 

Es wirkt für manche daher putzig, wenn eine katholische Messe im Zen-
Meditationssetting gefeiert wird, und die Klienten dort mit einer fast traurigen 
Ernsthaftigkeit alle Riten und Vorschriften zu erfüllen suchen, damit sie einen 
modernen Zugang zum gottesdienstlichen Geschehen bekommen sollen. Es 
kommt zu einem Neoritualismus, der vermutlich angesehen werden kann als 
eine Reaktion auf das, was scheinbar bei den pastoralliturgischen Formen der 
katholischen Liturgiereform als unmodern und überwunden galt. Die Welt der 
Kirchenglocken und Kniebänke wird beargwöhnt, aber die Klangschalen müssen 
demonstrativ erklingen und die Zen-Hocker im Kreis stehen.  

Alle biblischen Situationen, die im Gottesdienst anklingen, passen zueinander. 
Die Leseordnungen der Sonntagsevangelien, der Briefe und der 
alttestamentarischen Perikopen, so wie die Thematik der Hymnen sind zwar 
unterschiedlich, aber entfalten immer das Eine, nämlich das Handeln Gottes am 
Menschen. Der Gottesdienst „feiert immer das Ganze der Offenbarung für die 
Gemeinschaft der Einzelnen“. Die Zeiten des Kirchenjahres, des Tagesverlaufes, 
die Jahre der Vergangenheit und der Zukunft werden eins im Angesicht der 
Ewigkeit Gottes. Der Gläubige betritt sie lobpreisend: „Ehre (Doxa) sei dem 
Vater und dem Sohne und dem Heiligen Geistes“ und erlebt die biblische 
Heilsgeschichte mit einer Zeitformel. „Wie es war im Anfang, jetzt und 
immerdar und von Ewigkeit zu Ewigkeit.“ Der Gottesdienst ist heilige Zeit und 
Ewigkeit der biblischen Zeiten in den Zeiten der Welt. Er ist somit „Mittelpunkt 
der Zeit“8. Der Gottesdienst ist der Heilige Ort aller biblischen Orte und er 
geschieht an den Orten der Welt. Er ist der „Ort aller Wunder“. Alles geschieht 
in ihm. 

 

Teuflische Versuchungen 

Hat der kultische Gottesdienst eine solche Bedeutung und ist er ein solch 
zentraler Punkt für das christliche Leben, nämlich eine echte Begegnung von 
Gott und Mensch, ist es kein Wunder, dass er zu den am meisten gefährdeten 
und angegriffenen Ereignissen des christlichen Lebens gehört. Die christliche 
Liturgie ist allen Angriffen der Versuchung durch den Teufel, wie es im vierten 
Kapitel des Markusevangeliums beschrieben wird, ausgeliefert. Nach der 
kultischen Fastenzeit von 40 Tagen kommt es zu einer entlarvenden 
Gottesbegegnung zwischen Jesus und dem Diabolos, dem Blender und 
Verwirrer, in der im Grunde ganz fundamental die Kategorien der Liturgie 

 
7 Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter, Frankfurt1984,179-212 
8 Helmut Echternach, Auf Gottes Wegen, 1962, S. 46 


