
Vorwort 
Vorwort 
Alberto Gil 
Alberto Gil 
 

 
 

Was ist der Unterschied zwischen dem klassischen Learning by Doing und dem 
engen Zusammenhang zwischen Verstehen und Handeln, einem der Kernanlie-
gen von RKGB? Im ersten Fall spielt das Erfahrungswissen eine wichtige Rolle, 
im zweiten – und hierauf wollen wir jetzt unsere Aufmerksamkeit richten – ist 
die hermeneutische Aktivität unerlässlich. Ausgehend nämlich von der kogniti-
ven Tatsache, dass wir im unreflektierten Normalfall die scene verstehen, die 
sich nach dem einlaufenden Impuls eines frame in unserem Intellekt entfaltet, 
besteht die hermeneutische Aufgabe darin, in Dialog mit dem1 Sender zu treten, 
genau hinzuhören, resp. durchzulesen, was der andere mitteilen will. M.a.W. die 
erste Handlung, die das Verstehen begleitet, ist das aktive Zuhören, keine leichte 
Aufgabe! 
 Verstehen wird also als eine dialogische Aktivität auf der Suche nach der 
besseren gegenseitigen Verständigung, welche nach einem beau mot von Hans-
Georg Gadamer erst die Würde des Gesprächs ausmacht.  
 Der Dialog kann bekanntlich intra- und/oder interkulturell sein. Im ersten 
Fall sprechen wir von der Suche nach Verständigung zwischen den Generatio-
nen, den einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen, der Fachwelt und dem inte-
ressierten Publikum usw. usf. Im zweiten Fall handelt es sich um einen Dialog 
zwischen verschiedenen Kulturen und ihren respektiven Sprachen.  
 Im einem wie im anderen Fall pflegt man in Anlehnung an Wolfgang Welsch 
(exemplarisch 2001) das Miteinander der Kulturen unter folgenden Variationen 
zu betrachten: Man spricht von 
– Multikulturalität, wenn die Kulturen nebeneinander stehen und keine nen-

nenswerten Berührungspunkte aufweisen, 
– Interkulturalität, wenn zwischen den Kulturen Dialog stattfindet oder sogar 

eine Wechselwirkung besteht, 
– Transkulturalität, wenn einseitige oder gegenseitige Beeinflussung zwischen 

den Kulturen zustande kommt. 
Im Zusammenhang mit der Transkulturalität kann man von Translation als 
einem multidimensionalen Phänomen sprechen, das nicht nur sprach- und kul-
turwissenschaftlich zu erforschen ist. Man wird sich auch dessen bewusst, dass 
andere Disziplinen wertvolle Beiträge leisten können, um diesem komplexen 
                                                                  
1 Hier wie im Folgenden verwende ich das generische grammatische Maskulinum aus Grün-

den der besseren Lesbarkeit und nicht aus irgendwelchen Diskriminierungsabsichten, die 
mir ganz fern sind.  



8 Alberto Gil 

und faszinierenden Vorgang des Kulturaustausches beizukommen, wie etwa die 
Psychologie, Soziologie, Philosophie und gar auch die Theologie. 

 
 

Transdisziplinarität 
 
Hierfür greift man in jüngster Zeit auf ein Wissenschaftskonzept zurück, das für 
die Erforschung solcher komplexen Phänomene nutzbar gemacht werden kann. 
Es handelt sich um die Transdisziplinarität, welche in Anlehnung an die soeben 
vorgenommene Unterteilung bei der Begegnung der Kulturen wie folgt einzu-
ordnen ist: Man spricht von 
– Multidisziplinärität: wenn mehrere Disziplinen additiv zusammenwirken, 

aber jede Disziplin ihre eigene Sichtweise verfolgt, 
– Interdisziplinärität: wenn mehrere Disziplinen zusammenwirken, jede Diszi-

plin hält an ihrer Sichtweise fest, aber alle sind bemüht, aus ihrer Perspek-
tive einen Beitrag zur Lösung des Problems zu leisten,  

– Transdisziplinärität: wenn die Denkweisen der verschiedenen Disziplinen 
über ihre Grenzen hinaus rational verständlich, verfügbar und aktivierbar 
werden. Die Transdisziplinarität ist vor allem dann wirksam, wenn manche 
Probleme oder Fragestellungen mit Hilfe eines einzigen Faches nicht zu ver-
stehen bzw. zu lösen sind.  

Grundlegend zum Verständnis der Transdisziplinarität ist der Aufsatz von Jür-
gen Mittelstraß (2007), in dem zwischen praktischer und theoretischer Trans-
disziplinarität unterschieden wird. Mit ersterer wird nach Lösungen außer-
wissenschaftlicher Problemstellungen gesucht, während in der theoretischen 
Transdisziplinarität die Bemühung um Antwort auf innerwissenschaftliche Fra-
gen zwischen den Disziplinen im Mittelpunkt des Interesses steht. Das Trans- be-
zeichnet in jedem Falle das Überschreiten der Grenzen einzelwissenschaftlicher 
Domäne, aber auch die Anwendung wissenschaftlicher Erkenntnisse auf drin-
gende gesellschaftliche Desiderate. Dabei geht es aber nicht darum, die Einzel-
fächer zu ersetzen, sondern Probleme zu lösen, die sich dem Zugriff einzelner 
Disziplinen entziehen. 
 Mittelstraß nennt einige Voraussetzungen, um dieses Forschungsprinzip 
wirksam anzuwenden:  
– die Lernbereitschaft mitzubringen, um über den Schatten der eigenen Dis-

ziplin zu springen, 
– interdisziplinäre Kompetenzen zu erwerben, um sich mit Ansätzen anderer 

Fächer ernsthaft auseinandersetzen zu können,  
– willens zu sein, die neu gewonnenen Kompetenzen zur Reformulierung 

eigener Ansätze zu verwenden,  
– sich zu bemühen, gemeinsame Ergebnisse zu formulieren, welche kein Ag-

gregat einzelner disziplinärer Teile sind, sondern einen einheitlichen Text 
darstellen. 



Vorwort 9 

Ein Musterthema der transdisziplinären Zusammenarbeit ist die Gesundheit, zu 
deren Erforschung Ansätze der Medizin, Psychologie, Soziologie etc. zusam-
menwirken. Im vorliegenden Band steht jedoch ein anderes zentrales Gebiet von 
Transkulturalität und -disziplinarität im Zentrum der Aufmerksamkeit, nämlich 
die Religion, ein multidimensionaler Begriff, der im Folgenden genauer zu prä-
zisieren gilt, um seine translatorische Tragweite besser zu erkennen, wie es im 
Call of Papers wörtlich heißt: „Der Einbezug von Translationen, Transkulturalität 
und Transdisziplinarität trägt zu einer Öffnung religiöser Bildungsprozesse bei, 
die somit anschlussfähig an das Gebiet einer Öffentlichen Theologie wird.“ 
 
 
Glaube – Religionen  
 
In seinem posthum erschienenen Werk widmet Ratzinger (Benedikt XVI 2023) das 
erste Kapitel der Beziehung zwischen den Religionen und dem christlichen Glau-
ben (Le religioni e la fede cristiana), welchem ich im Folgenden einige für unser 
Thema relevante Gedanken entnehme. Glaube und Religion sind keine aus-
tauschbaren Begriffe. Während Letzteres ein kulturelles Phänomen ist, ent-
stammt der Glaube aus der göttlichen Offenbarung. Einige bedeutende evange-
lische Theologen haben diesen Unterschied besonders hervorgehoben. So sieht 
Karl Barth in der Religion das Arbiträre der verschiedenen Wege, welche die 
Menschen von sich aus einschlagen, um Gott zu erreichen. Und Dietrich Bon-
hoeffer plädiert für ein Christentum ohne Religion. Ratzinger ist etwas modera-
ter, aber empfiehlt auf dieser Linie, dass jede Religion der Religion kritisch ge-
genüberstehen muss, will sie sich selbst treu bleiben. 
 Die Religionen sind als Kulturereignisse in der Tat keine statischen Phäno-
mene, sondern stehen wie die Kulturen in Bewegung und unterliegen Verände-
rungsprozessen. Die Funktion des Glaubens ist jedoch nicht, eine eigene Kultur 
zu schaffen, sondern allen Kulturen die Frohbotschaft zu bringen und dadurch 
Fehlentwicklungen zu offenbaren und Wege der Läuterung aufzuzeigen. Wir 
können sagen, dass das Evangelium in sich transkulturell ist.  
 Was das Christentum betrifft, ist dieser Universalcharakter konstitutiv und 
biblisch begründet. Es sei lediglich erinnert an Mt. 28,19: „Darum geht zu allen 
Völkern, und macht alle Menschen zu meinen Jüngern“ und Gal 3,28: „Es gibt 
nicht mehr Juden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; 
denn ihr alle seid ‚einer‘ in Christus Jesus“. Wir stehen nicht vor einem Warte-
ab-Glaube, sondern vor einem Gehe-hin-Glaube, um ein beau mot von Joseph Höff-
ner zu paraphrasieren.  
 
 



10 Alberto Gil 

Verstehen und Handeln 
 
Und hier wird die Spannung sichtbar, die im vorliegenden Buch die Herausgeber 
bei ihrer Fragestellung über das Verhältnis von Identität und Kulturtransferpro-
zessen zu lösen bemüht sind: Wie kann man den Glauben kommunizieren, so 
dass er in der Empfängerkultur verstanden und angenommen wird, ohne seine 
Kerninhalte zu verändern bzw. sie auf den Altar der verschiedenen Kulturen zu 
opfern? 
 Die Herausgeber schlagen die Verbindung von Verstehen und Handeln vor, 
die ich in einer mir einleuchtenden Ausprägung im Folgenden näher betrachten 
möchte, denn es handelt sich um einen Bereich, der für die Glaubenskommuni-
kation zentral ist (Gil 2022). Der bekannte Soziologe Hartmut Rosa hielt am 17. 
Januar 2022 beim Würzburger Diözesanempfang einen Vortrag mit dem anre-
genden Titel Demokratie braucht Religion, der kurz danach mit einem Vorwort von 
Gregor Gysi als Buch erschienen ist (2022). Seine These und Hauptgedanken, die 
ich im Folgenden wiedergeben will, sind ein gutes Beispiel für das, was hier unter 
Verstehen gemeint ist.  
 Rosa betrachtet die Mitwirkung der Religion als eine dringende Aufgabe, um 
die ernsthafte Krise, in der sich die heutige Gesellschaft befindet, zu bewältigen. 
Es handelt sich um das permanente Bedürfnis nach Wachstum und Steigerung. 
Diese Dynamik entspringt nicht einfach dem menschlichen Egoismus, sondern 
ist systembedingt: Ohne das ständige Wachstum bricht unsere Ökonomie zusam-
men. Man will in der Folge alles schnell sichtbar, erreichbar, beherrschbar und 
nutzbar machen. Rosa nennt diese Haltung „Aggressionsmodus“, denn es han-
delt sich um Angriffe an die Welt, oft ihre ökologische und soziale Ausbeutung. 
Und Vieles wird auf den Rücken derer verfügbar gemacht, die nicht die gleichen 
Möglichkeiten wie die anderen besitzen. Das „Aggressionsverhältnis zur Welt“ 
zeigt sich auch im Umgang miteinander, denn Andersdenkende werden als 
Feind betrachtet und dürfen nicht einmal zu Wort kommen.  
 Diesem „Aggressionsmodus“ stellt Rosa die „Resonanz“ entgegen, der für 
ihn ein „Beziehungsmodus“ darstellt. Im Unterschied zur Verfügbarkeit, wo-
nach man alles haben und beherrschen will, ist die Resonanz eine beobachtende 
und zuhörende Haltung, die eine Antwort auf die Ereignisse und Phänomene zu 
erhalten sucht: Was sagen mir eigentlich diese oder jene Tatsachen, welches 
Verhalten von mir wird hier oder da angemessen sein? Es geht im Grunde da-
rum, den Willen zu entfalten, sich erreichen zu lassen. 
 Seine These ist nun: die Kirchen verfügen über Inhalte, Werte, aber auch 
Riten und Praktiken, die solche Resonanzräume eröffnen, um zuzuhören und 
dadurch Entscheidendes zu erfahren. Und erst dieses aktive Zuhören ermöglicht 
die Transformation, das Ausbrechen von dem, was Rosa unseren heutigen „ra-
senden Stillstand“ nennt. 
 



Vorwort 11 

Translation 
 
Die Frage wird nun umso dringender, wie diese Kommunikation religiöser Kon-
zepte und Werte wirksamer zu vollziehen ist. Und hier stehen wir jetzt vor dem 
zweiten Kernbegriff des Bandes, nämlich das Handeln. Es geht im Grunde um eine 
Frage der Translation in ihrer tieferen Bedeutung. Zu ihrem besseren Verständ-
nis kommt uns ein anderer Soziologe zur Hilfe: Pierpaolo Donati (2021) mit sei-
nem Begriff der „relationalen Vernunft“ (la ragione relazionale), wonach die Diffe-
renz als Bestandteil und nicht als Hindernis der menschlichen Relationalität eine 
zentrale Rolle spielt.  
 In der Tat, das Bewusstsein des eigenen Profils und der eigenen Werte wer-
den gerade im Kontrast zur fremden Kultur schärfer. Und hier setzt die ragione 
relazionale Donatis an: Es handelt sich um den Versuch, durch rationale Analysen 
der Unterschiede mögliche Konflikte zu vermeiden, weil dadurch die Differen-
zen eher erkannt und bewertet, aber nicht abgeschafft werden. Somit besteht 
die Chance, die Unterschiede nicht nur kompatibel, sondern auch synergetisch 
zu machen. Und das ist echte Translation bzw. transkulturelle Kommunikation. 
 Wir können sagen, dass diesem Band ein anthropologisches Verständnis von 
Translation und Übersetzung zugrunde liegt, weil die Übertragung religiöser Be-
griffe auf eine säkularisierte Welt nicht im Aggressionsmodus oder lehrhaft, von 
oben herab, geschieht, sondern im Dialog miteinander, auf der Basis des Respek-
tes und des gegenseitigen Zuhörens, wie die Themenfelder bezeugen, denen sich 
die Autoren für ihre Beiträge bedienen sollen:  
 Es wird nach der erforderlichen religiösen Bildung gefragt, ohne die eine 
Weitergabe des Glaubens nicht möglich ist. Gedacht wird an Beiträge aus der 
wissenschaftlichen Fachdidaktik, aber auch an jene, die aus der Perspektive der 
Kulturtransferprozesse und noch konkreter der Translation Studies konzipiert 
sind. 
 Konkret wird auch der Religionsunterricht in Augenschein genommen, mit 
seinen pädagogischen Implikationen im Kontext der Digitalisierung. Es soll auch 
für die sprachlichen und kulturellen Translationsprozesse sensibilisieren, die in 
einer multikulturellen Gesellschaft immer mehr den Alltag prägen. 
 Die Rolle der Religion im öffentlichen Diskurs spielt auch im vorliegenden 
Band eine wichtige Rolle, vor allem in Bezug auf die Artikulationsprobleme 
und -lösungen der Verständigung im internationalen Kontext. Hierzu verdient 
besondere Aufmerksamkeit die Bedeutung der religiösen Sprache in ihrer heu-
tigen säkularen Verwendung und das damit verbundene transreligiöse Lernen. 
 Das vorliegende Buch befasst sich mit einem wichtigen und aktuellen 
Thema, das nicht nur für die Glaubenskommunikation förderlich ist, sondern 
auch einen wichtigen Beitrag zur Verbesserung des menschlichen Miteinanders 
in unserer globalisierten Welt leistet, welches wir sehr nötig haben. 
 



12 Alberto Gil 

Literatur 
 
BENEDETTO XVI (2023), Che cos’è il cristianesimo. Quasi un testamento spirituale. A cura di Elio Guer-

riero e Georg Gänswein, Milano: Mondadori. 
DONATI, PIERPAOLO (2021), Lo sguardo relazionale. Saggio sul punto cieco delle scienze sociali, 

Milano: Meltemi. 
GIL, ALBERTO (2022), Verständlicher und motivierend reden. Zur Wirksamkeit und Nachhaltig-

keit des Katechetendienstes. Bonn: independently published. 
MITTELSTRAß, JÜRGEN, (2007), „Methodische Transdisziplinarität – Mit der Anmerkung eines Na-

turwissenschaftlers“, in: Lifis Online 05.11.2007, 1–9: https://leibniz-institut.de/archiv/ 
mittelstrass_05_11_07.pdf. 

ROSA, HARTMUT (2022), Demokratie braucht Religion. Über ein eigentümliches Resonanzverhältnis. 
München: Kösel. 

WELSCH, WOLFGANG (2001), „Transculturality: The Changing Form of Cultures Today“, in: Filozof-
ski vestnik, Volume XXII, Number 2, 59–86. 




