
Religiöse Bildung im Transfer – Eine Hinführung 
Religiöse Bildung im Transfer – Eine Hinführung 
Sandra Anusiewicz-Baer, Christian Hild, Abualwafa Mohammed 
Sandra Anusiewicz-Baer, Christian Hild, Abualwafa Mohammed 
 
 
 
„Durch den Geist der Übersetzer verlaufen die Grenzen zwischen unterschiedli-
chen Welten, und ihre Gabe ermöglicht es ihnen, die Grenzen zu überschrei-
ten.“1 
 Die polnische Schriftstellerin und Literaturnobelpreisträgerin von 2018, Olga 
Tokarczuk, zeichnet ein Bild von Übersetzer*innen, die eine unerlässliche Vo-
raussetzung für die Ermöglichung von Pluralität bereitstellen: das Überschrei-
ten von Grenzen, die durch Sprachen bedingt sind. Der österreichische Sprach-
philosoph Ludwig Wittgenstein konstatierte treffend: „Die Grenzen meiner 
Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt.“2 Sprachen schaffen Identität und 
Zugehörigkeit, können aber ebenso ausschließen, wenn man sie nicht be-
herrscht oder keine Übersetzung bzw. die passende Entschlüsselungstechnik pa-
rat hat. Walter Benjamin formulierte so einfach wie schlagend: „Die Übersetzung 
dient dem Leser.“3 
 Wir sollten festhalten, dass sie den Leser*innen dienen sollte, ein Anspruch, 
der nicht immer eingelöst wird oder nur dergestalt, dass das Publikum zu lesen 
bekommt, was die Translatoren und Interpret*innen ihrerseits für die zweck-
dienlichste Übersetzung halten. Wie umstritten und wirkmächtig, programma-
tisch und ideologisch Übersetzungen sind, lässt sich an den Übersetzungen der 
Hebräischen Bibel nachverfolgen. Diese Übersetzungen enthalten immer eine 
bestimmte Deutung, für die sich der/die Übersetzer*in entschieden hat, womit 
zugleich andere Deutungen ausgeschlossen oder neue Verständnismöglichkei-
ten eröffnet werden.4 Obwohl die Überzeugung von der Unübersetzbarkeit des 
Korans im 20. Jahrhundert durch zahlreiche von nichtmuslimischen Autoren 
vorgenommene Übersetzungen aufgeweicht wurde und die Charakterisierung 
des Korans als schriftliches Zeugnis bestimmter Vorgänge und ihrer Deutung 
statt als unübersetzbarer, in Arabisch und nur Arabisch zu verstehender Offen-
barungstext begann, hat dies nicht dazu geführt, die Frage zu reflektieren5, „wel-
cher Art von Übersetzungsgegenstand der Koran eigentlich ist“6. Die Mehrheit 
der Muslime betrachtet den Koran als das unveränderte Wort Gottes in arabi- 
                                                                  
1 Tokarczuk 2020, 66. 
2 Wittgenstein 1984, 67. 
3 Benjamin 1972, 9. 
4 Vgl. Klapheck 2017, 127. 
5 Mohammed 2020, 148. 
6 Özsoy 2014, 117. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 Sandra Anusiewicz-Baer, Christian Hild, Abualwafa Mohammed 

scher Sprache. Dementsprechend ist das, was übersetzt werden sollte, seine Be-
deutung. Viele Koranübersetzungen, insbesondere von Muslimen, tragen diese 
Sichtweise bereits im Titel und betonen sie (Die Übersetzung der Bedeutungen des 
Koran).7 Dieser Zugang eröffnet exegetische Möglichkeiten und schafft innova-
tive Rahmenbedingungen für Übersetzungen, bei denen der/die Übersetzer*in 
Freiräume hat und nicht buchstäblich an den Text gebunden ist – was ohnehin 
mit dem dogmatischen Ansatz weder vereinbar noch machbar wäre. 
 Für christliche Religionen ist Sprache in zweierlei Hinsicht konstitutiv: Ers-
tens bildet sie deren zentrales Thema, da ihr Objekt, der ‚theos‘, sich im Hinblick 
auf Jesus Christus als ‚logos‘ erweist, dem der glaubende Mensch empfangend 
und auch antwortend gegenübersteht. Sprache fungiert dabei zweitens als Me-
dium für die entsprechende Artikulationsfähigkeit eines Sprechens mit, über 
und von Gott sowie für diesbezügliche Kommunikationsprozesse zwischen Men-
schen, Ländern und Kulturen. Folglich stehen religiöse Traditionen nicht nur 
mit Sprache, sondern auch mit Translationen in einem interdependenten Ver-
hältnis.8 Am Beginn der christlichen Religion steht mit dem Leben und der Pas-
sion Jesu Christi ein historisches Ereignis, das als Interpretation von Gottes 
Heilshandeln – und damit als entsprechende Translation – das Neue Testament 
als ein Produkt derartiger Prozesse hervorgebracht hat.9 In diesem Zusammen-
hang sieht sich christliche Theologie mit der Forderung nach einer verständli-
chen Rede von Gott konfrontiert, so dass es hierfür Translationen bedarf.10 
 Darüber hinaus berührt uns im Allgemeinen nicht nur die Frage der Über-
tragung von einer Literatursprache in eine andere. Auch der Transfer von einer 
Sprachgattung in eine andere, von heiliger Sprache in profane Alltagssprache ist 
mit Deutungs- und Bedeutungswandeln verbunden und fordert zur Auseinan-
dersetzung heraus.11 Die Übersetzung liefert dadurch den Zugang zu einer frem-
den Sprache, mithin zu einer fremden Sphäre oder größer gedacht zu einer 
fremden ideellen und begrifflichen Welt. So wie laut Überlieferung das Wort am 
Anfang der Schöpfung stand, die Welt durch Sprache und sprachlich erschaffen 
wurde, so erschaffen wir mit Sprache Sinn und eigene, neue Welten. 
 Sprache als Sinnstiftungs- und Kommunikationsmittel, Sprachbarrieren 
und Verständnisprobleme sowie Versuche zu deren Überwindung stellen einen 
gewichtigen Teilaspekt des Kernanliegens von RKBG dar: die Erforschung der 
wechselseitigen hermeneutischen Beziehungen von Religionen und Kommuni-
kation, Gesellschaftssystemen und dem Bildungsbereich. Der diesbezügliche re-
ligionspädagogische und -didaktische Hintergrund bildet den Zusammenhang 
von Verstehen und Handeln ab; eine deren Formen stellen (interlinguale, intra- 
                                                                  
7 Zum Beispiel die im deutschsprachigen Raum und weltweit verbreitete saudische Koran-

übersetzung von Bubenheim und Elyas (2003). 
8 Kumlehn 2021. 
9 Eine prägnante Einführung in den Diskussionsstand geben Gerber / Hoberg 2009.  
10 Waldenfels 1993, 190–191. 
11 Vgl. Derrida 2021. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Religiöse Bildung im Transfer – Eine Hinführung 15 

linguale und intersemiotische) Translationen dar, die in unterschiedlicher 
Weise und mit unterschiedlichen Ergebnissen den Zwischenraum zwischen 
Gleichheit und Verschiedenheit durchmessen, Grenzen und Fremdheit sichtbar 
werden lassen und deren Überschreitung möglich machen können. 
 Der Einbezug von Translationen trägt zu einer Öffnung religiöser Bildungs-
prozesse bei und eröffnet eine Schnittmenge mit dem Forschungsfeld einer 
Öffentlichen Theologie. Damit ergibt sich der „Versuch, im interdisziplinären 
Austausch mit anderen Wissenschaften an der Universität und im kritischen Ge-
spräch mit Kirche und Gesellschaft in gesellschaftlichen Grundfragen Orientie-
rung zu geben und dabei Ressourcen der Kommunikation zu erarbeiten, die die 
Relevanz religiöser Orientierungen in der pluralistischen Gesellschaft deutlich 
machen“.12 
Hier knüpft das Bestreben des vorliegenden Bandes an, indem noch weitere Teil-
aspekte des Transferierens und daraus hervorgehende Forschungskonzepte auf-
gerufen werden. So ist dieser Band der Profilbildung religiöser Bildung dem 
trans- als einem multiperspektivischen Suchlicht verschrieben, um die kommu-
nikative Interrelation von Religionen, Gesellschaft und dem Bildungsbereich 
einerseits unter diesem Fokus wahrzunehmen, zu analysieren und zu evaluieren, 
andererseits die daraus hervorgegangenen Erkenntnisse auf religiöse Bildungs-
prozesse anzuwenden, um Impulse für neue Theoriebildungen und für die Berei-
cherung der Bildungspraxis zu generieren. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Das Transformations-Dreieck, das sich aus den Aspekten Translation, Transkul-
turalität und Transdisziplinarität zusammensetzt, stellt einen integrativen An-
satz dar, der über herkömmliche disziplinäre Grenzen hinausgeht, um ein um-
fassendes Verständnis von Religionen zu fördern.  
                                                                  
12 Bedford-Strohm 2009, 231. 

Öffentliche religiöse Bildung im Kontext von „Transformation“

Translation

Transkulturalität Transdisziplinarität

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 Sandra Anusiewicz-Baer, Christian Hild, Abualwafa Mohammed 

 Es ist vor allem ein transdisziplinärer Ansatz der öffentlichen religiösen Bil-
dung, der versucht, verschiedene Dimensionen von Religion, einschließlich kul-
tureller, sozialer, psychologischer und historischer Aspekte, zu verbinden. Dies 
ermöglicht ein tieferes Verständnis für die Komplexität von Religionen und Ge-
sellschaft. 
 Durch diesen transdisziplinären Ansatz wird das kritische Denken gefördert 
und eine Öffnung gegenüber anderen Religionen und Kulturen angeregt, indem 
Religion aus verschiedenen Perspektiven betrachtet und als „lebendiger“ Be-
standteil der Gesellschaft verstanden wird. Dies trägt zur Entwicklung eines re-
flektierten und informierten Verständnisses für religiöse Fragen bei.  
 Es ermöglicht eine interdisziplinäre Zusammenarbeit, die die religiöse Bil-
dung bereichert und zahlreiche Erkenntnisse und Methoden aus Disziplinen wie 
etwa Theologie, Soziologie, Geschichte, Linguistik und Psychologie ins Gespräch 
miteinander bringt. Dies eröffnet einen ganzheitlichen Blick auf Religion und 
ihre Rolle in persönlichen, gesellschaftlichen und historischen Kontexten.  
 In einer von kultureller und religiöser Vielfalt und Interaktion geprägten 
Gesellschaft ist die Vermittlung von Wissen und Verständnis über Religion, reli-
giöse Sprache und Kultur ein zentrales Anliegen der Öffentlichen Theologie; 
diese beansprucht für sich, ein „klares theologisches Profil mit einer Sprache zu 
verbinden, die für die Öffentlichkeit – und damit auch für säkulare Diskurse – 
verständlich ist“.13 Die Kommunikation zwischen den drei Elementen und die 
Fähigkeit, über den Tellerrand zu blicken und zu denken, leisten einen Beitrag 
zu gesellschaftlichem Frieden und Inklusion.14 Dieser kommunikative Ansatz 
kann sich am überzeugendsten in Bildungsprozessen entfalten.  
 Nicht nur für den Bildungsbereich ist die transkulturelle Dimension von gro-
ßer Bedeutung, auch für die Weiterentwicklung der Öffentlichen Theologie ist 
es notwendig, einige Einsichten der Transkulturalität bzw. der interkulturellen 
Theologie heranzuziehen.15 Außerdem weist die Öffentliche Theologie im reli-
gionspädagogischen Kontext in ihren internationalen Ausprägungen eine starke 
überkonfessionelle Ausrichtung auf.16 Die Theologien haben ebenso mittlerweile 
zunehmend einen interkulturellen Charakter – das betrifft auch die Öffentliche 
Theologie.17 
 Religiöse Texte haben eine Translationserfahrung, die bei ihrer Reflexion im 
heutigen Bildungskontext beachtet werden muss. Das gilt sowohl für die Befas-
sung mit der eigenen Religion als auch für den religionswissenschaftlichen Be-
reich. Übersetzungen von Arabisch, Hebräisch oder Aramäisch sind nach wie vor 
für eine Öffentliche Theologie und für die religiöse Bildung von großer Bedeu- 

                                                                  
13 Bedford-Strohm 2015, 118. 
14 von Sinner 2011, 339f.  
15 Haire 2015, 157. 
16 Pirner 2020, 73. 
17 Haire 2015, 157. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Religiöse Bildung im Transfer – Eine Hinführung 17 

tung. Im Kontext Öffentlicher Religionspädagogik wird zudem Übersetzen als 
ein „Erschließungsmodus“ für die Sprache der biblisch-christlichen Tradition in 
eine nicht auf Glaubensüberzeugungen basierende und damit allgemein zugäng-
liche Sprache verstanden. Für religiöse Bildung bedeutet dies, religiös geprägte 
Schüler*innen zu befähigen, „ihre Glaubensperspektiven so zu erläutern bzw. zu 
präsentieren, dass sie auch für Nichtreligiöse (und Andersreligiöse) nachvoll-
ziehbar werden“.18 Im Umkehrschluss sollen auch nichtreligiöse Schüler*innen 
„einen Sinn für die Artikulationskraft religiöser Sprachen (und Ausdrucksfor-
men) erschlossen bekommen und befähigt werden, sich an (übersetzenden) Über-
legungen zur potenziellen Bedeutung von Glaubensperspektiven für individuel-
les und soziales Lernen zu beteiligen“.19 So bewegt sich der Religionsunterricht 
insofern in der Schnittmenge zwischen Sprachschulung und Übersetzungspro-
zessen, als er „die Sprache der religiösen Tradition sprechen, aber auch die Spra-
che der Menschenrechte und des Grundgesetzes [beherrschen? muss]“.20 Dabei 
geht es nicht um eine Nivellierung des jeweiligen Charakters der unterschiedli-
chen Sprachen, sondern um „Kommunikationsmöglichkeiten mit gleichzeitigem 
Differenzbewusstsein“.21 
 Durch die Verschränkung der drei (Transformations-)Aspekte kann die 
öffentliche religiöse Bildung eine Brückenfunktion zwischen verschiedenen Kul-
turen, Religionen, Lebenswelten und Disziplinen einnehmen. Ziel ist es, ein in-
tegratives, respektvolles und kontextbezogenes Bildungsklima zu schaffen, das 
den Austausch religiöser Standpunkte und Ansätze fördert, kulturelle Sensibili-
tät erzeugt und ein ganzheitliches Bewusstsein für die Bedeutung von Religio-
nen bei der Bewältigung von gesellschaftlichen Herausforderungen schärft.  
 Ein Forschungsprojekt, das sich mit den drei Aspekten der „Transforma-
tion“ in Hinblick auf die Koranübersetzung in deutscher Sprache und im euro-
päischen Kontext aus einer religionswissenschaftlichen Perspektive auseinan-
dersetzt, ist das Projekt „Corpus Coranicum“22 von Angelika Neuwirth.23  
 Wie aktuell die drei Aspekte des Transformations-Dreiecks sind, lässt sich an 
einigen Beispielen festmachen: Die öffentliche religiöse Bildung etwa hat sich 
inzwischen zu einer interdisziplinären und internationalen theologischen Be-
wegung entwickelt.24 Das zeigt nicht zuletzt das 2006 etablierte „Global Network 
of Public Theology“25. 

                                                                  
18 Grümme / Pirner 2023, 152. 
19 Ebd. 
20 Pirner 2018, 63. 
21 Pirner 2019, 98–100. 
22 Zum Projekt „Corpus Coranicum“: www.corpuscoranicum.de 
23 Neuwirth 2017. 
24 Pirner 2020, 73. 
25 The Global Network For Public Theology (GNPT). 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



18 Sandra Anusiewicz-Baer, Christian Hild, Abualwafa Mohammed 

 Im Kontext Schule sind interreligiöse Bildung und interreligiöse Projekte 
wichtige Elemente einer dialogischen und ganzheitlichen Bildung.26 Öffentliche 
Theologie kann nicht nur durch den Religionsunterricht bedient werden, viel-
mehr sind hierfür Transdisziplinarität und fächerübergreifender Unterricht 
Voraussetzungen.  
 RKGB widmet sich mit dem vorliegenden Band dem Zielhorizont, die Plura-
lität kultureller Einflüsse auf die religiöse Erfahrung sichtbar zu machen und den 
Dialog sowie die Zusammenarbeit zwischen verschiedenen kulturellen und reli-
giösen Gemeinschaften zu fördern. Entsprechende Bildungskonzepte und -kom-
petenzen stellen die Autor*innen in diesem Zusammenhang in unserem Band 
vor. 
 Die öffentliche Kommunikation und die öffentlich verwendete Sprache be-
einflussen die Art, wie Schüler*innen sowohl ihre eigene Religion als auch an-
dere Religionen wahrnehmen. Um diese Wahrnehmung positiv und friedensbe-
tont zu gestalten, ist es sinnvoll, das „Transformations“-Dreieck im schulischen 
Kontext bzw. in der schulischen Kommunikation und in der Aus- und Weiterbil-
dung von Lehrer*innen einzusetzen. 
 So lässt sich ein theoriegeneratives und praxisreflexives Koordinatensystem 
aus einer religionspädagogischen und -didaktischen Perspektive und aus dem 
Präfix trans- konstituieren, das unterschiedliche Handlungsfelder generiert, die 
in den unterschiedlichen Beiträgen aufgegriffen und auf die Interrelation von 
Religion, Kommunikation, Bildungsprozessen und Gesellschaftssystemen zuge-
schnitten werden: 
 In ihrem Beitrag Religiöse Bildung im Dialog mit anderen Fachdidaktiken: Das Pro-
jekt FALKE-er stellt Kathrin Boukrayâa Trabelsi ein interdisziplinäres For-
schungsprojekt vor, das sich (fach-)didaktischen Professionalisierungspraktiken 
widmet; es begleitet die Entwicklung eines praxisorientierten universitären 
Lehrformats, um angehende Religionslehrkräfte in ihrer adaptiven und adressa-
tenorientierten Erklärkompetenz zu fördern. Die Autorin diskutiert nach einer 
ausführlichen Skizzierung des an der Universität Regensburg verorteten Pro-
jekts dessen religionsdidaktische Chancen und Grenzen. 
 Marius de Byl und Bernhard Grümme visieren in ihrem Beitrag Interdis-
ziplinär nach Positionalität fragen: Religiöse Bildung im Dialog mit Politik- und altsprach-
licher Didaktik Positionalität als elementare Dimension eines religionsunterricht-
lich kontextualisierten Übersetzungsdiskurses an. Für die Auslotung diesbezüg-
licher, bislang übersehener Potentiale für den Religionsunterricht, verwenden 
die Autoren für ihre Ausführungen nach einer ersten kurzen Verortung im reli-
gionspädagogischen Forschungsdiskurs sowohl einen politikdidaktischen als 
auch einen altsprachlich-didaktischen Blick auf Positionalität.  
 Maike Maria Domsel greift in ihrem Beitrag Bildung für nachhaltige Entwick-
lung: Das Spannungsverhältnis zwischen BNE und rBNE den gegenwärtigen Ruf nach 
                                                                  
26 Boehme u. a. 2020, 404ff.  

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Religiöse Bildung im Transfer – Eine Hinführung 19 

einer Wertegrundlage für eine sichere Zukunft im Rahmen der Bildung für nach-
haltige Entwicklung (BNE) auf; der sich im Kontext religiöser Bildung für nach-
haltige Entwicklung (rBNE) auf eine (christlich)-theologische Perspektive kon-
zentriert. Die Autorin untersucht die Rolle der religiösen Dimension in Nachhal-
tigkeitsdiskursen angesichts der Erosion christlicher Wertvorstellungen sowie 
die Wechselwirkungen zwischen BNE und rBNE und ihre öffentliche Relevanz 
auf transdisziplinäre Weise. 
 Ausgehend von einem gleichnamigen Seminar entwickelt Christian Hild 
Impulse zur Ausbildung einer Religiös-ethischen Sprach- und Translationssensibili-
sierung für Studierende der Ingenieurwissenschaften. Sie ist insofern relevant, als im 
Studium und Beruf religiös-ethische Anforderungssituationen auftreten, zu de-
ren konstruktiver Auseinandersetzung eine entsprechende Sprachhandlungs-
fähigkeit vorhanden sein muss. Auf theoretische Grundlagen erfolgt die Doku-
mentation einer praxisorientierten Konkretion und deren kritische Diskussion. 
 Sungsoo Hong greift in seinem Beitrag Kulturtransfer und Translation: Impulse 
der Kultursemiotik von Jurij M. Lotman für interkulturelle und interreligiöse Bildungs-
prozesse die gegenwärtige in den Kulturwissenschaften geführte Debatte über die 
Hinterfragung herkömmlicher statischer und homogener Kulturverständnisse 
auf: Der Autor richtet den Fokus auf den russisch-jüdischen Literaturwissen-
schaftler und Semiotiker Jurij M. Lotman (1922–1993), der Kultur und Religion in 
ihren dynamischen Transfer- und Transformationsprozessen beleuchtet, und 
diskutiert dessen Ansatz als Impulsgeber für die pädagogische und religions-
pädagogische Praxis in Bezug auf interkulturelle und interreligiöse Bildung. 
 Die dynamische Benutzung hebräischer und jiddischer Sprachelemente 
durch jüdische Sprecher*innen im heutigen Berlin illustriert Esther Jahns in 
ihrem Beitrag „Das hebräische Wort ist natürlich moderner“ – Verwendung mehrspra-
chiger Ressourcen zur diskursiven Aushandlung säkularer und religiöser Identitäten. Sie 
zeigt an ausgewählten Interviewbeispielen, wie Identität über Sprache gebildet 
und vermittelt wird und wie diese Prozesse durch Sprachsozialisation geformt 
werden. Auffällig bleibt dabei, dass mit der Benutzung bestimmter Begriffe zwar 
in die Familienvergangenheit verwiesen wird, gleichzeitig jedoch keine be-
wusste pädagogische Intention für die Weiterführung dieses Vokabulars in der 
Zukunft ausgeprägt zu sein scheint.  
 Die hebräische Sprache ist auch Gegenstand von Gad Marcus’ Beitrag mit 
dem Titel Die Heiligkeit im Profanen der Hebräischen Sprache. Erkundet wird das Ver-
ständnis des Hebräischen als heilige Sprache der Tora und Gebete einerseits und 
andererseits, welche Implikationen sich für die Pädagogik der Sprachvermitt-
lung durch ihre Neuerschaffung als moderne Alltags- und Umgangssprache er-
geben. Marcus zeigt anhand verschiedener Beispiele aus dem Unterrichtsge-
schehen mit jüdisch religiösen als auch nicht-religiösen Schüler*innen sowie in 
einer Schule mit arabisch-muslimischen Jungen, wie die Lehrkraft bei der Be- 
nutzung und Vermittlung der Sprache sensibel auf die jeweiligen Kontexte ein-
gehen muss. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



20 Sandra Anusiewicz-Baer, Christian Hild, Abualwafa Mohammed 

 Der Beitrag von Abdel-Hafiez Massud handelt Von der göttlichen zur mensch-
lichen Barmherzigkeit. Eine didaktische Perspektive auf das Gottesattribut der Barmher-
zigkeit in der Koran-Erzählung Joseph. Der Autor eröffnet eine Perspektive auf das 
Gottesattribut der Barmherzigkeit und bewertet die zwölfte Sure des Korans, 
Yousuf, als eine narrative Entfaltung der göttlichen Barmherzigkeit. Nach einer 
theoretischen Fundierung über die Notwendigkeit der Veredelung der Men-
schennatur wird religionspädagogisch aufgezeigt, welche Impulse junge Men-
schen aus dem Gottesattribut der bedingungslosen Barmherzigkeit gewinnen 
können.  
 Den Dynamiken schulischen Zusammenlebens im Kontext medialer Einflüsse: Per-
spektiven islamischer Religionslehrkräfte widmet sich Mevlida Mešanović. Auf der 
Grundlage einer in einem österreichischen Bundesland durchgeführten Studie 
analysiert die Autorin, wie die medialen Darstellungen des Islams von islami-
schen Lehrkräften wahrgenommen werden und sich auf ihre Arbeit und Inter-
aktionen mit Schüler*innen und Kolleg*innen auswirken. Ausgehend davon 
wird angeregt, unterschiedliche Impulse für die Ausbildung einer entsprechen-
den Medienkompetenz im islamischen Religionsunterricht mit dem Fokus auf 
interreligiöses Lernen zu entwickeln.  
 Abualwafa Mohammed schärft in seinem Beitrag Konturen und heuristische 
Grundzüge einer trialogischen Korandidaktik die Akzentsetzungen und Prinzipien 
eines trialogischen Lernens auf der Grundlage der Korandidaktik. Dabei thema-
tisiert er trialogisches Lernen als programmatische Fortentwicklung interreli-
giösen Lernens und zugleich als Herausforderung an die islamische Religions-
pädagogik. Er entfaltet die notwendigen theologischen und hermeneutischen 
Voraussetzungen und gibt Impulse zur Kompetenz- und Theoriebildung. Der 
Beitrag vermittelt ein differenziertes und positives Bild von Judentum und 
Christentum im Lichte des koranischen Konzepts der „Ahl al-Kitāb“ und entfal-
tet einen koranisch trialogischen didaktischen Zugang. 
 In die unterschiedliche Nutzung von jüdisch religiöser Sprache und Räumen 
sowie der angemessenen Sprache für ihre Vermittlung führt uns Carmen Rei-
chert am Beispiel des Jüdischen Museum Augsburg Schwaben ein. Sie zeichnet 
in ihrem Text Zwischen Kultus und Kultur. Museumsarbeit als Übersetzungsleistung 
die Entstehungsgeschichte des Museums nach. Im Fokus steht dabei der Wandel 
des Ansatzes für die Vermittlungsarbeit von einem Konzept, das bemüht war, 
eine bald verschwundene jüdische Kultur der christlichen Mehrheitsgesell-
schaft verständlich zu machen hin zur Präsentation eines weiterhin genutzten 
religiösen Raumes, der Synagoge, unter Bezugnahme auf gesamtgesellschaftli-
che Entwicklungen.  
 Caroline Teschmer und Vera Uppenkamp diskutieren in ihrem Beitrag 
Transidentität und Sprache. Queer-theologische Überlegungen im Kontext Öffentlicher 
Religionspädagogik die Frage, wie mittels queer-theologischer Überlegungen im 
Kontext Öffentlicher Theologie Transidentität religionspädagogisch aufgegrif-
fen werden kann. Die Thematik perspektivieren die Autorinnen queer-theolo- 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Religiöse Bildung im Transfer – Eine Hinführung 21 

gisch und transsensibel im Kontext einer cis-heteronormativ geprägten reli-
giösen Bildung. Ausgehend davon werden Impulse für eine gendersensible reli-
giöse Bildung erarbeitet, die entsprechende Sprachräume konstituiert. 
 Und so arbeiten alle Beiträge sowohl die Grenzen und Limitierungen von 
Translationen heraus als auch die unterschiedlichen Versuche, neue Ansätze zu 
deren Flexibilisierung und interpretativen Ausdehnung zu formulieren. Der Akt 
des Übersetzens ist immer auch eine Art, sich mit der Fremdheit der Sprachen – 
dem Nicht-Übersetzbaren – sowohl von Fremdsprachen als auch von Sprach-
kontexten – religiös versus profan – auseinanderzusetzen. Gleichzeitig offenbart 
sich in der gelungenen Übersetzung die „Verwandtschaft der Sprachen“27, in-
dem gleich einer Familienkonstellation, Begriffe, Wörter, Satzkonstruktionen, 
mithin die Grammatik und Lexikalität verwandelt werden und verwandtschaft-
lich fortbestehen und fortleben, ja weiter tradiert werden können, um so leben-
dig zu bleiben.  
 
 
(Weiterführende) Literatur 
 
BAHR, MATTHIAS / TEMPLER, ANJA (2020), Das Spiel mit den Geschlechtern?! (M)eine Sprache fin-

den, in: Katechetische Blätter 145/1, 40–44. 
BEDFORD-STROHM, HEINRICH (2009), Dietrich Bonhoeffer als öffentlicher Theologe, in: EvTh 69, 

329–341. 
BEDFORD-STROHM, HEINRICH (32015), Position beziehen. Perspektiven einer öffentlichen Theolo-

gie, hg. von M. Mädler und A. Wagner-Pinggéra, München. 
BENJAMIN, WALTER (1972), Die Aufgabe des Übersetzers, in: ders. Gesammelte Schriften, Band 

IV/1, Frankfurt/Main, 9–21.  
BOEHME, KATJA / MECHERIL, PAUL / UCAR, BULENT / KONZ, BRITTA / WILLEMS, Joachim (2020). Bil-

dung, Werteerziehung, Integration? Die Aufgabe von Religionsunterricht in der religiös 
weltanschaulich diversen Migrationsgesellschaft – Eine Diskussion, in: Religion in der 
Schule. Pädagogische Praxis zwischen Diskriminierung und Anerkennung, hg. von 
Joachim Willems, Bielefeld, 403–424.  

BUBENHEIM, FRANK / NADEEM ELYAS (22003), Der edle Qur’an und die Übersetzung seiner Bedeu-
tungen in die deutsche Sprache, Medina. 

CORPUS CORANICUM, www.corpuscoranicum.de [Zugriff 13.06.2024] 
DERRIDA, JACQUES (2021), Die Augen der Sprache. Abgrund und Vulkan, Wien.  
GERBER, UWE / HOBERG, RUDOLF (Hg.) (2009), Sprache und Religion, Darmstadt. 
GOTTLIEB, MICHAH (2021), The Jewish Reformation. Bible Translation and Middle-Class German 

Judaism as Spiritual Enterprise, New York.  
GRÜMME, BERNHARD / PIRNER, MANFRED L. (2023), Öffentliche Religionspädagogik, in: DIES. (Hg.), 

Religionsunterricht weiterdenken. Innovative Ansätze für eine zukunftsfähige Religions-
didaktik, Stuttgart, 144–158. 

                                                                  
27 Benjamin 1972, 12. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



22 Sandra Anusiewicz-Baer, Christian Hild, Abualwafa Mohammed 

HAIRE, JAMES (2015), Öffentliche Theologie – eine rein westliche Angelegenheit? Öffentliche 
Theologie in der Praxis der Kirche in Asien, in: HÖHNE, FLORIAN / VAN OORSCHOT, FREDERIKE, 
Grundtexte öffentliche Theologie, Leipzig, 157–173. 

HILD, CHRISTIAN (2023), Religiöse Wörter übersetzen – Ein Ansatz zur Sprach- und Translations-
sensibilisierung von SchülerInnen (Praktische Theologie heute 190), Stuttgart. 

KÄBISCH, DAVID (Hg.) (2019), Religion and educational research: national traditions and trans-
national perspectives (Religious Diversity and Education in Europe 39), Münster / New 
York. 

KLAPHECK, ELISA (2017), Luther als Targum. Rosenzweig, Luther und die rabbinische Überset-
zungskunst, in: BRUMLIK, MICHA (Hg.), Luther, Rosenzweig und die Schrift. Ein deutsch-
jüdischer Dialog, Essays, Hamburg, 127–154. 

KUMLEHN, MARTINA (2021), Zwischen Babel und Pfingsten. Übersetzen zwischen Sprachwelten 
als Kernaufgabe sprachsensibler Theologie, in: ALTMEYER, STEFAN / GRÜMME, BERNHARD / 
KOHLER-SPIEGEL u. a. (Hg.), Sprachsensibler Religionsunterricht, Göttingen, 30–40. 

MOHAMMED, ABUALWAFA (2020), Der Koran und seine Bedeutungsebenen für das Hier und Jetzt. 
Zeitgemäße theologisch-didaktische Annäherungen am Beispiel des Begriffs Dschihad, 
Wiesbaden. 

NEUWIRTH, ANGELIKA (2017), Der Koran als Text der Spätantike: Ein europäischer Zugang, Berlin. 
ÖZSOY, ÖMER (2014), Vom Übersetzen zum Dolmetschen. Ein koranhermeneutischer Beitrag zur 

inner-muslimischen tarǧama al-qur’ān-Debatte, in: SCHMID, HANSJÖRG / RENZ, ANDREAS / 
UCAR, BÜLENT (2014), „Nahe ist dir das Wort …“: Schriftauslegung in Christentum und 
Islam, Regensburg, 117–120. 

PHILIPP, THORSTEN / SCHMOHL, TOBIAS (Hg.) (2021), Handbuch Transdisziplinäre Didaktik, Biele-
feld. 

PIRNER, MANFRED L. (2020), Interreligiöse und interweltanschauliche Bildung im Kontext einer 
Öffentlichen Theologie und Religionspädagogik, in: SEJDINI, ZEKIRIJA / KRAML, MARTINA 
(Hg.), Interreligiöse Bildung zwischen Kontingenzbewusstsein und Wahrheitsansprü-
chen, Stuttgart, 73–86. 

PIRNER, MANFRED L. (2019), Öffentliche Religionspädagogik. Religionspädagogik als Überset-
zungsaufgabe?!, in: OORSCHOT, FREDERIKE VAN / ZIERMANN, SIMONE (Hg.), Theologie in Über-
setzung? Religiöse Sprache und Kommunikation in heterogenen Kontexten, Leipzig, 97–
100. 

PIRNER, MANFRED L. (2018), Religiöse Bildung zwischen Sprachschulung und Übersetzung im 
Horizont einer Öffentlichen Religionspädagogik, in: SCHULTE, ANDREA (Hg.), Sprache, Kom-
munikation, Religionsunterricht: gegenwärtige Herausforderungen religiöser Sprachbil-
dung und Kommunikation über Religion im Religionsunterricht, Leipzig, 55–69. 

PIRNER, MANFRED L. / SCHULTE, ANDREA (Hg.) (2010), Religionsdidaktik im Dialog, Religiosunter-
richt in Kooperation, Jena. 

THE GLOBAL NETWORK FOR PUBLIC THEOLOGY (GNPT), www.gnpublictheology.net [Zugriff 
07.01.2024]. 

TOKARCZUK, OLGA (2020), Der liebevolle Erzähler. Vorlesung zur Verleihung des Nobelpreises 
für Literatur. Übersetzt aus dem Polnischen von Lisa Palmes, Zürich. 

VON SINNER, RUDOLF (2011), Öffentliche Theologie: Neue Ansätze in globaler Perspektive: Öffent-
liche Theologie und Sozialethik, in: Evangelische Theologie 71 (5), 324–340.  

WALDENFELS, HANS (1993), Sprache als Thema und Medium der Theologie, in: WEINGÄRTNER, PAUL 
(Hg.), Die Sprache in den Wissenschaften, München, 181–216. 

WITTGENSTEIN, LUDWIG (1984), Werkausgabe, Bd. 1. Bearbeitet von J. Schulte (suhrkamp taschen-
buch wissenschaft 501), Frankfurt a. M. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




