Georges Hellinghausen

»Klagt in Leid ...«

400 Jahre Wallfahrt zu U. L. Frau von Luxemburg,

Trosterin der Betriibten

Ay
HERDER

1))

FREIBURG - BASEL - WIEN



Dieses Buch wurde mit der finanziellen Unterstiitzung
des Centre Jean XXIII — Grand Séminaire gedrucke.

EGLISE CATHOLIQUE
A LUXEMBOURG
Centre Jean XXIII

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2024
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Satz: Daniel Forster, Belgern
Herstellung: PBtisk a. s., Piibram

Printed in the Czech Republic

ISBN Print 978-3-451-39834-6
ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-83982-5



Inhalt

Einleitung ... ... .. . 7

I. Entstehung und Entwicklung der Wallfahrt zur

Trosterin der Betriibten (1624-1795) .............. 13
Vorgeschichte und Kontext . ........ .. ... .. .. ... 13
Griinderjahre ... .. .. L 20
Exkurs 1: Marianische Sodalititen und Bruderschaft
der Trosterin der Betritbten ................. 44
Exkurs 2: Wunderheilungen ... ... .. oo 54
Exkurs 3: Pilgerfahre ... o o ool 60
Exkurs 4: Kevelaer . ...... ... .. ... . i 65
Wahl der Patronin von Stadt und Land (1666/1678) ....... 70
Exkurs 5: »Marienweihe« bzw. »Erwihlunge . .....0 L. 90
Ancien Régime, Hoch-Zeit der Wallfahrt (1679-1795) ... .. 101
Exkurs 6: Oktav-Ablass . ....... .. ... .. .. ........ 115
II. Neue Zeiten, Dekadenzzeiten (1795-1840) ...... 119
Franzosische Revolution (1795-1801) .................. 119
Unter dem Konkordat ........ ... ... .. ... ... ...... 121
Niedergang zur Zeit der Belgischen Revolution ........... 128
Exkurs 7: Die Consolatrix Aflictorum in Kunst und Kultur 130
I1I. Wiederaufschwung (1840-1940) ............... 147
Oktav-Revival unter Bischof Laurent (1842-48) .......... 147
Entwicklungen im 19. Jahrhundert ............ ... ... .. 155

Exkurs 8: Muttergottesbekleidung und -zierrac ......... 169



1866: Erwihlungsjubilium und Cholera-Krise ............
Exkurs 9: Kronung von Marienbildern, Bedeutung? .. ...
Bistumsgriindung 1870: die Trosterin als »Didzesanpatronin«?
Exkurs 10: Die »Luxemburger Ekklesiologie« von
AndréLesch ......... ... .. .. ...
Zu Beginn des 20. Jahthunderes ... oo oL
Exkurs 11: »Die Kathedrale als Synthese des Landes«
(Leo Lommel, 1936) ...................
Exkurs 12: U. L. Frau von Luxemburg im Ausland ... ...

IV. Zweiter Weltkrieg und Wiederaufbau (1940-1962)

Die Oktave im Zweiten Weltkrieg .. ........ ... ... ....

Wiederautbau . ........ ... ... .

Exkurs 13: Marianische Literatur (Poesie und Prosa) ... ..

Exkurs 14: Oktav-Geschichtsschreibung ..............
Exkurs 15: Fest und Liturgie (Messe, Offizium) zu Ehren

der Consolatrix Afflictorum ..............

Exkurs 16: Oktavlieder und -musik . ................

V. Moderne und Postmoderne (1962-2024) .........

Zweites Vatikanum und Oktavjubilden .................
Exkurs 17: Oktavprediger ........... ... ... ......
Exkurs 18: Der »(Oktav-)Miertchen« ................

Sikularisierung und Entchristlichung ... ... ... .

Schlussiiberlegungen: Briiche und Konstanten .......

ZudenAnfingen ........ ... ... il
Zu den Erwihlungen 1666/1678 ......................
Zum Ancien Régime . ....... .. .. .. . o o i L
Zum 19. Jahrhundert ...... ... .. ... .. ... ..
Zum Didzesanen . ..... ...
Heute ... .
Zur Schlussprozession ... i i

Hauptsichliche Quellen und Literatur ..............



Einleitung

2024 sind es 400 Jahre, dass der Kult der »Trosterin der Betriibten« in
Luxemburg entstanden ist — und damit die »Oktave«, Herzstiick be-
sagter Mariendevotion. Dieses Herz des Luxemburger Katholizismus
schldgt bis heute. Die Muttergottes-Oktave als Pilgerzeit ruft bis dato
jedes Jahr Abertausende von Wallfahrern aus In- und Ausland in den
Mariendom der Hauptstadt des Grof8herzogtums.! Wie ist diese Wall-
fahrt entstanden, was beinhaltet sie? Wie haben sich die entsprechen-
den Rituale entwickelt, was ist deren Grundlage? In welchem Kontext,
profan- und kirchengeschichtlich, national wie international, hat das
Event Gestalt angenommen? Das soll hier zur Sprache kommen.

Das vorgelegte Buch geht ein auf die Entstehung der Oktave nach
der Aufstellung des Gnadenbildes der Trosterin der Betriibten auf dem
freien Glacis-Feld vor den Festungsmauern der Stadt Luxemburg Ende
1624. Von zentraler Bedeutung wurden die beiden darauffolgenden
»Erwihlungen« oder »Weihen«: Maria, die Mutter Jesu, wurde 1666
offiziell als Patronin der Stadt und 1678 des Landes designiert und fei-
erlich ausgerufen. Jihrlich werden diese »Wahlen« in der Oktave und
auch auflerhalb erneuert. Das Buch thematisiert die markanten Ent-
wicklungen der Oktave im Ancien Régime bis zur Dekadenzphase
wihrend der Franzosischen sowie der Belgischen Revolution um und
nach 1800 sowie das Revival im 19. Jahrhundert. Die Dynamik zieht
sich bis heute durch, mit vielen Briichen und Transformationen im

Lauf der Zeit. Die »nationale« Komponente wird erldutert, ebenso die

1 Tony KRIER, L'Octave de Notre-Dame de Luxembourg, Luxembourg 1969.

—7-



Einleitung

verschiedenen Bestandteile, welche die Oktave als typisch erscheinen
lassen, auch in ihrer transnationalen Dimension, »extra muros« sozu-
sagen. Eine Herausforderung bestand darin, die Balance zwischen in-
tern und extern zu halten.

Was hat es mit der Holzstatue auf sich, die als »Trdsterin der Be-
triibten« (Consolatrix Afflictorum) verehrt wird, mit dem Schliissel,
den sie prisentiert, der Krone auf ihrem Haupt, den Stoffkleidern, die
sie trigt? Welches ist die Interaktion zwischen einer jahrhundertealten
Schutzpatronin und der sie umgebenden Bevélkerung, von einfachen
Leuten bis zu hdchsten Autorititen, Fiirsten und Politiker inbegriffen?
Die Windungen der Geschichte werden erzihlt, Entwicklungen be-
leuchtet, der gegenwirtige Kontext (Multikulturalismus, Sikularisie-
rung) erldutert.

Eine aktualisierte Wallfahresgeschichte im Sinne der sowohl die
Volksmentalitit als auch die religiose Praxis und deren Impakt auf das
Kollektivverhalten beriicksichtigenden »histoire religieuse« fehlte bis-
lang, sicht man von Einzelbeitrigen, etwa Verdffentlichungen iiber die
Wallfahreskirche und allgemeine Entwicklungslinien der Oktave in in-
stitutionellen und kulturellen Zusammenhingen, ab. Diese Liicke soll
hiermit annihernd geschlossen werden.

Das vorliegende Buch méchte ein gut lesbarer durchgingiger roter
Faden durch 400 Jahre Luxemburger Marienwallfahrt, mit ihren Ho-
hepunkten?® wie ihren Krisenmomenten?, sein, kannte die Oktave doch
im Lauf ihres langen Bestehens Bliitezeiten wie Tiefpunkte.

Es ist bei weitem nicht die erste Oktavgeschichte. Die Geschichts-
schreibung setzte quasi mit dem Kult der Consolatrix Afflictorum
und parallel dazu ein. Fiir das 19. Jahrhundert sind besonders zu er-
wihnen die bis heute relevanten Werke von Paul Aloys Am-Herd,

»Maria die Trésterin der Betriibten oder Geschichte der Verehrung

2 M. E [Michael FALTZ], Denkwiirdige Tage in der Geschichte vaterlindischer Marienvereh-
rung, in: Luxemburger Marienkalender 1949, S. 19-26.

3 Die Oktavprozession in den Stiirmen der Zeit, in: Luxemburger Marienkalender 1948, S. 19-24.



Einleitung

Marii als der Schutzpatronin der Stadt und des Landes Luxemburg«
(1855), und Louis Kuntgen SJ, »Histoire de Notre-Dame de Luxem-
bourg« (1866). Hervorzuheben ist das umfassende marianische Ge-
samtwerk von Michael Faltz in der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts. Loblich zu erwihnen sind auch an dieser Stelle Joseph Maertz,
Michel Schmitt und, was Oktavreminiszenzen in den Altluxembur-
ger Eifelgebieten angeht, Andreas Heinz aus Trier (Auw an der Kyll).
Prickelnde Details liefert Francois Lascombes in seiner »Chronik der
Stadt Luxemburg«. Drei handliche, einen guten Uberblick bietende
Zusammenstellungen zur Oktavwallfahrt hat Erzbischof Jean Hen-
gen als Emeritus in den neunziger Jahren zu Papier gebracht. An der
Theologischen Fakultit Trier wurden zwei gut recherchierte, leider
unverdffentlichte Diplomarbeiten zur Oktavgeschichte geschrieben:
eine von Emile André (1982) und eine von Luc Schreiner (2004).
Giovanni Andriani beschiftigte sich in seinem in Nancy eingereich-
ten »mémoire de maitrise« mit der Wunderthematik um U. L. E
von Luxemburg (2004-2005). Jiingst hat Sonja Kmec die Oktave
neuartig fokussiert und analysiert. Auch ich selbst habe mich meh-
rere Male zum einheimischen Marienkult gedufert. Das nun vorge-
legte Opus mochte eine Oktavgeschichte im Sinn einer Gesamtschau
sein, in der alle bedeutsamen Aspekte dieses vielschichtigen gesell-
schaftlich-religiésen Phinomens besprochen oder zumindest ange-
schnitten werden. Bereits 1934 haben Michael Faltz und Theodor
Zenner eine kleine Synthese herausgegeben unter dem Titel »Deine
Mutter. Kurze Geschichte der Andacht zur Trésterin der Betriibten
fiir die Kinder« bzw. auf dem Deckelblatt »Kleine Geschichte des
Gnadenbildes U. L. Frau von Luxemburg«. 2011 folgte ein weite-
res Kinderbuch: »Maria, Mass a Miertchen. Mit Pit in die Oktave.
Die nun hier vorgelegte Oktavgeschichte richtet sich an Erwachsene
und zieht sich zeitlich von 1624 bis 2024, von Pater Jacques Broc-
quart, dem Begriinder der Consolatrix-Verehrung in Luxemburg, bis
zu Kardinal Jean-Claude Hollerich, dem derzeitigen Erzbischof —

beide Jesuiten.



Einleitung

Das Thema eignet sich fiir ein chronologisches Vorgehen. Damit
der Fluss nicht unterbrochen wird, kommen zeitiibergreifende Einzel-
aspekte in ihrer Entwicklung und Bedeutung in thematischen Exkur-
sen zur Sprache, welche die Unterkapitel erginzen und erldutern. Sie
konnen ganz oder zum Teil mitgelesen, bei einer raschen Lektiire aber
auch ausgeklammert werden. Einige Wiederholungen erwiesen sich bei
diesem Vorgehen als unumginglich.

Die hier prisentierte Zusammenschau iibersteigt die Domine des
strikt Historischen und verarbeitet notgedrungen auch Theologisches
und Kulturelles — all dies gehort von der Sache her zusammen, da die
Oktave ein komplexes religios-gesellschaftliches Geschehen ist und als
solches gedeutet werden muss. So wie denn auch versucht wird, das
Oktavphinomen religionssoziologisch und spiritualititsgeschichtlich
einzuordnen.

Die Oktav-Literatur vergangener Zeiten ist oft apologetisch aus-
gerichtet und hagiographisch durchsetzt — hier gilt es, die darin ent-
haltene historische Recherche herauszukristallisieren und mit den Re-
sultaten rezenter Forschungsarbeit zu verbinden, heutiger sachlicher
Methodologie entsprechend. Die erbauliche Sprache und der trium-
phalistische Stil von einst passen nicht mehr in unsere sikularisierte
Zeit. Das war ein zusitzlicher Ansporn, diese neue Oktavgeschichte zu
schreiben. Aus Quellen und Literatur geht hervor, wie sehr in den letz-
ten 150 Jahren das katholische Verlagshaus Sankt Paulus, solange es be-
stand, durch seine Buchpublikationen, durch seine kontinuierliche Be-
richterstattung in Luxemburger Wort, Sonndesblad und Marienkalender
sowie durch das Drucken unzihliger Consolatrixbilder und -bildchen
unschitzbare Verdienste fiir die Verbreitung des Oktavgedankens und
der Oktavspiritualitit in der Luxemburger Bevolkerung hatte — eine
Zeit, die nun um ist.

Tradierte Zahlen von Pilgern und Pilgergruppen sind besonders
fur die Frithzeit der Oktave mit Bedacht, cum grano salis, zu nehmen.
Bei mehreren Quellen ergeben sich hier und da Differenzen. Diejeni-

gen Angaben, die am realistischsten erscheinen, wurden iibernommen.

—10 -



Einleitung

Gleiches gilt fiir geringfiigige inhaltliche Unterschiede oder nicht tiber-
einstimmende Datenangaben, die manchmal von Autor zu Autor vari-
ieren — fiir eine systematische Diskussion der verschiedenen Varianten
kann hier nicht der Ort sein. Auch hierbei wurden die wahrschein-
lichsten Informationen iibernommen.

Fiir das kritische Uberlesen des Manuskripts danke ich Frau Gil-
berte Bodson und Herrn Guy Weirich, fiir die grofiziigige Finanzie-
rung des Bandes seitens des Luxemburger Priesterseminars »Centre
Jean XXIII« Herrn Direktor Jean Ehret.

Ich widme das Buch allen Oktav-Pilgerinnen und -Pilgern, aus
dem In- und Ausland.

Georges Hellinghausen
Luxemburg, 8. Dezember 2024,
Fest der Unbefleckten Empfingnis,

400. Jahrestag des Beginns der Verehrung der Trdsterin der Betriibten

in Luxemburg

— 11—






I. Entstehung und Entwicklung
der Wallfahrt zur Trosterin
der Betriibten (1624—1795)

Vorgeschichte und Kontext

Lange vor dem Kult der Trosterin der Betriibten und seiner Verbrei-
tung durch die Jesuitenpatres wurde in Luxemburger Kirchen und
Kapellen seit dem Mittelalter die Muttergottes verehrt: in der Stadt
Luxemburg, in Echternach, Clairefontaine, Marienthal, Vianden,
Girsterklaus, Helzingen, der Wolflinger Klause usw.! Zu Recht kann
eine gewisse Kontinuitit bis zum Grafen Siegfried zuriickverfolgt wer-
den, dessen 987 errichtete Kirche vor seiner Burg einen der Muttergot-
tes geweihten Altar hatte.

Die Oktavwallfahrt zur Trosterin der Betriibten ist gebunden an die
Bilderverehrung. Diese, auch bezogen auf die heilige Jungfrau, hatte
sich durch die Okumenischen Konzilien von Nizda (787) und Kons-
tantinopel (869/870) endgiiltig in der offiziellen Kirche durchgesetzt
und wurde 1563 auf dem Trienter Konzil fiir die katholische Kirche

nochmals bekriftigt. Das gab ihr einen neuen Impuls.

1 Luxemburg — Marienland, in: Heimat und Mission Nr. 5 (1966), S. 132-134, 161f. Mi-
chael FALTZ (Michel SCHMITT), Luxemburg, in: Marienlexikon 1V, St. Ottilien 1992,
S. 194f. Ricardo MONTESILVA, Das marianische Luxemburg. Dreissig Wallfahrten zur se-
ligsten Jungfrau im Luxemburger Lande und Umgebung, Luxemburg 1936. Pierre GREGOI-
RE, Marienverehrung in Vor-» Oktave«-Epochen, in: KRIER, L'Octave, S. 25-29.

—13—



I. Entstehung und Entwicklung der Wallfahrt zur Trésterin der Betriibten (1624-1795)

Dass Marienkult als Chiffre fiir Territorialbildung und Identitit he-
rangezogen wurde, wie es in Luxemburg der Fall sein sollte, findet sich
ebenfalls bereits im Mittelalter. Um 1200 suchten die Bischéfe von
Lausanne auf dem langen Weg zum Fiirstbistum innere Spannungen
zwischen Bischof und Domkapitel sowie Abhingigkeiten vom Kaiser
dadurch abzubauen, dass sie die Jungfrau Maria fiir diese Zwecke ein-
setzten: Der Bischof betrachtete sich als Vasall (lediglich) der Jungfrau
und lie§§ sich kniend vor der Madonna darstellen, u.a. auf dem Stadt-
siegel. Maria wurde zur Patronin des Bistums und als »weltliche« Her-
rin fir die Stadt erkoren, was sich in Huldigungsformeln und Doku-
menten wie Rechtsakten ausdriickte, die auf dem Marienaltar der ihr

geweihten Kathedrale deponiert wurden.?

Marienkult im 17. Jahrbundert

Fiir Luxemburg muss an dieser Stelle der internationale’ und grof3-
regionale’ Kontext bedacht werden. In den Spanischen Niederlan-
den, zu denen das Herzogtum Luxemburg seit 1555 gehorte, kamen
mehr als anderswo zu Beginn des 17. Jahrhunderts, besonders zwi-
schen 1610 und 1640, Marienwallfahrten auf, die von den weltli-
chen Herrschern, den Regenten der Niederlande Albert und Isabella
(Tochter Konig Philipps II. von Spanien), stark geférdert wurden:
Scherpenheuvel/Montaigu, Hal (bei Briissel), Briissel, Laeken, Na-
miir, Foy (bei Dinant), Marchienne-au-Pont (bei Charleroi), Liittich,

2 Vgl. Lausanne im Zeichen der Jungfrau Maria, in: Neue Ziircher Zeitung (26.3.2001). Jean-
Daniel MOREROD, Genése d'une principauté épiscopale. La politique des évéques de Lau-
sanne (IXe-XIVe siécle) (= Bibliothéque Historique Vaudoise, 16), Lausanne 2000.

3 Regards sur un monde contemporain d’une dévotion nationale naissante, in: Die Warte. Kultu-

relle Wochenbeilage des Luxemburger Wort (11.5.1960).

4 Joseph MAERTZ, Entstehung und Entwicklung der Wallfahrt zur Tristerin der Betriibten in
Luxemburg 1624—1666, in: Hémecht 18/1 (1966), S. 7-53. Michael FALTZ, Woher stammt
unsere Wallfahrt, in: Luxemburger Marienkalender 1956, S. 23-28. Willem FRIJHOFE Les
pelerinages dans les Pays-Bas septentrionaux du moyen dge i nos jours : conjonctures, caractéris-

tiques, accents et problémes, in: La dévotion mariale de l'an mil i nos jours. Erudes réunies par
Bruno BETHOUART et Alain LOTTIN, Artois Presses Université 2005, S. 202-220.

— 14—



Vorgeschichte und Kontext

Ypern, Lille, Cortenbosch-Limburg, Duffel (bei Antwerpen). In Bel-
gien entstanden somit in etwa vierzig Jahren dreizehn neue Marien-
wallfahrten, so wie denn allgemein das Wallfahrtswesen einen unge-
ahnten Aufschwung nahm, allerdings mit der Eigenart, dass es sich
nun um regional beschrinkte Wallfahrten handelte und nicht mehr
um die groflen internationalen Fernwallfahrten nach Rom, Jerusa-
lem und Santiago de Compostela. Solche Nahwallfahrten, die im
Gefolge des Reformkonzils von Trient (1545-1563) entstanden wa-
ren, entwickelten sich im Sinn einer tiberschwinglich-triumphalis-
tischen Barockfrommigkeit mit vielen gemeinsamen Bestandteilen:
aufgefundenes und verehrtes Gnadenbild, Kapellenbau und spi-
ter groferer Kirchenbau, wunderbare Heilungen mit Eintrigen in
Mirakelbiicher, Lichterscheinungen, neue Bruderschaften, Anfer-
tigung von Kopien des Gnadenbildes, zusitzlich Druckbilder und
Medaillen, Geschenkgaben und schliefilich offizielle Erwihlung
der Muttergottes zur Patronin der Stadt, Wallfahrtsbiicher, Gebete
und Wallfahrtslieder, Forderung durch Ordensgemeinschaften, be-
sonders durch die Jesuiten, aber auch durch die Kapuziner, Franzis-
kaner und Dominikaner. Bei diesen Wallfahrten — Luxemburg war
also kein Einzelfall — suchte die von nicht endenden Kriegsnéten,
besonders des Dreifligjahrigen Kriegs, und Pestausbriichen (vor al-
lem 1626 und 1636) arg gebeutelte und erschiitterte Bevolkerung
tiberirdische Hilfe in ihrem Leid. Fiir Luxemburg waren von den
100 Jahren des 17. Jahrhunderts insgesamt 71 Kriegsjahre, mit Aus-
schreitungen und Verwiistungen durch die feindlichen wie die be-
freundeten Armeen auf seinem Territorium: Dreifligjihriger Krieg
1618-1648, spanisch-franzosischer Krieg 1648-1659, der Krieg
um die Spanischen Niederlande bis 1668, der Krieg um Holland,
beendigt 1678, der Krieg um die Festung Luxemburg unter Lud-
wig XIV., wodurch nach monatelanger Festungsbelagerung Luxem-
burg 1684 an Frankreich tiberging, bevor es 1697 wieder zuriick an
Spanien fiel. Auch das Erzbistum Trier, das bereits seit dem Mit-

telalter viele Marienwallfahrten und -Bruderschaften zu verzeich-

~15-



I. Entstehung und Entwicklung der Wallfahrt zur Trésterin der Betriibten (1624-1795)

nen hatte, wurde im 17. Jahrhundert um zwdlf neue Wallfahrtsorte
bereichert. »Die neue Luxemburger Wallfahrt reprisentiert [...] die
marianische Grundténung des Wallfahrtswesens in der Frithen Neu-
zeit im Erzbistum Trier.«® In den Aufbau dieser westeuropiischen Sa-
krallandschaft ist die Luxemburger Wallfahrt einzureihen. Im Gebiet
des heutigen GrofSherzogtums lief§ die Barockfrommigkeit neue Ma-
rienwallfahrtsorte entstehen oder brachte schon bestehende zu neuer
Bliite: Girsterklaus, Helzingen, Rosenkranzkapelle der Dominikaner
neben dem Fischmarkt in Luxemburg-Stadt, Franziskanermadonna
auf dem »Knuedler«, Wolflinger Klause, Muttergotteskapelle in Ech-
ternach, »Bildchen« in Vianden, Loreto-Kapelle in Clerf, Mont-Ma-

rie in Ansemburg.®

Innovationspolitik der Jesuiten

Niherhin ist der entstehende Bittgang zur Trésterin der Betriibten Aus-
fluss des Apostolats der ab 1594 endgiiltig in Luxemburg eingepflanz-
ten Jesuitengemeinschaft, die aus Belgien gekommen war.” In der Spi-
ritualitdt des HI. Ignatius von Loyola, Griinder des Jesuitenordens
(Gesellschaft Jesu), spielte die Muttergottes, nicht zuletzt als Trosterin

der Betriibten, eine bedeutende Rolle, was sich wie selbstverstindlich

5  Bernhard SCHNEIDER, Heilige Zeiten und Frommigkeitsformen im Spannungsfeld von
Norm, Praxis, Wandel und Beharrung, in: Geschichte des Bistums Trier, 111, hg. von Bernhard
SCHNEIDER, Trier 2010, S. 323-387, bes. S. 351-356, 365-374, Zitat S. 356. Das 17.
Jahrhundert kannte eine besonders dynamische Marienverehrung im Erzbistum Trier. Fiir
das 16. Jahrhundert gab es lediglich einen neuen Marienwallfahrtsort, fiir das 18. nur zwei.
Vgl. auch: Im Namen Gottes unterwegs. Wallfahrten im Bistum Trier, hg. vom Bischdflichen
Generalvikariat Trier, Trier 1987, u.a. S. 23f.

6 Michel SCHMITT, Les sanctuaires mariaux du Grand-Duché de Luxembourg an XVIle et an
XVIlle siécle, in: MUSEE EN PICONRUE (éd.), Piété baroque en Luxembourg, Bastogne
1995, S. 202.

7 »Fir Glawen a Kultur«. Les Jésuites & Luxembourg. Die Jesuiten in Luxemburg (1594—1994)
(= Hémecht 46/1, 1994), sous la dir. de Josy BIRSENS §J, Luxembourg 1994.

_16—



Vorgeschichte und Kontext

auf die jesuitische Spiritualitit seiner Mitstreiter tibertrug.® Die Lu-
xemburger Jesuiten brachten mit ihrem Studienkolleg (1603 gegriin-
det), ihrer Kirche (1621 vollendet) und ihrem auf pastoralen Titig-
keiten beruhenden religiésen Erneuerungsprogramm (Volksmissionen
auf dem Land, katechetische Arbeit, Bruderschaften, marianische Kon-
gregationen oder Sodalitdten, d.h. Vereinigungen, um durch Marien-
verehrung und religiose Ubungen ein tugendhaftes christliches Ideal
zu verwirklichen) den Marienkult und damit das religiose Leben im
Herzogtum Luxemburg zu einem bedeutenden Aufschwung. Das kon-
fessionelle Motiv, nimlich die gegenreformatorische Abschottung des
katholischen Luxemburg gegen Infiltrationen von protestantischem
Gedankengut von Nordwesten her (Herrschaften Manderscheid,
Schleiden und Kronenburg in der Eifel) und aus dem franzésischen
Stiden (Sedan und Gaume-Gegend), spielte dabei keine unbedeutende
Rolle.” Dem sich verbreitenden Protestantismus mit seinem Hang zu
Verinnerlichung und vergeistigter Glaubenspraxis hatte das katholi-
sche Reformwerk des Konzils von Trient eine ausgeprigte Marien- und
Heiligenverechrung vermittels Bilder- und Reliquienkult sowie des Pil-
gerns oder von Bittgingen entgegengesetzt.'” Dadurch sollte den Gliu-
bigen, neben religioser Vertiefung, eine neue Freude am Glaubensle-
ben vermittelt werden. In relativ kurzer Zeit haben die Jesuiten diesen

neuen Geist, verbunden mit einem erwachenden religios-kirchlichen

8  Georges HELLINGHAUSEN, Die Trdsterin der Betriibten in der Spiritualitiit des heiligen
Ignatius. Vortrag von Pater Jean-Claude Hollerich S] im Centre Convict, in: Luxemburger Wort
(23.4.1991), S. 6. Ders., Ignatianisches. Perspektiven unserer Muttergottesoktave, in: Dossier
[for Informatioun an Dokumentatioun. Beilage zum Kirchlichen Anzeiger 211994, S. 53-55.
Georges VUILLERMOZ, Zur Muttergottesoktave: Von Ignatius inspiriert, in: Letzeburger
Sonndesblad (24.4.1994), S. 12. Josy BIRSENS S], Marie dans la spiritualité ignatienne er
Uhistoire des jésuites & Luxembourg, in: D'Oktav als Erausfuerderung: énnerwee ..., mee wou-
hin? Mariendevotion zwischen Tradition und Moderne, hg. von Georges HELLINGHAU-
SEN (= Clairefontainer Studien, Bd. 6), Clairefontaine 2006, S. 93-108.

9 Michael FALTZ, Unsere Liebe Frau von Luxemburg im Ausland, Luxemburg 1958, S. 15-19.

10 Remigius BAUMER, Katholische Reform, in: Marienlexikon, 111, St. Ottilien 1991, S. 537—
539. Stefan DE FIORES, Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit, in: Hand-
buch der Marienkunde, 1, hg. von Wolfgang BEINERT und Heinrich PETRI, Regensburg
1996, S. 99-266, bes. S. 173-189.

—17-



I. Entstehung und Entwicklung der Wallfahrt zur Trésterin der Betriibten (1624-1795)

Lebensgefiihl, verbreitet. Hierin liegt die Wiege und das Verstindnis
der Wallfahrt zur Consolatrix Afflictorum, in welchem sich im Her-
zogtum Luxemburg das erneuerte katholische Selbstverstindnis und
Selbstbewusstsein des Trienter Konzils kristallisierte.

So wie in Luxemburg liefen die Jesuiten in vielen Stiddten, wo
sie wirkten, eine Wallfahrt zu einem Muttergottesbild entstehen. Pil-
gern wurde u. a. zu einem konfessionellen Unterscheidungsmerkmal.
»Letztlich manifestierte sich in den marianischen Nahwallfahrten
die Sorge um den echten Glauben nach den vielen Wirren, Unsi-
cherheiten und Herausforderungen des kirchlichen Lebens durch die
Glaubensspaltung und wihrend des Dreissigjihrigen Krieges, auch
wenn bei den 6ffentlichen Instanzen die Abwendung von »Pest, Hun-
ger und Kriegc verstindlicherweise im Vordergrund stand.« (Michel
Schmite)!!

Marienverehrung in Luxemburg war nach 1600, wie bereits er-
wihnt, nicht neu. Nach dem Trienter Konzil galt Maria, die »ohne
Erbsiinde« Empfangene, als Idealbild fiir ein durch und durch christ-
liches Leben. Die Mariendevotion bestand auch spiter in vielerlei For-
men parallel zu dem von den Jesuiten verbreiteten Consolatrix-Kult.
Bei den seit 1621 in Luxemburg wirkenden Kapuzinern etwa entwi-
ckelte sich 1626 eine Wallfahrt zu U. L. Frau vom guten Tod, die sich
bis zur Franzésischen Revolution hielt. Die Dominikaner in der Mi-
chaelskirche auf dem Fischmarkt verehrten die Rosenkranzkénigin,
1626 wurde dort die erste Messe ihr zu Ehren gestiftet. Die Zisterzien-
serinnenabtei Clairefontaine besafs ein weitbekanntes Gnadenbild Ma-
riens. Bei den seit 1627 in Luxemburg ansissigen Augustinerinnen der
Kongregation U. L. E (spiter umbenannt in »Sainte-Sophie«) gehérte
die Marienverehrung sowieso zur DNA. In der Miinsterabtei gab es seit
dem 12. Jahrhundert eine Wallfahrt zu U. L. E. von Miinster, bei den

Franziskanern in der Oberstadt wurde die Statue der Schwarzen Not-

11 Michel SCHMITT, Die Verehrung der Trsterin der Betriibten in der Kathedrale von Luxem-
burg, Faltblatt des Pfarr-Rats von Liebfrauen, Luxemburg o. J.

— 18—



Vorgeschichte und Kontext

muttergottes verehrt, die sich heute in Stadtgrund befindet.* »Die For-
derung der Muttergottesverehrung in dieser Zeit ist kein Monopol der
Jesuiten. [...] Der Umstand allerdings, daf$ schlagartig im selben Mo-
ment die Stadtkléster pastoral in dieselbe Kerbe schlagen, diirfte wohl
auf den groflen Erfolg, welcher von Anfang an der spektakulidren Ini-
tative P. Brocquarts beschieden war, zuriickzufiihren sein.«'? So erklart
sich auch, warum es anfinglich gegen die Wallfahrt der Jesuiten eini-
gen Widerstand gab. »Die Verehrung Mariens unter diesen verschiede-
nen Titeln fithrte dann auch zu einer Art Konkurrenzdenken.« (Emile
André)" Doch wurde ab 1640 die Verehrung der Trésterin der Betriib-
ten Gemeingut aller luxemburgischer Kloster.

Im damals luxemburgischen Bastnach (Bastogne) gab es seit 1630
auf dem Hiigel »Bonne-Conduite« ein Marienbild, das woméglich in
Bezichung zu dem aus Foy zu schen ist, und seit 1671 eine Kapelle,
die von Pilgern aufgesucht wurde.” In Arlon organisierten die Kapu-
ziner ab 1654 den Marienkult auf dem Donatushiigel fiir ihre Stadt.'®

12 In der Franziskanerkirche auf dem »Knuedler« stand die Statue in einer Seitenkapelle, Sitz
der Rochus- oder Pestbruderschaft, inmitten von sechs Pestheiligen: Rochus, Hadrian, Se-
bastian, Antonius der Einsiedler, Konig Ludwig der Heilige und Karl Borromius. Zunichst
als »Muttergottes und Stern des Himmels«, wurde sie nach dem 30-jihrigen Krieg als »No-
tre-Dame de la Paix« angerufen. Doch wurden auch die Titel »Unbefleckte Empfingnis«
(Immakulata) und »Himmelskénigin« (Regina coeli) mit der Statue verbunden. Vgl. Die
Schwarze Notmuttergottes, in: Luxemburger Wort (23.2.1966), S. 5.

13 Francois LASCOMBES, Chronik der Stadtr Luxemburg 1444—1684, Luxemburg 1976,
S. 498f,; zum Wettstreit zwischen Jesuiten und Franziskanern beziiglich der Ablassertei-

lung, vgl. ebd., S. 538.

14 Emile ANDRE, Die Geschichte des Festes, des Offiziums und der Messe der »Consolatrix Af-
Slictorum«, Diplomarbeit Trier 1982, S. 8.

15 André NEUBERG, Bastogne et Notre-Dame de Luxembourg, in: MUSEE EN PICONRUE
(éd.), Notre-Dame de Luxembourg. Dévotion et Patrimoine, Bastogne 2016, S. 90-96. Neu-
berg schlussfolgert im Hinblick auf die vom Magistrat der Stadt Bastnach getitigte Erwih-
lung Mariens von 1679: »C’est donc Notre-Dame de Luxembourg, dite Consolatrice des
Affligés, qui est invoquée sous le vocable de Notre-Dame de Bonne Conduite.« Vgl. auch
Claude DE MOREAU DE GERBEHAYE, Notre-Dame dans les armoiries de la Ville de
Bastogne, ebd., S. 201-203. Laut seiner Forschung ist jedoch die Madonna im Bastnacher
Stadtwappen nicht die Luxemburger Trdsterin, sondern eher die »Notre-Dame de Foy«.

16 Zwei Schwesterstiidte Luxemburgs u. ibhre Beziehung zur Trosterin, in: Die Warte (25.4.1956).
FALTZ, Ausland, S. 93-98.

~19-



I. Entstehung und Entwicklung der Wallfahrt zur Trésterin der Betriibten (1624-1795)

Ahnliche Marienverehrungsorte entstanden auf dem Mont-Marie bei
Ansemburg im Eischtal, in Echternach (Muttergotteskapelle vor der
Stadt) und Clerf (Loreto-Kapelle).

Die zu Beginn des 17. Jahrhunderts in Luxemburg entstehende
Wallfahrt zur Trosterin der Betriibten wird die Grundlage fiir einen
einheimischen Patriotismus legen, eine auch in anderen Lindern auf-
kommende und sich durchziechende Entwicklungslinie, die Papst Jo-
hannes Paul II. 1995 folgendermaflen auf den Punkt bringen wird: »Im
Christentum stellt nimlich die Gestalt der Gottesmutter eine grof3-
artige Quelle der Inspiration nicht nur fiir das religiése Leben dar,
sondern auch fiir die christliche Kultur und selbst fiir die Vaterlands-
liebe. Dafiir gibt es im historischen Erbe vieler Nationen Beweise [...].
Die Mutter des Gottessohnes ist fiir einzelne Menschen und fiir ganze

christliche Nationen zur »groffen Inspiration« geworden.«!”

Griinderjahre

1624 kann man als das Griindungsjahr der Oktavwallfahrt ansehen.'®
Die Entwicklung, die hier in Gang kommt, ist nachhaltig verbunden
mit der Gesellschaft Jesu und ihrer Titigkeit in Luxemburg, nicht zu-
letzt der durch sie ins Leben gerufenen marianischen Studentensoda-

lititen.”

17 Papst JOHANNES PAUL 11, Brief an die Priester fiir Griindonnerstag 1995, Nr. 2.

18 Louis KUNTGEN, Hiswire de Notre-Dame de Luxembourg, Luxembourg 1866, S. 13—
152. Paul-Aloyse AM-HERD, Maria die Tristerin der Betriibten oder Geschichte der Ver-
ehrung Marii als der Schutzpatronin der Stadt und des Landes Luxemburg, Luxemburg
21886, S. 1-99. Michael FALTZ, Heimstitte U. L. Frau von Luxemburg, Luxemburg °1948,
S. 1-13. MAERTZ, Entstehung, S. 53-87. Andreas HEINZ, Bis an die Grenzen des Landes.
Auf dem Weg zur Erwihlung der Tristerin der Betriibten zur Patronin der Stadt und des Her-
zogtums Luxemburg, in: Sech Hir schenken. Trois regards sur la consécration & Marie, hg. von
Georges HELLINGHAUSEN, Luxemburg 2016, S. 33-62.

19 Andreas HEINZ, Die Wallfahrt zu Maria, der » Tristerin der Betriibten«, in: Hémecht 46/1
(1994), S. 125-139.

- 20—



