THOMAS HANKE
GEORG SANS (HG.)

Kants Theorie
des Bosen
Im Kontext

eeeee



Kant-Forschungen



KANT-FORSCHUNGEN

Begriindet von Reinhard Brandt und Werner Stark

Band 34

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



THOMAS HANKE | GEORG SANS (HG.)

Kants Theorie des Bosen
im Kontext

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet iiber <https://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4688-2
ISBN eBook 978-3-7873-4689-9

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch fiir
Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53, 54 UrhG
ausdriicklich gestatten. Satz: Jens-Séren Mann. Druck und Bindung: Beltz Grafi-
sche Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbestandigem Werkdruck-
papier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



Inhalt

Thomas Hanke

Das radikale Bose - transzendentale Begriindung in historischen Beziigen.
Eine Einleitung . ...... ... .

Anna Szyrwinska-Horig

Philipp Jacob Speners Einfluss auf Kants Auffassung von der Erbsiinde . . .

Andrea Poma

Leibniz und die Erbsiinde . . .. ......... .. ... . . . . . .. ...

Alexander Aichele

Notwendigerweise zuféllig bose.
Das Erkldrungspotential von A.G. Baumgartens Metaphysik fiir scheinbar
Unerkldrliches .. ... .. .

Christian Danz

Siinde als Schwache der menschlichen Vernunft?
Johann Friedrich Stapfers Siindenlehre als Quelle von Immanuel Kants
ReligionSSChTIft . . . . . .

Marianne Schroter

Johann Salomo Semler iiber Adams Schuld . .......................

Christine Axt-Piscalar

Rigoristen, Latitudinarier und Johann David Michaelis {iber den
Hang zum Bdsen in der menschlichen Natur . . .....................

Georg Sans SJ

Krankheit - Schuld - Teufel.

Das radikale Bose in der medizinischen, juristischen und theologischen
FaRultat .. ...

11

25



6 Inhalt

Jiirgen Brunner

Der Hang zum Bosen und die Psychologie der teuflischen Laster . ... .... 165
Jakub Sirovdtka

Die Nattirlichkeit des Bosen ............. ... .. . ... 185
Margit Wasmaier-Sailer

Kants Ubersetzung von Religion in Moral und zuriick -

am Beispiel der Erbsiindenlehre .. ....... ... ... ... . ... . . 201

Die Autorinnen und Autoren



Vorwort

Die Beitrdge des vorliegenden Sammelbandes gehen auf eine Fachtagung zurtiick, die
am 20. und 21. Mdrz 2023 im historischen Schloss Fiirstenried am Rande Miinchens
unter dem Titel »Hang zum Bosen oder freie Tat? Kants Theorie der Erbsiinde im
Kontext« durchgefiihrt wurde. Wir danken als Organisatoren der Tagung und Her-
ausgeber dieses Bandes den Autorinnen und Autoren sowie unseren Hilfskraften in
Miinchen und Miinster.

Kants Theorie des »radikalen Bosen« war, ist und bleibt umstritten. Wir hoffen, dass
wir mit diesem Band einen neuen und tragfdhigen Baustein zu ihrer Interpretation
beisteuern. Unser Anliegen ist es, die Debatte durch eine Kontextualisierung zu
bereichern, welche die unterschiedlichen Wissenschaften des 18. Jahrhunderts als
Kants Bezugspunkte unterstreicht.

Miinster und Miinchen im Januar 2024 Thomas Hanke
Georg Sans SJ



Siglen

Kant wird wie iiblich unter Angabe der Sigle AA und Angabe von Band und Seiten-
zahl zitiert nach Immanuel Kant: Gesammelte Schriften, hrsg. von der Koniglich
Preufischen, spater Preuflischen, spadter Deutschen Akademie der Wissenschaften,
spdter der Akademie der Wissenschaften zu Gottingen, spater der Berlin-Branden-
burgischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1902 ff.

Die Seitenangaben zur Kritik der reinen Vernunft richten sich, ebenfalls wie iiblich,
nach der Originalpaginierung.

Zurzeit befindet sich die Neuedition der neun Bande von Kants Werken durch die
Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften in der finalen Phase. In
der Neuedition wird es moglich sein, die Angaben zur Vorlduferausgabe wieder-
zufinden.

Die Siglen zur Abkiirzung der Texte Kants folgen den Vorgaben der Kant-Studien.



Siglen

Anth Anthropologie in pragmatischer Hinsicht AA VI
Br Briefe AA X-XIII
GMS Grundlegung zur Metaphysik der Sitten AA TV
HN Handschriftlicher Nachlass AA XIV-XXIII
KpV Kritik der praktischen Vernunft AAV
- . AA TII/1V, nach
Krv Kritik der reinen Vernunft o
Originalpag. A/B
KU Kritik der Urteilskraft AAV
Muthma#glicher Anfang der Menschen-
MAM . AA VIII
geschichte
MS Die Metaphysik der Sitten AA VI
Metaphysische Anfangsgriinde der
RL Py 8% AA VI
Rechtslehre
Metaphysische Anfangsgriinde de
TL phy 858 f AA VI
Tugendlehre
PG Physische Geographie AAIX
PhilEnz Philosophische Enzyklopadie AA XXIX
Refl Reflexion AA XIV-XIX
Die Religion innerhalb der Grenzen der
RGV & AA VI
bloften Vernunft
SF Der Streit der Fakultdten AA VII
VASF Vorarbeit zum Streit der Fakultdten AA XXIII
. Vorlesungen Wintersemester 1775/76
V-Anth/Fried o AA XXV
Friedlander
V-Met-L1/Politz | Kant Metaphysik L 1 (Politz; Mitte 1770er) | AA XXVIII
Vorlesungen Wintersemester 1782/83
V-Met/Mron . . AA XXIX
Metaphysik Mrongovius
. Vorlesungen Wintersemester 1793/94
V-MS/Vigil . . . . . AA XXVII
Die Metaphysik der Sitten Vigilantius
Vorlesungen Wintersemester 1783/84
V-Phil-Th/Pélitz 5 / AA XXVIII

Philosophische Religionslehre nach Politz




Thomas Hanke

Das radikale Bose - transzendentale Begriindung
in historischen Beziigen

Eine Einleitung

ie Frage nach dem Bosen ist langst zum Gegenstand unterschiedlichster Wis-
D senschaften, nicht zuletzt empirischer Forschungen geworden.! Die Ergebnisse,
Einsichten und therapeutischen Potentiale, die daraus entspringen, leisten einen
wichtigen Beitrag fiir unser menschliches Selbstverstandnis mit seinen Grofen, aber
eben auch Grenzen, und fiir die Orientierung in einer uniibersichtlichen und oft
als bedrangend erfahrenen Welt. Bei einem solch fundamentalen Thema legt sich
gleichwohl nicht minder nahe, auf die Ressourcen der philosophischen Reflexion
und der religiosen Deutung zuriickzugehen. Auf einer ersten Stufe geht es um eine
Aufhellung der begriffsgeschichtlichen Beziige. Dariiber hinaus geht es aber auch
um die systematische Frage, wie es iberhaupt dazu kommen konnte, wie es iiber-
haupt sein kann, dass wir Menschen Boses tun. Diese Frage nach der Bedingung der
Moglichkeit des Bdsen, die der einzelnen bdsen Tat vorausliegt, diese Frage nach
einer transzendentalen Begriindung stellt sich - mit freiem Geist und offenem Visier,
entsprechend kreativ wie verletzlich - Immanuel Kant.

Kants Theorie des Bosen, die er in seiner Schrift Die Religion innerhalb der Gren-
zen der blofsen Vernunft ausgearbeitet hat, darf und sollte als eigener philosophi-
scher Ansatz anerkannt werden. Sie ist nicht verstdndlich ohne seine Theorie des
Guten, die bekanntermafen eine Theorie des >guten Willens< und des >Handelns aus
Pflicht« ist.2 Wie ist es angesichts der Bestimmung und der Fahigkeit des Menschen
zu aufrichtigen guten Absichten und ihrer Verwirklichung in entsprechenden Hand-
lungen denkbar, dass der Mensch sich viel zu oft fiir unaufrichtige Absichten und
entsprechend unmoralische Handlungen entscheidet?

Kants Antwort auf diese Frage besteht im >radikalen Bosens, wie er es formuliert.
Das radikale Bose ist, wohlgemerkt, terminologisch wie inhaltlich betrachtet etwas
ganz anderes als ein >extremes Boses<.3 Eine prazisierende Erlduterung ware viel-
mehr: Das radikale Bose ist das transzendentale Bose. Denn es geht um die Bedin-
gung der Moglichkeit der Entscheidung zur Unaufrichtigkeit trotz der Fahigkeit und

1 Vgl. etwa Jorg Noller (Hg.): Uber das Bdse. Interdisziplindre Perspektiven, Freiburg im
Breisgau/Miinchen 2020.

2 Vgl. GMS: AA 1V, 393-405.

3 Vgl. treffend Bettina Stangneth: Bdses denken, Reinbek bei Hamburg 2016, S.21f.



12 Thomas Hanke

Verpflichtung zur Aufrichtigkeit. Das gilt auch und gerade im Kleinen, im Allzu-
menschlichen. Uber weite Strecken der Religionsschrift fiihrt Kant die Untersuchung
der innerlichen Bedingungen des Bésen - sowie seiner Uberwindung - anhand sei-
ner nicht-extremen Erscheinungsformen durch. Gleichwohl verschlief3t er vor den
drastischen Auswiichsen des Bosen keineswegs die Augen.*

Das radikale Bose als das transzendentale Bose stellt also Kants Erklarungsver-
such fiir die empirische Beobachtung dar, dass einzelne Menschen und im Endeffekt
alle Menschen hin und wieder bose Handlungen ausfiihren bzw. die Menschheit
als Ganze dies in stetiger Weise tut. Solche bosen Handlungen vergiften den Alltag,
auch und gerade im Kleinen, und sie konnen sich dariiber hinaus auf dramatische
Weise ins Extreme auswachsen. All diesen Menschen - zumindest all denen, die
sich hinreichend selbst bestimmen konnen - sind daher ein entsprechender boser
Wille, eine nicht aufrichtige Haltung, das Verfolgen einer nicht widerspruchsfrei
verallgemeinerbaren Maxime zu unterstellen. Wie Kants transzendentaler Losungs-
versuch im Detail aussieht, wird in dem vorliegenden Sammelband dargelegt und
aus unterschiedlichen Perspektiven beleuchtet.

An dieser Theorie Kants iiber die Universalitdt des Bosen als allgemeine conditio
humana fallt leicht ins Auge, dass sie an die im Christentum verbreitete Annahme
bzw. an das durch grofie christliche Konfessionen wie etwa die romisch-katholische
oder die evangelisch-lutherische Kirche definierte Dogma einer >Erbsiinde« erinnert.>
So lautet die geldufige deutsche Ubersetzung des lateinischen peccatum originale,
wobei bereits diese unscharfe Ubersetzung anzeigt, dass das Thema in der religiésen
Praxis wie in der theologischen Reflexion nicht so einfach zu definieren ist. Ange-
sichts der Tatsache, dass Kant die Thematik des radikalen Bosen noch nicht in sei-
nen Grundlegungsschriften zur Ethik, sondern erst im Rahmen der Religionsschrift
bearbeitet, und dass er dabei ausfiihrlich aus der Bibel zitiert, kommt man bei Lek-

4 Eine allgemeine Ignoranz darf man ihm in diesen Punkten also nicht vorwerfen. Was
der Erforschung und der Diskussion eher bedarf, ist der Umstand, dass, wie und warum
Kant die extremen Auswiichse des von Menschen verursachten Bosen, d.h. von den Exzes-
sen von Gewalt und Grausamkeit, insbesondere anhand von Berichten und Anekdoten aus
anderen Kontinenten schildert (vgl. etwa RGV: AA VI, 33), hingegen nicht aus dem ihm
vertrauten Europa. Der kantisch-europdischen Perspektive sollte man hier - mit Kant selbst,
so unterstelle ich - den Spiegel vorhalten und mit Horaz sagen: »Mutato nomine de te fabula
narratur« (RGV: AA VI, 42).

5 Diese Lehre, die sich auf die Geschichte vom >Siindenfallc Adams und Evas in Gen 3
und deren Interpretation in den Briefen des Apostels Paulus bezieht, wurde insbesondere
vom spiten Augustinus von Hippo entwickelt und von der unter seine Agide veranstalteten
nordafrikanischen Synode von Karthago im Jahr 418 fiir kirchlich verbindlich erklart (vgl.
DH 222-224), was fiir die gesamte lateinische Kirche, vertreten durch den rémischen Papst
Zosimus, noch im selben Jahr offiziell rezipiert wurde. Die fiir die Neuzeit mafigeblichen
Dogmatisierungen finden sich zundchst auf lutherischer Seite in Artikel 2 der Confessio
Augustana von 1530 (vgl. BSELK 94-97) und leicht abgeschwacht auf katholischer Seite im
Dekret des Konzils von Trient vom 17. Juni 1546 (vgl. DH 1510-1516).



Das radikale Bose - transzendentale Begriindung in historischen Beziigen 13

tiire und Interpretation offenbar nicht umhin, sich mit diesem historisch-religiosen
Kontext auseinanderzusetzen.

Kant bejaht keinesfalls alles, was in diesem Kontext kursiert, im Gegenteil. So ist
fiir ihn selbstverstandlich, dass noch nicht zur moralischen Reife gelangte Personen,
also insbesondere kleine Kinder, fiir ihre Taten nicht zur Verantwortung gezogen
werden konnen resp. diirfen, es mithin keinen Sinn ergibt, bei ihnen nach einer
womoglich vorhandenen >Erbsiinde« zu fahnden. Dariiber hinaus lehnt er diese
Redeweise {iberhaupt, mit der suggeriert wird, das Bose werde beim und durch den
Zeugungsakt von den Eltern an ihre Kinder vererbt, explizit ab.6

Trotz dieser Verwerfung spezieller Ausformungen der christlichen Lehre vom pec-
catum originale wdre es freilich zu schlicht, diesen theologischen Kontext einfach
zu ignorieren. Kants transzendentale Analyse des Versagens menschlicher Freiheit
steht, so wie er sie vortrdgt, im Zusammenhang und im Dialog mit dem christlichen
Dogma. Es fdllt nicht leicht, exakte Beziige auf oder Zitate aus bestimmten theo-
logischen Quellen nachzuweisen - dieser Umstand wird im Verlauf dieses Bandes
immer wieder in den Blick genommen.? Aber man sollte nicht iibersehen, dass die
theologische Tradition ebenso wie Kant um ein dhnliches sachlich-systematisches
Anliegen kreisen - und dass Kant sich dieser Tatsache bewusst ist.

Erwdgungen iiber die Kombination von transzendentalphilosophischer Analyse
und historisch-theologischer Kontextualisierung stellt Kant selbst in den beiden
Vorreden zur Religionsschrift an. Die Vorrede zur ersten Auflage beginnt mit einer
Erneuerung seiner Lehre vom >hdchsten Gut« und dem damit verbundenen Postu-
lat der Existenz eines moralisch vollkommenen Gottes, mit dem prdgnanten Fazit:
»Moral also fiihrt unumgdnglich zur Religion«®. Diese Argumentation, die auf den
vorherigen Kritiken aufruht und zum Eingangstor zur Religionsschrift wird, ist dem
Anspruch nach ganz transzendentalphilosophisch und somit unabhdngig von reli-
gioser Uberlieferung. Im weiteren Verlauf der Vorrede stellt Kant sein Unterfangen,
das er auf der genannten Basis vorantreiben mdochte, jedoch sehr deutlich in einen
bestimmten Kontext, der formal ein wissenschafts- und institutionstheoretischer ist
und sich material insbesondere auf die Theologie erstreckt.? Die Transzendentalphi-
losophie existiert nicht im luftleeren Raum, sondern sie wird vorgetragen von dem
Mitglied einer philosophischen Fakultdt, welche zusammen mit theologischer, juris-
tischer und medizinischer Fakultdt eine arbeitsteilig organisierte Universitdt bildet.
Wenn sich die Transzendentalphilosophie nun, auf der Basis der Lehre vom hochs-

6 Vgl. RGV: AA VI, 40.

7 Die auf den ersten Blick fiir Kant naheliegendste Quelle, ndmlich die Theologia thetico-
antithetica seines Lehrers Franz Albert Schultz, gilt als zu grofien Teilen verschollen: vgl.
dazu James Jakob Fehr: >Ein wunderlicher nexus rerum«. Aufkldrung und Pietismus in
Konigsberg unter Franz Albert Schultz, Hildesheim 2005.

8 RGV: AA VI, 6.

9 Vgl. RGV: AA VI, 8-11.



14 Thomas Hanke

ten Gut, zur »philosophischen Theologie«!9 bzw. zur »reine[n] philosophische[n]
Religionslehre«!! erweitert, wird sie nicht umhinkommen, die gleichen oder dhnli-
che Begriffe zu verwenden, wie die »biblische Theologie«!2 - so Kants Bezeichnung
fiir die andere Fakultdt - es tut. Kant hdlt das fiir legitim. Dabei trifft er die strate-
gisch wichtige Unterscheidung von >Entlehnen< und >Hineintragen«. Seiner Auffas-
sung zufolge diirfte es nicht zu einem Konflikt zwischen den Fakultidten kommen,
wenn »der Philosoph von der biblischen Theologie etwas entlehnt, um es zu seiner
Absicht zu brauchen [...][,] sondern nur sofern er in diese etwas hineintrdgt und sie
dadurch auf andere Zwecke richten will, als es dieser ihre Einrichtung verstattet«!3.
In analoger Weise iibernehme die Rechtsphilosophie Begriffe beispielsweise aus
dem romischen Recht, das fiir sich genommen in den Bereich der juristischen Fakul-
tat falle, womit jedoch nicht einhergehe, dass nun die Philosophie den »eigentlichen
Juristen oder gar Gerichtshofe[n]«* etwas vorschreiben wolle. Umgekehrt wiirden
auch Theologie und Jura unzahlige Begriffe aus der Philosophie »borgen«!s. Vor
diesem Hintergrund erklart sich Kants Forderung zugunsten der philosophischen
Religionslehre:

»Diese, wenn sie nur innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft bleibt und zur Besta-
tigung und Erlduterung ihrer Sitze die Geschichte, Sprachen, Biicher aller Volker,
selbst die Bibel benutzt, aber nur fiir sich, ohne diese Sdtze in die biblische Theologie
hineinzutragen und dieser ihre offentlichen Lehren, dafiir der Geistliche privilegirt
ist, abdandern zu wollen, muf} volle Freiheit haben, sich, so weit als ihre Wissenschaft
reicht, auszubreiten.«16

Diese wissenschafts- und institutionstheoretische Forderung ist offensichtlich emi-
nent politisch. Nicht ohne Grund thematisiert Kant in diesem Zusammenhang auch
die in Preufien virulente und ihn personlich betreffende Frage der Zensur. Er gibt
damit aber auch einen wichtigen Hinweis auf die Methode, die er im Verlauf der
Religionsschrift anwenden wird: Kant will »innerhalb der Grenzen der blofien Ver-
nunft« bleiben, also philosophisch argumentieren, und zugleich »zur Bestdtigung
und Erlduterung [...] die Geschichte, Sprachen, Biicher aller Volker, selbst die Bibel«
nutzen. Das wird auf eigenwillige und selektive Weise geschehen. Es wdre jedoch
naiv zu meinen, eine solche Verwendung von Bildern und Begriffen konnte vonstat-
ten gehen ohne anzuerkennen, dass diese Bilder und Begriffe semantisch aufgeladen

10 RGV: AA VI, 9.
11 RGV: AA V], 10.
12 RGV: AA VI, 9.
13 RGV: AA VI, 9f.
14 RGV: AA V], 10.
15 Ebd.

16 RGV: AA VI, 9.



Das radikale Bose - transzendentale Begriindung in historischen Beziigen 15

sind, dass Konzepte und vielleicht sogar ganze Theorien mit ihnen transportiert
werden. Ich denke nicht, dass man Kant eine solche Naivitdt unterstellen sollte.l”

Knapper, aber mit noch gréflerem Nachdruck thematisiert Kant die historischen
Beziige seiner transzendentalen Begriindung in der Vorrede zur zweiten Auflage.
Dort verwendet er zundchst das Bild der »concentrische[n] Kreise«!8: Der innere
Kreis sei der Bereich der Vernunftreligion, wahrend ein konkreter Offenbarungs-
glaube als der dufiere Kreis betrachtet werden konne. Im inneren Kreis wird »der
Philosoph sich als reiner Vernunftlehrer (aus blofien Principien a priori) halten,
hierbei also von aller Erfahrung abstrahiren«!®. Daran ldsst sich, so Kant, aber auch
eine zweite Strategie anschliefien:

»Aus diesem Standpunkte kann ich nun auch den zweiten Versuch machen, namlich
von irgend einer dafiir gehaltenen Offenbarung auszugehen, und, indem ich von
der reinen Vernunftreligion (so fern sie ein fiir sich bestehendes System ausmacht)
abstrahire, die Offenbarung, als historisches System, an moralische Begriffe blof} frag-
mentarisch halten und sehen, ob dieses nicht zu demselben reinen Vernunftsystem
der Religion zuriick fiihre, welches [...] in moralisch-praktischer Absicht selbstandig
und fiir eigentliche Religion, die als Vernunftbegriff a priori (der nach Weglassung
alles Empirischen iibrig bleibt) nur in dieser Beziehung statt findet, hinreichend
sei.«20

Die Tragweite dieser zweiten Strategie und ihr Verhaltnis zur ersten zu bestimmen,
stellt eine der grofien hermeneutischen Herausforderungen bei Lektiire und Interpre-
tation der Religionsschrift dar.2! Immer wieder werden beide Strategien miteinander

17 Eine andere Naivitdt hat Kant hingegen vermutlich nur vorgetduscht: dass durch
seine religionsphilosophische Behandlung keine (revolutiondren) Gedanken in die Theolo-
gie >hineingetragen« wiirden. In der unmittelbaren Rezeption erwies sich jedenfalls das
Gegenteil, vgl. dazu die aufschlussreiche zeitgendssische Darstellung von Christian Wil-
helm Fliigge: Versuch einer historisch-kritischen Darstellung des bisherigen Einflusses der
kantischen Philosophie auf alle Zweige der wissenschaftlichen und praktischen Theologie,
2 Bande, Hannover 1796/1798.

18 RGV: AA VI, 12.

19 Ebd.

20 Ebd.

21 Vor dieser hermeneutischen Herausforderung standen offenbar schon die preufi-
schen Zensoren, welche das im Februar 1792 fiir die Berlinische Monatsschrift eingereichte
Erste Stiick {iber das radikale Bose passieren liefRen, weil sie es als eine erlaubte moralphi-
losophische Abhandlung einschdtzten, wdahrend sie im Juni 1792 dem Zweiten Stiick iiber
die Frage nach der Uberwindung des Bosen die Druckerlaubnis verweigerten, weil »es ganz
in die bibl[ische] Theologie einschlage« (so schreibt der Herausgeber Johann Erich Biester,
den Zensor Gottlob Friedrich Hillmer zitierend, im Brief an Kant vom 18. Juni 1792, vgl. Br:
AA XI, 343). - Zu Kants Konflikt mit der Zensur und den weiteren historischen Hintergriin-
den vgl. Bettina Stangneth: »Kants schaddliche Schriften<. Eine Einleitung«, in: Immanuel



16 Thomas Hanke

iiberkreuzt, was insbesondere anhand der vielen, teils verfremdeten Zitate aus der
Bibel ins Auge sticht, die in die philosophische Darlegung eingeflochten werden.
Dariiber hinaus greift Kant auf theologische Konzeptualisierungen wie beispiels-
weise »Stindenfall« und >Erbsiinde« oder spdter - im Zweiten Stiick - >Genugtuung«
und >Rechtfertigung« zuriick.

Der vorliegende Sammelband akzeptiert und unterstreicht vor dem Hintergrund
der bis hierher vorgetragenen Erwdgungen, dass Kant seine Theorie des Bosen aus
einer transzendentalen Argumentation heraus entwickelt, und widmet sich zugleich
mit Nachdruck der historischen Kontextualisierung: in sorgfaltiger philologischer
Arbeit und im Riickbezug auf potentielle Quellen insbesondere theologischer und
philosophischer Natur. Es handelt sich um einen Forschungsbeitrag, der ins Detail
geht, gerade so aber die inter- und transdisziplindren Kenntnisse zur Verfiigung
stellen mdchte, um Leserinnen und Leser der Religionsschrift zu unterstiitzen und
Zu motivieren.

Was bedeutet es konkret, Kants Theorie des radikalen Bosen im Kontext zu
betrachten? Als Fragen und Aufgaben werden sich dabei mindestens die folgenden
ergeben: Wie verhadlt sich die kantische Lehre vom radikalen Bosen zur biblischen
Geschichte vom »Fallc Adams und Evas, zu dessen Interpretation in den Briefen des
Apostels Paulus sowie zum im Anschluss daran entwickelten christlichen Dogma
der Erbsiinde insgesamt? Welche Debatten iiber genau diese Fragen wurden im Ver-
lauf des 17. und 18. Jahrhunderts an den theologischen Fakultédten, in den unter-
schiedlichen kirchlichen Stromungen und ihren publizistischen Organen, in weite-
ren offentlichen und privaten Zirkeln gefiihrt? Was davon war Kant vertraut? Dieser
theologische Kontext darf seinerseits nicht isoliert betrachtet werden. Vielmehr gilt
es, seine Uberlappung mit den Entwiirfen und Diskussionen wahrzunehmen, die
unter der Uberschrift der Philosophie bzw. an den philosophischen Fakultiten ver-
ortet waren. Es ergeben sich also noch die weiteren Fragen und Aufgaben: Welche
Theorien iiber Gottes Schopfung und den Platz von Gut und Bose in ihr bieten
die aufeinander aufbauenden Metaphysiken der sogenannten leibniz-wolffschen
Schulphilosophie? Welche vermogenspsychologischen Erkldarungen des bosen bzw.
schwachen Willens werden angeboten? Da Kant selbst die Psychologie des (bdsen)
Willens vor diesem Hintergrund in seinen Vorlesungen zur Anthropologie und
Moralphilosophie behandelt, bilden auch sie einen unverzichtbaren Kommentar zu
den verdffentlichten Schriften. Und es wird sich zeigen, wie sogar juristische Theo-
rien liber Schuld und medizinische iiber Krankheit fiir die Konturierung von Kants
eigenem Weg eine Rolle spielen konnen.

Die Beitrage des vorliegenden Bandes, die auf diese Einleitung folgen, sind mit
Blick auf ihren Gegenstand - also den bei der Untersuchung jeweils im Vordergrund

Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft, hrsg. von Bettina Stangneth,
Hamburg 2003, S. IX-LXXV.



Das radikale Bose - transzendentale Begriindung in historischen Beziigen 17

stehenden Autor - chronologisch geordnet. Anna Szyrwiriska-Horig unterstreicht
den Einfluss Philipp Jacob Speners (1635-1705) auf Kants Theorie des radikalen
Bosen. Der »>Vater des Pietismus¢, der fiir eine »anthropologische Wende« in der
lutherischen Tradition steht, entwickelte eine Theorie der >Wiedergeburt¢, mit der
er das klassisch-lutherische Verstindnis der Erbsiinde und das Konzept individuel-
ler Willensfreiheit auf neue Art miteinander zu versohnen suchte. Auch wenn Kant
Speners Vorschlag insgesamt als »mystisch«?? ablehnt, ergibt sich doch eine erstaun-
liche Ahnlichkeit: Wihrend Spener mit Luther den Menschen vor ihrer >Wieder-
geburt« eine vollige Verderbtheit ihrer Freiheit und Vernunft zuspricht - ein Punkt,
den Kant zurilickweisen wiirde -, so versteht Spener die »Wiedergeborenen« gegen
Luther als Menschen, die das Gute in Freiheit wéhlen, sich aber auch immer wieder
bewusst dagegen entscheiden konnen, weil sie ihren Willen von unlauteren Moti-
ven bestimmen lassen. Genau in dieser Konzeption der »Wiedergeborenen« erblickt
Szyrwinska-Horig die Ndhe zu dem ambigen Status, in dem sich die Menschen der
Auffassung Kants vom radikalen Bésen zufolge befanden.

Das Verstandnis der Erbsiinde bei Gottfried Wilhelms Leibniz (1646-1716) ist
Gegenstand des Aufsatzes von Andrea Poma. Darin argumentiert er gegen das Miss-
verstandnis, Leibniz’ Theorie des malum metaphysicum sei nichts anderes als eine
Wiederkehr der iiberlieferten Erbsiindenlehre. Leibniz unterscheide deutlich zwi-
schen einer philosophischen, sich allein auf Vernunft griindenden, Erdrterung der
Fragen nach Gott, Freiheit und dem Ursprung des Bosen einerseits und den The-
men, die eine Theologie nur im Riickgriff auf die Facta einer gottlichen Offenbarung
behandeln konne, andererseits. Das malum metaphysicum diirfe zudem nicht als
ein Ubel im eigentlichen Sinne verstanden werden, da es schlicht die Anerkennung
der wesentlichen Endlichkeit der Geschopfe bedeute. Diese sei zwar Bedingung
der Moglichkeit fiir einzelne bose Taten, diirfe somit aber gerade nicht mit einer
angeborenen Siindhaftigkeit verwechselt werden. Nicht zuletzt aus 6kumenischem
Interesse betreibt Leibniz jedoch iiber seine Philosophie hinaus auch Offenbarungs-
theologie. In diesem Rahmen bietet er eine Interpretation der Erbsiinde als einer
Veranlagung zu siindigen: Jeder Mensch wird friiher oder spater siindigen, auch
wenn nicht festgelegt ist, wann und wie das geschieht. Diese Veranlagung sei aber,
so Leibniz’ Statement gegen vorherrschende Erbsiindenlehren, selbst keine Schuld.
Wie Poma unterstreicht, gelinge es Leibniz auf diese Weise, die Kompatibilitat der
Offenbarungstheologie mit seinem philosophischen System aufzuzeigen.

Als bedeutender Vertreter einer leibniz-wolffschen Schulphilosophie gilt Alexan-
der Gottlieb Baumgarten (1714-1762). Insofern ist aufschlussreich, welche Gemein-
samkeiten und Unterschiede sich aus der Zusammenstellung des Aufsatzes von
Poma mit dem von Alexander Aichele ergeben. Letzterer untersucht im Detail die
Metaphysica Baumgartens, welche ihrerseits ein wichtiger Bezugspunkt fiir Kant

22 SF: AA VII, 54.



18 Thomas Hanke

war, insbesondere fiir Inhalt und Methode seiner entsprechenden Vorlesungen.
Aichele fokussiert auf das malum metaphysicum, die wesentliche Endlichkeit der
geschaffenen Dinge, und speziell auf die Endlichkeit des menschlichen Geistes, wel-
che, so Baumgarten, in dessen labilitas besteht, also in dem Vermogen, in morali-
scher Hinsicht zu »fallen«. Dieses Vermogen werde notwendigerweise, wiewohl unter
kontingenten Umstdnden, in die Tat umgesetzt werden. Fiir den menschlichen Geist
ist dabei mafigeblich, dass seine Rationalitdt und Freiheit zugleich mit Sinnlichkeit
verbunden ist - auch das noch eine metaphysische These, die der praktischen Philo-
sophie vorausliegt. In der bestmdglichen Koordination der unterschiedlichen Trieb-
federn besteht die Herausforderung einer Moral, welche auf die grofiere Vollkom-
menheit des Menschen im Zusammenhang der ganzen Schopfung aus ist. Zugleich
werde deutlich, so unterstreicht Aichele, dass diese Ausfiihrungen {iber die labilitas
sowohl von der klassischen Erbsiindenlehre als auch von Kants Verstandnis eines
radikalen Bosen weit entfernt seien. Im Vergleich zu Leibniz konnte man also fest-
halten, dass Baumgarten die Offenbarungstheologie noch weiter auf Distanz halt
(auch wenn er zum Ende seiner Metaphysik gegen die naturalistische Leugnung
der Moglichkeit von Offenbarung argumentiert). Demgegeniiber entwickelt Kant in
der Tat eine drastischere Theorie iiber das Bose, die semantisch weit ndher an der
christlichen Offenbarungstheologie ist.

Der bisher ausfiihrlichste Kommentar zu Kants Religionsschrift, der die Frage
nach den moglichen theologischen Quellen in den Mittelpunkt der Untersuchung
stellt, stammt von dem reformierten Theologen Josef Bohatec.23 Bohatec vertrat
die These, dass Kant vor allem von einer bestimmten Quelle abhédngig gewesen sei,
ndmlich von der Grundlegung zur wahren Religion des ebenfalls reformierten Theo-
logen Johann Friedrich Stapfer (1708-1775), die zwischen 1746 und 1753 in zwolf
Bdnden erschienen ist. Obwohl das Vorgehen Bohatec’, wenn man sein Buch liest,
als fragwiirdig erscheinen sollte, da er freihdndig Zitate aus Kant und aus Stapfer
assoziiert und vermengt, hat die Behauptung der Abhangigkeit Kants von Stapfer
wie selbstverstandlich Eingang in die Forschungsliteratur gefunden. Christian Danz
unterzieht diese Auffassung einer kritischen Priifung, indem er die Siindenlehre
Stapfers mit dem ersten Stiick der Religionsschrift vergleicht. Geschult in der Mar-
burger Tradition Wolffs entwickelt Stapfer eine aufgekldrte Theorie tiber die Fahig-
keit der menschlichen Vernunft, die bis zur Erkenntnis Gottes und seiner Gebote
gelangen konne - dies freilich nur im paradiesischen Stand der Unschuld. Adam
und Eva verspielen diese Auszeichnung jedoch, so Stapfers Deutung der wortlich
genommenen Siindenfallgeschichte, indem sie mit der Zeit innerlich nachladssig wer-
den, bis sie die sinnlichen Triebe dem verniinftigen Streben iiberordnen, und dies

23 Vgl. Josef Bohatec: Die Religionsphilosophie Kants in der >Religion innerhalb der Gren-
zen der blofen Vernunft. Mit besonderer Beriicksichtigung ihrer theologisch-dogmatischen
Quellen, Hamburg 1938.



Das radikale Bose - transzendentale Begriindung in historischen Beziigen 19

im Genuss der verbotenen Frucht auch dufierlich vollziehen. Siinde wird hier also
verstanden als eine Schwache der menschlichen Vernunft unter empirischen Bedin-
gungen. Kant biete demgegeniiber weitaus komplexere (und vertracktere) Ausfiih-
rungen iiber das radikale Bdse, so Danz. Angesicht der Tatsache, dass lediglich
eine erste »Stufe« des Bosen von Kant als »Schwdche« bzw. als »Gebrechlichkeit«
beschrieben wird,2* erscheine die Behauptung einer umfassenden Abhdngigkeit
Kants von Stapfer als wenig plausibel.

Gleichwohl lohnt sich die Auseinandersetzung mit Autoren wie Stapfer und
anderen zeitgenossischen Theologen, denn nur auf diese Weise wird es gelingen,
die Gepflogenheiten und Routinen ebenso wie die markanten Schwerpunktsetzun-
gen wahrzunehmen, die das Spektrum ausmachen, in dem Kant sich bewegt. Dazu
zdhlt ohne Zweifel Johann Salomo Semler (1725-1791), den Bohatec, das sei fair-
nesshalber betont, neben Stapfer ebenfalls relativ haufig als Bezugspunkt seiner
Interpretation nennt. Im vorliegenden Band widmet sich Marianne Schréter Semlers
hermeneutisch-kritischer Methodologie und ihrer Anwendung auf das Dogma der
Erbsiinde. Auch in diesem Fall erweist sich die Zusammenstellung mit dem vor-
hergehenden Artikel als lehrreich: Wahrend Stapfer die biblische Erzdhlung von
der Verfehlung Adams und Evas im Paradies noch als wortlich anzuerkennenden
Bericht von einem einmaligen historischen Ereignis aufgefasst hat, liest Semler sie
von vornherein als Mythos und dekonstruiert die Wortlichkeit und Historizitat in
einer Genealogie der Auslegungsgeschichte. Ein weiterer Unterschied zu Stapfer
erweist sich darin, dass Semler alle Spekulationen iiber die Umstdnde des Lebens im
Paradies einschliefilich ihrer Zeitlichkeit als irrelevant abtut. Schlieflich greift Sem-
ler die Vorstellung einer Vererbbarkeit der Siinde der beiden ersten Menschen auf
alle weiteren Generationen direkt an. Wiederum kommt hier eine dogmengeschicht-
liche Methodik zum Einsatz, welche die vermeintliche Kontinuitat der kirchlichen
Lehre als Illusion entlarvt, wiahrend zugleich hermeneutisch aufgezeigt wird, dass
in der Bibel Menschen niemals - auch nicht in den Briefen des Paulus - aufgrund
einer ererbten Schuld zur Rechenschaft gezogen wiirden, sondern immer nur wegen
bewusst begangener individueller Tatsiinden. In diesem letzten Punkt diirfte Semler
wiederum mit Leibniz und A.G. Baumgarten iibereinstimmen.

Im Kontrast zu Semler und anderen Vertretern der Neologie kann der Gottinger
Theologe und Orientalist Johann David Michaelis (1717-1791) als jemand angese-
hen werden, der einer Variante der Erbsiindenlehre mehr Spielraum gibt, wie Chris-
tine Axt-Piscalar herausarbeitet. Fiir Michaelis ist die Neigung zum Bdsen nicht nur
eine blofle Moglichkeit im Menschen, sondern eine durch die Erfahrung belegte
Tatsache, deren Grund nur in einer fundamentalen Verderbtheit der menschlichen
Natur liegen konne. Etwas an der moralischen »Waage« des Menschen sei defekt, so
dass er sich viel zu leicht und letztlich notwendigerweise durch sinnlich gegebene

24 RGV: AA VI, 29.



20 Thomas Hanke

Objekte bestimmen lasse, die er als ein fiir sich erstrebenswertes Gut deutet, was sie
im Lichte der Vernunft resp. der gottlichen Offenbarung aber nicht seien. Gegen die
Tradition werde der Hang zum Bdsen in Michaelis’ Theorie jedoch nicht selbst als
Siinde angerechnet; und auch die Vererbbarkeit des Hangs zum Bosen wird nicht
traditionell augustinisch gedacht, sondern iiber die Vorstellung eines Giftes, das die
verbotene Frucht enthalten habe und das von Generation zu Generation iibertragen
werde, ein Stlick weit naturalisiert. Kant, der Michaelis gleich zweimal wohlwollend
erwahnt,?5 iiberbiete den Gottinger Theologen nun seinerseits, so die Pointe von
Axt-Piscalar, mit seinem Verstindnis des radikalen Bosen als einer schuldhaften
Verderbtheit der Freiheit in ihrem Grund. Dieses Ergebnis ist aufschlussreich, denn
es wiirde bedeuten, dass der Rigorist Kant, was die Lehre vom Bdsen betrifft, in sys-
tematischer Hinsicht von Semler und anderen Latitudinariern deutlichen Abstand
halt, wahrend er ihnen bibelhermeneutisch und womdglich auch in historischen
Fragen eher nahezustehen scheint.

Einer Fufinote in Kants Religionsschrift, in der sich ein ganzer Kosmos von his-
torischen und literarischen Beziigen entdecken ldsst, widmet sich der Aufsatz von
Georg Sans. Kant betont, dass die Vorstellung, das radikale Bose sei »durch Anerbung
von den ersten Eltern auf uns gekommeng, die »unschicklichste« von allen sei.2¢
Darauf folgt eine langere Anmerkung, die offensichtlich zur Abgrenzung gedacht ist.
In teils ironischer Manier untersucht Kant Analogien zu den drei oberen Fakultéten,
welche die Lehre iiber eine sich auf alle Generationen erstreckenden Verstrickung in
das Bose als »Erbkrankheit« (Medizin), »Erbschuld« (Jura) oder »Erbsiinde« (Theo-
logie) konzipieren wiirden.2? Sans taucht tief in die entsprechende Literatur jener
Jahrzehnte ein und zeigt auf, dass Kant an dieser Stelle keinesfalls willkiirlich ein
paar Worte hingeworfen hat. Vielmehr rekurriert er auf aktuelle Debatten seiner
Zeit - wie etwa die Vererbbarkeit von Bandwiirmern in den Eingeweiden von Tieren
oder die Ubertragbarkeit von Schulden an die nichste Generation im preufischen
Landrecht -, greift damit aber auch ganze Konzeptfamilien wie die »>Ansteckungs-
theorie« und die >Inkorporationstheorie« auf, die in der Geschichte der Theologie
tatsdchlich vertreten wurden. Der theologischen Fakultdt seiner Zeit schreibt Kant
eine Lehre {iber den Teufel als Verfiihrer der Menschen zu - eine Erkldrung, die
offensichtlich theoretisch wie praktisch nicht zu iiberzeugen vermag.

Jiirgen Brunner stellt die Religionsschrift in den Kontext von Kants Vorlesungs-
tdtigkeit, um die Facetten seiner Moralpsychologie zu erhellen. Die Moralphilosophie
Vigilantius von 1793/94 darf als mit den Argumenten der Religionsschrift unmit-
telbar verkniipft angesehen werden, wahrend die Anthropologie Friedldnder von
1774/75 die Kontinuitdt in Kants Werk mit Blick auf die Psychologie des Guten

25 Vgl. RGV: AA VI, 13 und SF: AA VII, 8.
26 RGV: AA VI, 40.
27 Vgl. ebd.



Das radikale Bose - transzendentale Begriindung in historischen Beziigen 21

und des Bosen anzeigt. Brunner untersucht Kants Verstdndnis von »Selbstliebe,
die an sich gut sei und dazu fiihren konne, dass man sich in der Vergleichung mit
anderen und im konstruktiven Wettstreit mit ihnen kultiviere; in diesem Fall greift
Kant den Begriff der aemulatio auf. Die »Selbstliebe« kdnne aber auch, wenn sie
andere schlicht zu libertrumpfen suche, in Schadenfreude, Neid und Hass ausarten;
in diesem Fall handelt es sich um obtrectatio. Auf die Selbstliebe, die eigentlich zur
Anlage zum Guten gehort, werden also im Rahmen eines bestimmten Verhaltens
»Laster der Cultur« und im Endeffekt »teuflische Laster« aufgepfropft.28 Brunner
verdeutlicht, dass diese moralpsychologisch im Detail beschreibbaren Verhaltens-
weisen nicht nur den Hang zum Bosen, der dem Menschen laut Kant angeboren ist,
empirisch manifestieren, sondern ihn in der Hinsicht {iberbieten, dass sie Extrem-
formen bdser Haltung und Handlung darstellen. In gewisser Weise, so die letzte
Wendung, relativieren sie aber auch den Hang zum Boésen, weil deutlich wird, dass
es unterschiedliche Wege gibt, mit ihm umzugehen, d.h. gegen ihn anzukdmpfen
oder aber ihm nachzugeben und sich im Extremfall bis in die schlimmsten Formen
der Unmenschlichkeit hineinzusteigern.

Am Ende des vorliegenden Bandes stehen zwei Aufsétze, die sich gut ergdanzen,
aber auch kontrare Sichtweisen auf das Gelingen von Kants Projekt zum Ausdruck
bringen: Der erste argumentiert fiir die transzendentalphilosophische Stringenz von
Kants Unterfangen; der zweite beleuchtet den Kontrast, der zwischen dem morali-
schen Gehalt der Religionsschrift und einer voll ausgereiften Reflexion auf das Pha-
nomen der Religion bestehen bleiben diirfte. Jakub Sirovdtka versteht die Religions-
schrift, gerade mit ihrem Auftakt zum radikalen Bosen, als konsequente Fortsetzung
der kritischen Philosophie, insbesondere der Ethik. Die Theorie des radikalen Bosen
ergebe sich aus der transzendentalen Erorterung des empirischen Faktums konkre-
ter boser Taten, welche zugleich mit phanomenologisch-anthropologischen Beob-
achtungen und Analysen flankiert werde. Zugleich wahre diese Theorie die Uner-
Klarlichkeit der Herkunft des Bosen, es konne selbst nur als ein transzendentales
Faktum anerkennt werden. Systematisch betrachtet solle, so Sirovdtka, erst in einem
zweiten Schritt gefragt werden, in welchem Zusammenhang diese philosophisch
entwickelte Theorie mit der christlichen Lehre von der Erbsiinde stehe. Kant lehnt -
siehe das oben bereits angefiihrte Zitat - eine im wortlichen Sinne vererbbare Siinde
ab. Seine Theorie solle daher nicht als Versuch einer philosophischen Apologie des
christlichen Dogmas verstanden werden. Allerdings entwickele Kant eine Position,
die man als »>individuelle Ursiinde« bezeichnen konne, welche den wahren Kern,
der christlich intendiert sei, womdglich besser treffe, als es die traditionelle theo-
logische Sprache tue.

Margit Wasmaier-Sailer beurteilt ein solches Ubersetzungsprogramm mit grofie-
rer Skepsis. Sie geht von Kants - im Verhaltnis zu seiner transzendentalphilosophi-

28 RGV: AA VI, 27.



22 Thomas Hanke

schen Strategie so bezeichnetem - »zweiten Versuch« aus, »die Offenbarung [...]
an moralische Begriffe blof} fragmentarisch [zu] halten«.29 Wasmaier-Sailer unter-
streicht die Fallhdhe eines solchen Unterfangens: Denn das, was das Phdnomen der
Religion (im umgangssprachlichen Sinne) ausmache - gelebter, erfahrener Glaube;
aufrichtiger, nicht heuchlerischer Kult; individuelle wie gemeinschaftliche emotio-
nale Stabilisierung — wiirden von vorherein gekappt und auf den Bereich der Moral
reduziert. Trotz der bei Kant erfolgenden Psychologisierung biblischer Bilder von
Wiedergeburt oder genugtuender Stellvertretung bleibe er hinter einer wirklichen
religionspsychologischen Wiirdigung zuriick, wie sie etwa William James anhand
von Bekehrungserfahrungen geleistet hat. So konsequent Kant auch vorgehe, wenn
er etwa auf der Basis seines Verstindnisses von Freiheit und Zurechenbarkeit die
Ubertragbarkeit moralischer Schuld auf einen stellvertretenden Erléser ausschliefe,
er konne auf diese Weise von vornherein nie die Erleichterung, den geschenkten
inneren Frieden oder eben auch die Erlosung erfassen, deren Erfahrung fiir viele
religiose Menschen fundamental sei. Religionsphilosophie, wie Wasmaier-Sailer sie
versteht, miisste also noch einmal ganz anders ansetzen, als Kant es getan hat.

Das in diesem Band vorgestellte Panorama zu Kants Theorie des Bosen in ihren
historischen und systematischen Beziigen bleibt sicherlich nicht ohne Liicken und
blinde Flecken. Nicht alles in dieser Landschaft fiigt sich harmonisch zueinander.
Dennoch diirfte die hier vorgenommene Kontextualisierung einen weiteren Schritt
bei dem Versuch darstellen, Kants Absichten und Argumente praziser zu fassen und
einzuordnen.30

29 RGV: AA VI, 12.
30 Fiir die Unterstiitzung bei der Redaktion der Beitrdge gilt ein besonderer Dank Tim
Kortendieck und Kai Biihner.



Das radikale Bose - transzendentale Begriindung in historischen Beziigen 23
Literatur

Josef Bohatec: Die Religionsphilosophie Kants in der >Religion innerhalb der Grenzen
der blofen Vernunft« Mit besonderer Beriicksichtigung ihrer theologisch-dogmatischen
Quellen, Hamburg 1938.

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent-
scheidungen. Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et
morum. Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter Mitarbeit von Helmut
Hoping hrsg. von Peter Hiinermann, Freiburg im Breisgau u.a. 392001. [ =DH]

Irene Dingel (Hg.): Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche. Voll-
stindige Neuedition, Gottingen 2014. [ =BSELK]

James Jakob Fehr: »Ein wunderlicher nexus rerum«. Aufkldrung und Pietismus in Konigs-
berg unter Franz Albert Schultz, Hildesheim 2005.

Christian Wilhelm Fliigge: Versuch einer historisch-kritischen Darstellung des bisherigen
Einflusses der kantischen Philosophie auf alle Zweige der wissenschaftlichen und prakti-
schen Theologie, 2 Bande, Hannover 1796/1798.

Joérg Noller (Hg.): Uber das Bése. Interdisziplindre Perspektiven, Freiburg im Breisgau/
Miinchen 2020.

Bettina Stangneth: Bdses denken, Reinbek bei Hamburg 2016.

-: »Kants schddliche Schriften«. Eine Einleitung«, in: Immanuel Kant: Die Religion
innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft, hrsg. von Bettina Stangneth, Hamburg 2003,
S. IX-LXXV.



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Siglen
	Thomas Hanke: Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen. Eine Einleitung
	Anna Szyrwinska-Hörig: Philipp Jacob Speners Einfluss auf Kants Auffassung von der Erbsünde
	Andrea Poma: Leibniz und die Erbsünde
	Alexander Aichele: Notwendigerweise zufällig böse. Das Erklärungspotential von A. G. Baumgartens Metaphysik für scheinbar Unerklärliches
	Christian Danz: Sünde als Schwäche der menschlichen Vernunft? Johann Friedrich Stapfers Sündenlehre als Quelle von Immanuel Kants Religionsschrift
	Marianne Schröter: Johann Salomo Semler über Adams Schuld
	Christine Axt-Piscalar: Rigoristen, Latitudinarier und Johann David Michaelis über den Hang zum Bösen in der menschlichen Natur
	Georg Sans SJ: Krankheit – Schuld – Teufel. Das radikale Böse in der medizinischen, juristischen und theologischen Fakultät
	Jürgen Brunner: Der Hang zum Bösen und die Psychologie der teuflischen Laster
	Jakub Sirovátka: Die Natürlichkeit des Bösen
	Margit Wasmaier-Sailer: Kants Übersetzung von Religion in Moral und zurück – am Beispiel der Erbsündenlehre
	Die Autorinnen und Autoren



