
THOMAS HANKE 
GEORG SANS (HG.)

Kants Theorie 
des Bösen 
im Kontext

KANT -FORSCHUNGEN



Kant-Forschungen



KANT-FORSCHUNGEN

Begründet von Reinhard Brandt und Werner Stark

Band 34

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



THOMAS HANKE | GEORG SANS (HG.)

Kants Theorie des Bösen  
im Kontext

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind  
im Internet über ‹https://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4688-2
ISBN eBook 978-3-7873-4689-9

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für 
Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53, 54 UrhG 
ausdrücklich gestatten. Satz: Jens-Sören Mann. Druck und Bindung: Beltz Grafi-
sche Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 7

Siglen 	. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 8

Thomas Hanke

Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen.
Eine Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 11

Anna Szyrwińska-Hörig

Philipp Jacob Speners Einfluss auf Kants Auffassung von der Erbsünde . . . .   	 25

Andrea Poma

Leibniz und die Erbsünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 49

Alexander Aichele

Notwendigerweise zufällig böse. 
Das Erklärungspotential von A. G. Baumgartens Metaphysik für scheinbar 
Unerklärliches . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 73

Christian Danz

Sünde als Schwäche der menschlichen Vernunft? 
Johann Friedrich Stapfers Sündenlehre als Quelle von Immanuel Kants 
Religionsschrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 93

Marianne Schröter

Johann Salomo Semler über Adams Schuld . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 107

Christine Axt-Piscalar

Rigoristen, Latitudinarier und Johann David Michaelis über den  
Hang zum Bösen in der menschlichen Natur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 123

Georg Sans SJ

Krankheit – Schuld – Teufel.
Das radikale Böse in der medizinischen, juristischen und theologischen 
Fakultät . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 145



6	 Inhalt

Jürgen Brunner

Der Hang zum Bösen und die Psychologie der teuflischen Laster . . . . . . . . .        	 165

Jakub Sirovátka

Die Natürlichkeit des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 185

Margit Wasmaier-Sailer

Kants Übersetzung von Religion in Moral und zurück –  
am Beispiel der Erbsündenlehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 201

Die Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 217



Vorwort

Die Beiträge des vorliegenden Sammelbandes gehen auf eine Fachtagung zurück, die 
am 20. und 21. März 2023 im historischen Schloss Fürstenried am Rande Münchens 
unter dem Titel »Hang zum Bösen oder freie Tat? Kants Theorie der Erbsünde im 
Kontext« durchgeführt wurde. Wir danken als Organisatoren der Tagung und Her-
ausgeber dieses Bandes den Autorinnen und Autoren sowie unseren Hilfskräften in 
München und Münster.

Kants Theorie des »radikalen Bösen« war, ist und bleibt umstritten. Wir hoffen, dass 
wir mit diesem Band einen neuen und tragfähigen Baustein zu ihrer Interpretation 
beisteuern. Unser Anliegen ist es, die Debatte durch eine Kontextualisierung zu 
bereichern, welche die unterschiedlichen Wissenschaften des 18. Jahrhunderts als 
Kants Bezugspunkte unterstreicht.

Münster und München im Januar 2024� Thomas Hanke 
� Georg Sans SJ



Siglen

Kant wird wie üblich unter Angabe der Sigle AA und Angabe von Band und Seiten-
zahl zitiert nach Immanuel Kant: Gesammelte Schriften, hrsg. von der Königlich 
Preußischen, später Preußischen, später Deutschen Akademie der Wissenschaften, 
später der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, später der Berlin-Branden-
burgischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1902 ff.

Die Seitenangaben zur Kritik der reinen Vernunft richten sich, ebenfalls wie üblich, 
nach der Originalpaginierung.

Zurzeit befindet sich die Neuedition der neun Bände von Kants Werken durch die 
Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften in der finalen Phase. In 
der Neuedition wird es möglich sein, die Angaben zur Vorläuferausgabe wieder-
zufinden.

Die Siglen zur Abkürzung der Texte Kants folgen den Vorgaben der Kant-Studien.



	 Siglen	 9

Anth Anthropologie in pragmatischer Hinsicht AA VII

Br Briefe AA X–XIII

GMS Grundlegung zur Metaphysik der Sitten AA IV

HN Handschriftlicher Nachlass AA XIV–XXIII

KpV Kritik der praktischen Vernunft AA V  

KrV Kritik der reinen Vernunft
AA III/IV, nach  

Originalpag. A/B

KU Kritik der Urteilskraft AA V

MAM
Muthmaßlicher Anfang der Menschen

geschichte
AA VIII 

MS Die Metaphysik der Sitten AA VI 

RL 
Metaphysische Anfangsgründe der 

Rechtslehre
AA VI 

TL
Metaphysische Anfangsgründe der 

Tugendlehre
AA VI 

PG Physische Geographie AA IX 

PhilEnz Philosophische Enzyklopädie AA XXIX 

Refl Reflexion AA XIV–XIX

RGV
Die Religion innerhalb der Grenzen der 

bloßen Vernunft
AA VI 

SF Der Streit der Fakultäten AA VII

VASF Vorarbeit zum Streit der Fakultäten AA XXIII

V-Anth/Fried
Vorlesungen Wintersemester 1775/76 

Friedländer
AA XXV

V-Met-L1/Pölitz Kant Metaphysik L 1 (Pölitz; Mitte 1770er) AA XXVIII

V-Met/Mron
Vorlesungen Wintersemester 1782/83 

Metaphysik Mrongovius
AA XXIX

V-MS/Vigil
Vorlesungen Wintersemester 1793/94  

Die Metaphysik der Sitten Vigilantius
AA XXVII

V-Phil-Th/Pölitz
Vorlesungen Wintersemester 1783/84 

Philosophische Religionslehre nach Pölitz
AA XXVIII 



Thomas Hanke

Das radikale Böse – transzendentale Begründung 
in historischen Bezügen

Eine Einleitung

 Die Frage nach dem Bösen ist längst zum Gegenstand unterschiedlichster Wis-
senschaften, nicht zuletzt empirischer Forschungen geworden.1 Die Ergebnisse, 

Einsichten und therapeutischen Potentiale, die daraus entspringen, leisten einen 
wichtigen Beitrag für unser menschliches Selbstverständnis mit seinen Größen, aber 
eben auch Grenzen, und für die Orientierung in einer unübersichtlichen und oft 
als bedrängend erfahrenen Welt. Bei einem solch fundamentalen Thema legt sich 
gleichwohl nicht minder nahe, auf die Ressourcen der philosophischen Reflexion 
und der religiösen Deutung zurückzugehen. Auf einer ersten Stufe geht es um eine 
Aufhellung der begriffsgeschichtlichen Bezüge. Darüber hinaus geht es aber auch 
um die systematische Frage, wie es überhaupt dazu kommen konnte, wie es über-
haupt sein kann, dass wir Menschen Böses tun. Diese Frage nach der Bedingung der 
Möglichkeit des Bösen, die der einzelnen bösen Tat vorausliegt, diese Frage nach 
einer transzendentalen Begründung stellt sich – mit freiem Geist und offenem Visier, 
entsprechend kreativ wie verletzlich – Immanuel Kant.

Kants Theorie des Bösen, die er in seiner Schrift Die Religion innerhalb der Gren-
zen der bloßen Vernunft ausgearbeitet hat, darf und sollte als eigener philosophi-
scher Ansatz anerkannt werden. Sie ist nicht verständlich ohne seine Theorie des 
Guten, die bekanntermaßen eine Theorie des ›guten Willens‹ und des ›Handelns aus 
Pflicht‹ ist.2 Wie ist es angesichts der Bestimmung und der Fähigkeit des Menschen 
zu aufrichtigen guten Absichten und ihrer Verwirklichung in entsprechenden Hand-
lungen denkbar, dass der Mensch sich viel zu oft für unaufrichtige Absichten und 
entsprechend unmoralische Handlungen entscheidet?

Kants Antwort auf diese Frage besteht im ›radikalen Bösen‹, wie er es formuliert. 
Das radikale Böse ist, wohlgemerkt, terminologisch wie inhaltlich betrachtet etwas 
ganz anderes als ein ›extremes Böses‹.3 Eine präzisierende Erläuterung wäre viel-
mehr: Das radikale Böse ist das transzendentale Böse. Denn es geht um die Bedin-
gung der Möglichkeit der Entscheidung zur Unaufrichtigkeit trotz der Fähigkeit und 

1	 Vgl. etwa Jörg Noller (Hg.): Über das Böse. Interdisziplinäre Perspektiven, Freiburg im 
Breisgau/München 2020.

2	 Vgl. GMS: AA IV, 393–405.
3	 Vgl. treffend Bettina Stangneth: Böses denken, Reinbek bei Hamburg 2016, S. 21 f.



12	 Thomas Hanke

Verpflichtung zur Aufrichtigkeit. Das gilt auch und gerade im Kleinen, im Allzu-
menschlichen. Über weite Strecken der Religionsschrift führt Kant die Untersuchung 
der innerlichen Bedingungen des Bösen – sowie seiner Überwindung – anhand sei-
ner nicht-extremen Erscheinungsformen durch. Gleichwohl verschließt er vor den 
drastischen Auswüchsen des Bösen keineswegs die Augen.4

Das radikale Böse als das transzendentale Böse stellt also Kants Erklärungsver-
such für die empirische Beobachtung dar, dass einzelne Menschen und im Endeffekt 
alle Menschen hin und wieder böse Handlungen ausführen bzw. die Menschheit 
als Ganze dies in stetiger Weise tut. Solche bösen Handlungen vergiften den Alltag, 
auch und gerade im Kleinen, und sie können sich darüber hinaus auf dramatische 
Weise ins Extreme auswachsen. All diesen Menschen – zumindest all denen, die 
sich hinreichend selbst bestimmen können – sind daher ein entsprechender böser 
Wille, eine nicht aufrichtige Haltung, das Verfolgen einer nicht widerspruchsfrei 
verallgemeinerbaren Maxime zu unterstellen. Wie Kants transzendentaler Lösungs-
versuch im Detail aussieht, wird in dem vorliegenden Sammelband dargelegt und 
aus unterschiedlichen Perspektiven beleuchtet.

An dieser Theorie Kants über die Universalität des Bösen als allgemeine conditio 
humana fällt leicht ins Auge, dass sie an die im Christentum verbreitete Annahme 
bzw. an das durch große christliche Konfessionen wie etwa die römisch-katholische 
oder die evangelisch-lutherische Kirche definierte Dogma einer ›Erbsünde‹ erinnert.5 
So lautet die geläufige deutsche Übersetzung des lateinischen peccatum originale, 
wobei bereits diese unscharfe Übersetzung anzeigt, dass das Thema in der religiösen 
Praxis wie in der theologischen Reflexion nicht so einfach zu definieren ist. Ange-
sichts der Tatsache, dass Kant die Thematik des radikalen Bösen noch nicht in sei-
nen Grundlegungsschriften zur Ethik, sondern erst im Rahmen der Religionsschrift 
bearbeitet, und dass er dabei ausführlich aus der Bibel zitiert, kommt man bei Lek-

4	 Eine allgemeine Ignoranz darf man ihm in diesen Punkten also nicht vorwerfen. Was 
der Erforschung und der Diskussion eher bedarf, ist der Umstand, dass, wie und warum 
Kant die extremen Auswüchse des von Menschen verursachten Bösen, d. h. von den Exzes-
sen von Gewalt und Grausamkeit, insbesondere anhand von Berichten und Anekdoten aus 
anderen Kontinenten schildert (vgl. etwa RGV: AA VI, 33), hingegen nicht aus dem ihm 
vertrauten Europa. Der kantisch-europäischen Perspektive sollte man hier – mit Kant selbst, 
so unterstelle ich – den Spiegel vorhalten und mit Horaz sagen: »Mutato nomine de te fabula 
narratur« (RGV: AA VI, 42).

5	 Diese Lehre, die sich auf die Geschichte vom ›Sündenfall‹ Adams und Evas in Gen 3 
und deren Interpretation in den Briefen des Apostels Paulus bezieht, wurde insbesondere 
vom späten Augustinus von Hippo entwickelt und von der unter seine Ägide veranstalteten 
nordafrikanischen Synode von Karthago im Jahr 418 für kirchlich verbindlich erklärt (vgl. 
DH 222–224), was für die gesamte lateinische Kirche, vertreten durch den römischen Papst 
Zosimus, noch im selben Jahr offiziell rezipiert wurde. Die für die Neuzeit maßgeblichen 
Dogmatisierungen finden sich zunächst auf lutherischer Seite in Artikel 2 der Confessio 
Augustana von 1530 (vgl. BSELK 94–97) und leicht abgeschwächt auf katholischer Seite im 
Dekret des Konzils von Trient vom 17. Juni 1546 (vgl. DH 1510–1516).



	 Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen	 13

türe und Interpretation offenbar nicht umhin, sich mit diesem historisch-religiösen 
Kontext auseinanderzusetzen.

Kant bejaht keinesfalls alles, was in diesem Kontext kursiert, im Gegenteil. So ist 
für ihn selbstverständlich, dass noch nicht zur moralischen Reife gelangte Personen, 
also insbesondere kleine Kinder, für ihre Taten nicht zur Verantwortung gezogen 
werden können resp. dürfen, es mithin keinen Sinn ergibt, bei ihnen nach einer 
womöglich vorhandenen ›Erbsünde‹ zu fahnden. Darüber hinaus lehnt er diese 
Redeweise überhaupt, mit der suggeriert wird, das Böse werde beim und durch den 
Zeugungsakt von den Eltern an ihre Kinder vererbt, explizit ab.6

Trotz dieser Verwerfung spezieller Ausformungen der christlichen Lehre vom pec-
catum originale wäre es freilich zu schlicht, diesen theologischen Kontext einfach 
zu ignorieren. Kants transzendentale Analyse des Versagens menschlicher Freiheit 
steht, so wie er sie vorträgt, im Zusammenhang und im Dialog mit dem christlichen 
Dogma. Es fällt nicht leicht, exakte Bezüge auf oder Zitate aus bestimmten theo-
logischen Quellen nachzuweisen – dieser Umstand wird im Verlauf dieses Bandes 
immer wieder in den Blick genommen.7 Aber man sollte nicht übersehen, dass die 
theologische Tradition ebenso wie Kant um ein ähnliches sachlich-systematisches 
Anliegen kreisen – und dass Kant sich dieser Tatsache bewusst ist.

Erwägungen über die Kombination von transzendentalphilosophischer Analyse 
und historisch-theologischer Kontextualisierung stellt Kant selbst in den beiden 
Vorreden zur Religionsschrift an. Die Vorrede zur ersten Auflage beginnt mit einer 
Erneuerung seiner Lehre vom ›höchsten Gut‹ und dem damit verbundenen Postu-
lat der Existenz eines moralisch vollkommenen Gottes, mit dem prägnanten Fazit: 
»Moral also führt unumgänglich zur Religion«8. Diese Argumentation, die auf den 
vorherigen Kritiken aufruht und zum Eingangstor zur Religionsschrift wird, ist dem 
Anspruch nach ganz transzendentalphilosophisch und somit unabhängig von reli-
giöser Überlieferung. Im weiteren Verlauf der Vorrede stellt Kant sein Unterfangen, 
das er auf der genannten Basis vorantreiben möchte, jedoch sehr deutlich in einen 
bestimmten Kontext, der formal ein wissenschafts- und institutionstheoretischer ist 
und sich material insbesondere auf die Theologie erstreckt.9 Die Transzendentalphi-
losophie existiert nicht im luftleeren Raum, sondern sie wird vorgetragen von dem 
Mitglied einer philosophischen Fakultät, welche zusammen mit theologischer, juris-
tischer und medizinischer Fakultät eine arbeitsteilig organisierte Universität bildet. 
Wenn sich die Transzendentalphilosophie nun, auf der Basis der Lehre vom höchs-

6	 Vgl. RGV: AA VI, 40.
7	 Die auf den ersten Blick für Kant naheliegendste Quelle, nämlich die Theologia thetico-

antithetica seines Lehrers Franz Albert Schultz, gilt als zu großen Teilen verschollen: vgl. 
dazu James Jakob Fehr: ›Ein wunderlicher nexus rerum‹. Aufklärung und Pietismus in 
Königsberg unter Franz Albert Schultz, Hildesheim 2005.

8	 RGV: AA VI, 6.
9	 Vgl. RGV: AA VI, 8–11.



14	 Thomas Hanke

ten Gut, zur »philosophischen Theologie«10 bzw. zur »reine[n] philosophische[n] 
Religionslehre«11 erweitert, wird sie nicht umhinkommen, die gleichen oder ähnli-
che Begriffe zu verwenden, wie die »biblische Theologie«12 – so Kants Bezeichnung 
für die andere Fakultät – es tut. Kant hält das für legitim. Dabei trifft er die strate-
gisch wichtige Unterscheidung von ›Entlehnen‹ und ›Hineintragen‹. Seiner Auffas-
sung zufolge dürfte es nicht zu einem Konflikt zwischen den Fakultäten kommen, 
wenn »der Philosoph von der biblischen Theologie etwas entlehnt, um es zu seiner 
Absicht zu brauchen […][,] sondern nur sofern er in diese etwas hineinträgt und sie 
dadurch auf andere Zwecke richten will, als es dieser ihre Einrichtung verstattet«13. 
In analoger Weise übernehme die Rechtsphilosophie Begriffe beispielsweise aus 
dem römischen Recht, das für sich genommen in den Bereich der juristischen Fakul-
tät falle, womit jedoch nicht einhergehe, dass nun die Philosophie den »eigentlichen 
Juristen oder gar Gerichtshöfe[n]«14 etwas vorschreiben wolle. Umgekehrt würden 
auch Theologie und Jura unzählige Begriffe aus der Philosophie »borgen«15. Vor 
diesem Hintergrund erklärt sich Kants Forderung zugunsten der philosophischen 
Religionslehre:

»Diese, wenn sie nur innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft bleibt und zur Bestä-

tigung und Erläuterung ihrer Sätze die Geschichte, Sprachen, Bücher aller Völker, 

selbst die Bibel benutzt, aber nur für sich, ohne diese Sätze in die biblische Theologie 

hineinzutragen und dieser ihre öffentlichen Lehren, dafür der Geistliche privilegirt 

ist, abändern zu wollen, muß volle Freiheit haben, sich, so weit als ihre Wissenschaft 

reicht, auszubreiten.«16

Diese wissenschafts- und institutionstheoretische Forderung ist offensichtlich emi-
nent politisch. Nicht ohne Grund thematisiert Kant in diesem Zusammenhang auch 
die in Preußen virulente und ihn persönlich betreffende Frage der Zensur. Er gibt 
damit aber auch einen wichtigen Hinweis auf die Methode, die er im Verlauf der 
Religionsschrift anwenden wird: Kant will »innerhalb der Grenzen der bloßen Ver-
nunft« bleiben, also philosophisch argumentieren, und zugleich »zur Bestätigung 
und Erläuterung […] die Geschichte, Sprachen, Bücher aller Völker, selbst die Bibel« 
nutzen. Das wird auf eigenwillige und selektive Weise geschehen. Es wäre jedoch 
naiv zu meinen, eine solche Verwendung von Bildern und Begriffen könnte vonstat-
ten gehen ohne anzuerkennen, dass diese Bilder und Begriffe semantisch aufgeladen 

10	 RGV: AA VI, 9.
11	 RGV: AA VI, 10.
12	 RGV: AA VI, 9.
13	 RGV: AA VI, 9 f.
14	 RGV: AA VI, 10. 
15	 Ebd.
16	 RGV: AA VI, 9.



	 Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen	 15

sind, dass Konzepte und vielleicht sogar ganze Theorien mit ihnen transportiert 
werden. Ich denke nicht, dass man Kant eine solche Naivität unterstellen sollte.17

Knapper, aber mit noch größerem Nachdruck thematisiert Kant die historischen 
Bezüge seiner transzendentalen Begründung in der Vorrede zur zweiten Auflage. 
Dort verwendet er zunächst das Bild der »concentrische[n] Kreise«18: Der innere 
Kreis sei der Bereich der Vernunftreligion, während ein konkreter Offenbarungs-
glaube als der äußere Kreis betrachtet werden könne. Im inneren Kreis wird »der 
Philosoph sich als reiner Vernunftlehrer (aus bloßen Principien a priori) halten, 
hierbei also von aller Erfahrung abstrahiren«19. Daran lässt sich, so Kant, aber auch 
eine zweite Strategie anschließen:

»Aus diesem Standpunkte kann ich nun auch den zweiten Versuch machen, nämlich 

von irgend einer dafür gehaltenen Offenbarung auszugehen, und, indem ich von 

der reinen Vernunftreligion (so fern sie ein für sich bestehendes System ausmacht) 

abstrahire, die Offenbarung, als historisches System, an moralische Begriffe bloß frag-

mentarisch halten und sehen, ob dieses nicht zu demselben reinen Vernunftsystem 

der Religion zurück führe, welches […] in moralisch-praktischer Absicht selbständig 

und für eigentliche Religion, die als Vernunftbegriff a priori (der nach Weglassung 

alles Empirischen übrig bleibt) nur in dieser Beziehung statt findet, hinreichend 

sei.«20

Die Tragweite dieser zweiten Strategie und ihr Verhältnis zur ersten zu bestimmen, 
stellt eine der großen hermeneutischen Herausforderungen bei Lektüre und Interpre-
tation der Religionsschrift dar.21 Immer wieder werden beide Strategien miteinander 

17	 Eine andere Naivität hat Kant hingegen vermutlich nur vorgetäuscht: dass durch 
seine religionsphilosophische Behandlung keine (revolutionären) Gedanken in die Theolo-
gie ›hineingetragen‹ würden. In der unmittelbaren Rezeption erwies sich jedenfalls das 
Gegenteil, vgl. dazu die aufschlussreiche zeitgenössische Darstellung von Christian Wil-
helm Flügge: Versuch einer historisch-kritischen Darstellung des bisherigen Einflusses der 
kantischen Philosophie auf alle Zweige der wissenschaftlichen und praktischen Theologie, 
2 Bände, Hannover 1796/1798.

18	 RGV: AA VI, 12.
19	 Ebd.
20	 Ebd.
21	 Vor dieser hermeneutischen Herausforderung standen offenbar schon die preußi-

schen Zensoren, welche das im Februar 1792 für die Berlinische Monatsschrift eingereichte 
Erste Stück über das radikale Böse passieren ließen, weil sie es als eine erlaubte moralphi-
losophische Abhandlung einschätzten, während sie im Juni 1792 dem Zweiten Stück über 
die Frage nach der Überwindung des Bösen die Druckerlaubnis verweigerten, weil »es ganz 
in die bibl[ische] Theologie einschlage« (so schreibt der Herausgeber Johann Erich Biester, 
den Zensor Gottlob Friedrich Hillmer zitierend, im Brief an Kant vom 18. Juni 1792, vgl. Br: 
AA XI, 343). – Zu Kants Konflikt mit der Zensur und den weiteren historischen Hintergrün-
den vgl. Bettina Stangneth: »›Kants schädliche Schriften‹. Eine Einleitung«, in: Immanuel 



16	 Thomas Hanke

überkreuzt, was insbesondere anhand der vielen, teils verfremdeten Zitate aus der 
Bibel ins Auge sticht, die in die philosophische Darlegung eingeflochten werden. 
Darüber hinaus greift Kant auf theologische Konzeptualisierungen wie beispiels-
weise ›Sündenfall‹ und ›Erbsünde‹ oder später – im Zweiten Stück – ›Genugtuung‹ 
und ›Rechtfertigung‹ zurück.

Der vorliegende Sammelband akzeptiert und unterstreicht vor dem Hintergrund 
der bis hierher vorgetragenen Erwägungen, dass Kant seine Theorie des Bösen aus 
einer transzendentalen Argumentation heraus entwickelt, und widmet sich zugleich 
mit Nachdruck der historischen Kontextualisierung: in sorgfältiger philologischer 
Arbeit und im Rückbezug auf potentielle Quellen insbesondere theologischer und 
philosophischer Natur. Es handelt sich um einen Forschungsbeitrag, der ins Detail 
geht, gerade so aber die inter- und transdisziplinären Kenntnisse zur Verfügung 
stellen möchte, um Leserinnen und Leser der Religionsschrift zu unterstützen und 
zu motivieren.

Was bedeutet es konkret, Kants Theorie des radikalen Bösen im Kontext zu 
betrachten? Als Fragen und Aufgaben werden sich dabei mindestens die folgenden 
ergeben: Wie verhält sich die kantische Lehre vom radikalen Bösen zur biblischen 
Geschichte vom ›Fall‹ Adams und Evas, zu dessen Interpretation in den Briefen des 
Apostels Paulus sowie zum im Anschluss daran entwickelten christlichen Dogma 
der Erbsünde insgesamt? Welche Debatten über genau diese Fragen wurden im Ver-
lauf des 17. und 18. Jahrhunderts an den theologischen Fakultäten, in den unter-
schiedlichen kirchlichen Strömungen und ihren publizistischen Organen, in weite-
ren öffentlichen und privaten Zirkeln geführt? Was davon war Kant vertraut? Dieser 
theologische Kontext darf seinerseits nicht isoliert betrachtet werden. Vielmehr gilt 
es, seine Überlappung mit den Entwürfen und Diskussionen wahrzunehmen, die 
unter der Überschrift der Philosophie bzw. an den philosophischen Fakultäten ver-
ortet waren. Es ergeben sich also noch die weiteren Fragen und Aufgaben: Welche 
Theorien über Gottes Schöpfung und den Platz von Gut und Böse in ihr bieten 
die aufeinander aufbauenden Metaphysiken der sogenannten leibniz-wolffschen 
Schulphilosophie? Welche vermögenspsychologischen Erklärungen des bösen bzw. 
schwachen Willens werden angeboten? Da Kant selbst die Psychologie des (bösen) 
Willens vor diesem Hintergrund in seinen Vorlesungen zur Anthropologie und 
Moralphilosophie behandelt, bilden auch sie einen unverzichtbaren Kommentar zu 
den veröffentlichten Schriften. Und es wird sich zeigen, wie sogar juristische Theo-
rien über Schuld und medizinische über Krankheit für die Konturierung von Kants 
eigenem Weg eine Rolle spielen können.

Die Beiträge des vorliegenden Bandes, die auf diese Einleitung folgen, sind mit 
Blick auf ihren Gegenstand – also den bei der Untersuchung jeweils im Vordergrund 

Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, hrsg. von Bettina Stangneth, 
Hamburg 2003, S. IX–LXXV.



	 Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen	 17

stehenden Autor – chronologisch geordnet. Anna Szyrwińska-Hörig unterstreicht 
den Einfluss Philipp Jacob Speners (1635–1705) auf Kants Theorie des radikalen 
Bösen. Der ›Vater des Pietismus‹, der für eine ›anthropologische Wende‹ in der 
lutherischen Tradition steht, entwickelte eine Theorie der ›Wiedergeburt‹, mit der 
er das klassisch-lutherische Verständnis der Erbsünde und das Konzept individuel-
ler Willensfreiheit auf neue Art miteinander zu versöhnen suchte. Auch wenn Kant 
Speners Vorschlag insgesamt als »mystisch«22 ablehnt, ergibt sich doch eine erstaun-
liche Ähnlichkeit: Während Spener mit Luther den Menschen vor ihrer ›Wieder-
geburt‹ eine völlige Verderbtheit ihrer Freiheit und Vernunft zuspricht – ein Punkt, 
den Kant zurückweisen würde –, so versteht Spener die ›Wiedergeborenen‹ gegen 
Luther als Menschen, die das Gute in Freiheit wählen, sich aber auch immer wieder 
bewusst dagegen entscheiden können, weil sie ihren Willen von unlauteren Moti-
ven bestimmen lassen. Genau in dieser Konzeption der ›Wiedergeborenen‹ erblickt 
Szyrwińska-Hörig die Nähe zu dem ambigen Status, in dem sich die Menschen der 
Auffassung Kants vom radikalen Bösen zufolge befänden.

Das Verständnis der Erbsünde bei Gottfried Wilhelms Leibniz (1646–1716) ist 
Gegenstand des Aufsatzes von Andrea Poma. Darin argumentiert er gegen das Miss-
verständnis, Leibniz’ Theorie des malum metaphysicum sei nichts anderes als eine 
Wiederkehr der überlieferten Erbsündenlehre. Leibniz unterscheide deutlich zwi-
schen einer philosophischen, sich allein auf Vernunft gründenden, Erörterung der 
Fragen nach Gott, Freiheit und dem Ursprung des Bösen einerseits und den The-
men, die eine Theologie nur im Rückgriff auf die Facta einer göttlichen Offenbarung 
behandeln könne, andererseits. Das malum metaphysicum dürfe zudem nicht als 
ein Übel im eigentlichen Sinne verstanden werden, da es schlicht die Anerkennung 
der wesentlichen Endlichkeit der Geschöpfe bedeute. Diese sei zwar Bedingung 
der Möglichkeit für einzelne böse Taten, dürfe somit aber gerade nicht mit einer 
angeborenen Sündhaftigkeit verwechselt werden. Nicht zuletzt aus ökumenischem 
Interesse betreibt Leibniz jedoch über seine Philosophie hinaus auch Offenbarungs-
theologie. In diesem Rahmen bietet er eine Interpretation der Erbsünde als einer 
Veranlagung zu sündigen: Jeder Mensch wird früher oder später sündigen, auch 
wenn nicht festgelegt ist, wann und wie das geschieht. Diese Veranlagung sei aber, 
so Leibniz’ Statement gegen vorherrschende Erbsündenlehren, selbst keine Schuld. 
Wie Poma unterstreicht, gelinge es Leibniz auf diese Weise, die Kompatibilität der 
Offenbarungstheologie mit seinem philosophischen System aufzuzeigen.

Als bedeutender Vertreter einer leibniz-wolffschen Schulphilosophie gilt Alexan-
der Gottlieb Baumgarten (1714–1762). Insofern ist aufschlussreich, welche Gemein-
samkeiten und Unterschiede sich aus der Zusammenstellung des Aufsatzes von 
Poma mit dem von Alexander Aichele ergeben. Letzterer untersucht im Detail die 
Metaphysica Baumgartens, welche ihrerseits ein wichtiger Bezugspunkt für Kant 

22	 SF: AA VII, 54.



18	 Thomas Hanke

war, insbesondere für Inhalt und Methode seiner entsprechenden Vorlesungen. 
Aichele fokussiert auf das malum metaphysicum, die wesentliche Endlichkeit der 
geschaffenen Dinge, und speziell auf die Endlichkeit des menschlichen Geistes, wel-
che, so Baumgarten, in dessen labilitas besteht, also in dem Vermögen, in morali-
scher Hinsicht zu ›fallen‹. Dieses Vermögen werde notwendigerweise, wiewohl unter 
kontingenten Umständen, in die Tat umgesetzt werden. Für den menschlichen Geist 
ist dabei maßgeblich, dass seine Rationalität und Freiheit zugleich mit Sinnlichkeit 
verbunden ist – auch das noch eine metaphysische These, die der praktischen Philo-
sophie vorausliegt. In der bestmöglichen Koordination der unterschiedlichen Trieb-
federn besteht die Herausforderung einer Moral, welche auf die größere Vollkom-
menheit des Menschen im Zusammenhang der ganzen Schöpfung aus ist. Zugleich 
werde deutlich, so unterstreicht Aichele, dass diese Ausführungen über die labilitas 
sowohl von der klassischen Erbsündenlehre als auch von Kants Verständnis eines 
radikalen Bösen weit entfernt seien. Im Vergleich zu Leibniz könnte man also fest-
halten, dass Baumgarten die Offenbarungstheologie noch weiter auf Distanz hält 
(auch wenn er zum Ende seiner Metaphysik gegen die naturalistische Leugnung 
der Möglichkeit von Offenbarung argumentiert). Demgegenüber entwickelt Kant in 
der Tat eine drastischere Theorie über das Böse, die semantisch weit näher an der 
christlichen Offenbarungstheologie ist.

Der bisher ausführlichste Kommentar zu Kants Religionsschrift, der die Frage 
nach den möglichen theologischen Quellen in den Mittelpunkt der Untersuchung 
stellt, stammt von dem reformierten Theologen Josef Bohatec.23 Bohatec vertrat 
die These, dass Kant vor allem von einer bestimmten Quelle abhängig gewesen sei, 
nämlich von der Grundlegung zur wahren Religion des ebenfalls reformierten Theo-
logen Johann Friedrich Stapfer (1708–1775), die zwischen 1746 und 1753 in zwölf 
Bänden erschienen ist. Obwohl das Vorgehen Bohatec’, wenn man sein Buch liest, 
als fragwürdig erscheinen sollte, da er freihändig Zitate aus Kant und aus Stapfer 
assoziiert und vermengt, hat die Behauptung der Abhängigkeit Kants von Stapfer 
wie selbstverständlich Eingang in die Forschungsliteratur gefunden. Christian Danz 
unterzieht diese Auffassung einer kritischen Prüfung, indem er die Sündenlehre 
Stapfers mit dem ersten Stück der Religionsschrift vergleicht. Geschult in der Mar-
burger Tradition Wolffs entwickelt Stapfer eine aufgeklärte Theorie über die Fähig-
keit der menschlichen Vernunft, die bis zur Erkenntnis Gottes und seiner Gebote 
gelangen könne – dies freilich nur im paradiesischen Stand der Unschuld. Adam 
und Eva verspielen diese Auszeichnung jedoch, so Stapfers Deutung der wörtlich 
genommenen Sündenfallgeschichte, indem sie mit der Zeit innerlich nachlässig wer-
den, bis sie die sinnlichen Triebe dem vernünftigen Streben überordnen, und dies 

23	 Vgl. Josef Bohatec: Die Religionsphilosophie Kants in der ›Religion innerhalb der Gren-
zen der bloßen Vernunft‹. Mit besonderer Berücksichtigung ihrer theologisch-dogmatischen 
Quellen, Hamburg 1938.



	 Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen	 19

im Genuss der verbotenen Frucht auch äußerlich vollziehen. Sünde wird hier also 
verstanden als eine Schwäche der menschlichen Vernunft unter empirischen Bedin-
gungen. Kant biete demgegenüber weitaus komplexere (und vertracktere) Ausfüh-
rungen über das radikale Böse, so Danz. Angesicht der Tatsache, dass lediglich 
eine erste »Stufe« des Bösen von Kant als »Schwäche« bzw. als »Gebrechlichkeit« 
beschrieben wird,24 erscheine die Behauptung einer umfassenden Abhängigkeit 
Kants von Stapfer als wenig plausibel.

Gleichwohl lohnt sich die Auseinandersetzung mit Autoren wie Stapfer und 
anderen zeitgenössischen Theologen, denn nur auf diese Weise wird es gelingen, 
die Gepflogenheiten und Routinen ebenso wie die markanten Schwerpunktsetzun-
gen wahrzunehmen, die das Spektrum ausmachen, in dem Kant sich bewegt. Dazu 
zählt ohne Zweifel Johann Salomo Semler (1725–1791), den Bohatec, das sei fair-
nesshalber betont, neben Stapfer ebenfalls relativ häufig als Bezugspunkt seiner 
Interpretation nennt. Im vorliegenden Band widmet sich Marianne Schröter Semlers 
hermeneutisch-kritischer Methodologie und ihrer Anwendung auf das Dogma der 
Erbsünde. Auch in diesem Fall erweist sich die Zusammenstellung mit dem vor-
hergehenden Artikel als lehrreich: Während Stapfer die biblische Erzählung von 
der Verfehlung Adams und Evas im Paradies noch als wörtlich anzuerkennenden 
Bericht von einem einmaligen historischen Ereignis aufgefasst hat, liest Semler sie 
von vornherein als Mythos und dekonstruiert die Wörtlichkeit und Historizität in 
einer Genealogie der Auslegungsgeschichte. Ein weiterer Unterschied zu Stapfer 
erweist sich darin, dass Semler alle Spekulationen über die Umstände des Lebens im 
Paradies einschließlich ihrer Zeitlichkeit als irrelevant abtut. Schließlich greift Sem-
ler die Vorstellung einer Vererbbarkeit der Sünde der beiden ersten Menschen auf 
alle weiteren Generationen direkt an. Wiederum kommt hier eine dogmengeschicht-
liche Methodik zum Einsatz, welche die vermeintliche Kontinuität der kirchlichen 
Lehre als Illusion entlarvt, während zugleich hermeneutisch aufgezeigt wird, dass 
in der Bibel Menschen niemals – auch nicht in den Briefen des Paulus – aufgrund 
einer ererbten Schuld zur Rechenschaft gezogen würden, sondern immer nur wegen 
bewusst begangener individueller Tatsünden. In diesem letzten Punkt dürfte Semler 
wiederum mit Leibniz und A. G. Baumgarten übereinstimmen.

Im Kontrast zu Semler und anderen Vertretern der Neologie kann der Göttinger 
Theologe und Orientalist Johann David Michaelis (1717–1791) als jemand angese-
hen werden, der einer Variante der Erbsündenlehre mehr Spielraum gibt, wie Chris-
tine Axt-Piscalar herausarbeitet. Für Michaelis ist die Neigung zum Bösen nicht nur 
eine bloße Möglichkeit im Menschen, sondern eine durch die Erfahrung belegte 
Tatsache, deren Grund nur in einer fundamentalen Verderbtheit der menschlichen 
Natur liegen könne. Etwas an der moralischen »Waage« des Menschen sei defekt, so 
dass er sich viel zu leicht und letztlich notwendigerweise durch sinnlich gegebene 

24	 RGV: AA VI, 29.



20	 Thomas Hanke

Objekte bestimmen lasse, die er als ein für sich erstrebenswertes Gut deutet, was sie 
im Lichte der Vernunft resp. der göttlichen Offenbarung aber nicht seien. Gegen die 
Tradition werde der Hang zum Bösen in Michaelis’ Theorie jedoch nicht selbst als 
Sünde angerechnet; und auch die Vererbbarkeit des Hangs zum Bösen wird nicht 
traditionell augustinisch gedacht, sondern über die Vorstellung eines Giftes, das die 
verbotene Frucht enthalten habe und das von Generation zu Generation übertragen 
werde, ein Stück weit naturalisiert. Kant, der Michaelis gleich zweimal wohlwollend 
erwähnt,25 überbiete den Göttinger Theologen nun seinerseits, so die Pointe von 
Axt-Piscalar, mit seinem Verständnis des radikalen Bösen als einer schuldhaften 
Verderbtheit der Freiheit in ihrem Grund. Dieses Ergebnis ist aufschlussreich, denn 
es würde bedeuten, dass der Rigorist Kant, was die Lehre vom Bösen betrifft, in sys-
tematischer Hinsicht von Semler und anderen Latitudinariern deutlichen Abstand 
hält, während er ihnen bibelhermeneutisch und womöglich auch in historischen 
Fragen eher nahezustehen scheint.

Einer Fußnote in Kants Religionsschrift, in der sich ein ganzer Kosmos von his-
torischen und literarischen Bezügen entdecken lässt, widmet sich der Aufsatz von 
Georg Sans. Kant betont, dass die Vorstellung, das radikale Böse sei »durch Anerbung 
von den ersten Eltern auf uns gekommen«, die »unschicklichste« von allen sei.26 
Darauf folgt eine längere Anmerkung, die offensichtlich zur Abgrenzung gedacht ist. 
In teils ironischer Manier untersucht Kant Analogien zu den drei oberen Fakultäten, 
welche die Lehre über eine sich auf alle Generationen erstreckenden Verstrickung in 
das Böse als »Erbkrankheit« (Medizin), »Erbschuld« (Jura) oder »Erbsünde« (Theo-
logie) konzipieren würden.27 Sans taucht tief in die entsprechende Literatur jener 
Jahrzehnte ein und zeigt auf, dass Kant an dieser Stelle keinesfalls willkürlich ein 
paar Worte hingeworfen hat. Vielmehr rekurriert er auf aktuelle Debatten seiner 
Zeit – wie etwa die Vererbbarkeit von Bandwürmern in den Eingeweiden von Tieren 
oder die Übertragbarkeit von Schulden an die nächste Generation im preußischen 
Landrecht –, greift damit aber auch ganze Konzeptfamilien wie die ›Ansteckungs-
theorie‹ und die ›Inkorporationstheorie‹ auf, die in der Geschichte der Theologie 
tatsächlich vertreten wurden. Der theologischen Fakultät seiner Zeit schreibt Kant 
eine Lehre über den Teufel als Verführer der Menschen zu – eine Erklärung, die 
offensichtlich theoretisch wie praktisch nicht zu überzeugen vermag.

Jürgen Brunner stellt die Religionsschrift in den Kontext von Kants Vorlesungs
tätigkeit, um die Facetten seiner Moralpsychologie zu erhellen. Die Moralphilosophie 
Vigilantius von 1793/94 darf als mit den Argumenten der Religionsschrift unmit-
telbar verknüpft angesehen werden, während die Anthropologie Friedländer von 
1774/75 die Kontinuität in Kants Werk mit Blick auf die Psychologie des Guten 

25	 Vgl. RGV: AA VI, 13 und SF: AA VII, 8.
26	 RGV: AA VI, 40.
27	 Vgl. ebd.



	 Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen	 21

und des Bösen anzeigt. Brunner untersucht Kants Verständnis von »Selbstliebe«, 
die an sich gut sei und dazu führen könne, dass man sich in der Vergleichung mit 
anderen und im konstruktiven Wettstreit mit ihnen kultiviere; in diesem Fall greift 
Kant den Begriff der aemulatio auf. Die »Selbstliebe« könne aber auch, wenn sie 
andere schlicht zu übertrumpfen suche, in Schadenfreude, Neid und Hass ausarten; 
in diesem Fall handelt es sich um obtrectatio. Auf die Selbstliebe, die eigentlich zur 
Anlage zum Guten gehört, werden also im Rahmen eines bestimmten Verhaltens 
»Laster der Cultur« und im Endeffekt »teuflische Laster« aufgepfropft.28 Brunner 
verdeutlicht, dass diese moralpsychologisch im Detail beschreibbaren Verhaltens-
weisen nicht nur den Hang zum Bösen, der dem Menschen laut Kant angeboren ist, 
empirisch manifestieren, sondern ihn in der Hinsicht überbieten, dass sie Extrem
formen böser Haltung und Handlung darstellen. In gewisser Weise, so die letzte 
Wendung, relativieren sie aber auch den Hang zum Bösen, weil deutlich wird, dass 
es unterschiedliche Wege gibt, mit ihm umzugehen, d. h. gegen ihn anzukämpfen 
oder aber ihm nachzugeben und sich im Extremfall bis in die schlimmsten Formen 
der Unmenschlichkeit hineinzusteigern.

Am Ende des vorliegenden Bandes stehen zwei Aufsätze, die sich gut ergänzen, 
aber auch konträre Sichtweisen auf das Gelingen von Kants Projekt zum Ausdruck 
bringen: Der erste argumentiert für die transzendentalphilosophische Stringenz von 
Kants Unterfangen; der zweite beleuchtet den Kontrast, der zwischen dem morali-
schen Gehalt der Religionsschrift und einer voll ausgereiften Reflexion auf das Phä-
nomen der Religion bestehen bleiben dürfte. Jakub Sirovátka versteht die Religions
schrift, gerade mit ihrem Auftakt zum radikalen Bösen, als konsequente Fortsetzung 
der kritischen Philosophie, insbesondere der Ethik. Die Theorie des radikalen Bösen 
ergebe sich aus der transzendentalen Erörterung des empirischen Faktums konkre-
ter böser Taten, welche zugleich mit phänomenologisch-anthropologischen Beob-
achtungen und Analysen flankiert werde. Zugleich wahre diese Theorie die Uner-
klärlichkeit der Herkunft des Bösen, es könne selbst nur als ein transzendentales 
Faktum anerkennt werden. Systematisch betrachtet solle, so Sirovátka, erst in einem 
zweiten Schritt gefragt werden, in welchem Zusammenhang diese philosophisch 
entwickelte Theorie mit der christlichen Lehre von der Erbsünde stehe. Kant lehnt – 
siehe das oben bereits angeführte Zitat – eine im wörtlichen Sinne vererbbare Sünde 
ab. Seine Theorie solle daher nicht als Versuch einer philosophischen Apologie des 
christlichen Dogmas verstanden werden. Allerdings entwickele Kant eine Position, 
die man als ›individuelle Ursünde‹ bezeichnen könne, welche den wahren Kern, 
der christlich intendiert sei, womöglich besser treffe, als es die traditionelle theo-
logische Sprache tue.

Margit Wasmaier-Sailer beurteilt ein solches Übersetzungsprogramm mit größe-
rer Skepsis. Sie geht von Kants – im Verhältnis zu seiner transzendentalphilosophi-

28	 RGV: AA VI, 27.



22	 Thomas Hanke

schen Strategie so bezeichnetem – »zweiten Versuch« aus, »die Offenbarung […] 
an moralische Begriffe bloß fragmentarisch [zu] halten«.29 Wasmaier-Sailer unter-
streicht die Fallhöhe eines solchen Unterfangens: Denn das, was das Phänomen der 
Religion (im umgangssprachlichen Sinne) ausmache – gelebter, erfahrener Glaube; 
aufrichtiger, nicht heuchlerischer Kult; individuelle wie gemeinschaftliche emotio-
nale Stabilisierung – würden von vorherein gekappt und auf den Bereich der Moral 
reduziert. Trotz der bei Kant erfolgenden Psychologisierung biblischer Bilder von 
Wiedergeburt oder genugtuender Stellvertretung bleibe er hinter einer wirklichen 
religionspsychologischen Würdigung zurück, wie sie etwa William James anhand 
von Bekehrungserfahrungen geleistet hat. So konsequent Kant auch vorgehe, wenn 
er etwa auf der Basis seines Verständnisses von Freiheit und Zurechenbarkeit die 
Übertragbarkeit moralischer Schuld auf einen stellvertretenden Erlöser ausschließe, 
er könne auf diese Weise von vornherein nie die Erleichterung, den geschenkten 
inneren Frieden oder eben auch die Erlösung erfassen, deren Erfahrung für viele 
religiöse Menschen fundamental sei. Religionsphilosophie, wie Wasmaier-Sailer sie 
versteht, müsste also noch einmal ganz anders ansetzen, als Kant es getan hat.

Das in diesem Band vorgestellte Panorama zu Kants Theorie des Bösen in ihren 
historischen und systematischen Bezügen bleibt sicherlich nicht ohne Lücken und 
blinde Flecken. Nicht alles in dieser Landschaft fügt sich harmonisch zueinander. 
Dennoch dürfte die hier vorgenommene Kontextualisierung einen weiteren Schritt 
bei dem Versuch darstellen, Kants Absichten und Argumente präziser zu fassen und 
einzuordnen.30

29	 RGV: AA VI, 12.
30	 Für die Unterstützung bei der Redaktion der Beiträge gilt ein besonderer Dank Tim 

Kortendieck und Kai Bühner.



	 Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen	 23

Literatur

Josef Bohatec: Die Religionsphilosophie Kants in der ›Religion innerhalb der Grenzen 
der bloßen Vernunft‹. Mit besonderer Berücksichtigung ihrer theologisch-dogmatischen 
Quellen, Hamburg 1938.

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent-
scheidungen. Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et 
morum. Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Helmut 
Hoping hrsg. von Peter Hünermann, Freiburg im Breisgau u. a. 392001. [=DH]

Irene Dingel (Hg.): Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche. Voll-
ständige Neuedition, Göttingen 2014. [=BSELK]

James Jakob Fehr: ›Ein wunderlicher nexus rerum‹. Aufklärung und Pietismus in Königs-
berg unter Franz Albert Schultz, Hildesheim 2005.

Christian Wilhelm Flügge: Versuch einer historisch-kritischen Darstellung des bisherigen 
Einflusses der kantischen Philosophie auf alle Zweige der wissenschaftlichen und prakti-
schen Theologie, 2 Bände, Hannover 1796/1798.

Jörg Noller (Hg.): Über das Böse. Interdisziplinäre Perspektiven, Freiburg im Breisgau/
München 2020.

Bettina Stangneth: Böses denken, Reinbek bei Hamburg 2016.

–:  »›Kants schädliche Schriften‹. Eine Einleitung«, in: Immanuel Kant: Die Religion 
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, hrsg. von Bettina Stangneth, Hamburg 2003, 
S. IX–LXXV.


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Siglen
	Thomas Hanke: Das radikale Böse – transzendentale Begründung in historischen Bezügen. Eine Einleitung
	Anna Szyrwinska-Hörig: Philipp Jacob Speners Einfluss auf Kants Auffassung von der Erbsünde
	Andrea Poma: Leibniz und die Erbsünde
	Alexander Aichele: Notwendigerweise zufällig böse. Das Erklärungspotential von A. G. Baumgartens Metaphysik für scheinbar Unerklärliches
	Christian Danz: Sünde als Schwäche der menschlichen Vernunft? Johann Friedrich Stapfers Sündenlehre als Quelle von Immanuel Kants Religionsschrift
	Marianne Schröter: Johann Salomo Semler über Adams Schuld
	Christine Axt-Piscalar: Rigoristen, Latitudinarier und Johann David Michaelis über den Hang zum Bösen in der menschlichen Natur
	Georg Sans SJ: Krankheit – Schuld – Teufel. Das radikale Böse in der medizinischen, juristischen und theologischen Fakultät
	Jürgen Brunner: Der Hang zum Bösen und die Psychologie der teuflischen Laster
	Jakub Sirovátka: Die Natürlichkeit des Bösen
	Margit Wasmaier-Sailer: Kants Übersetzung von Religion in Moral und zurück – am Beispiel der Erbsündenlehre
	Die Autorinnen und Autoren



