
Einleitung 
Einleitung 
Einleitung 
 
Das gemeinsame Essen ist eine wichtige soziale Vergemeinschaftung im entste-
henden Christentum. Diese Grundtatsache spiegelt sich auf vielfältige Weise in 
frühjüdischen und neutestamentlichen Texten. Die hier versammelten Aufsätze 
verfolgen das Ziel, die Pluralität dieser Bankettformen und Mahldiskurse wie-
derzuentdecken. In den Texten des entstehenden Christentums und seines Um-
felds wird nicht allein über inklusive und exklusive Tischgemeinschaften zwi-
schen jüdischen und nicht-jüdischen Menschen diskutiert; hier wird auch die 
Gemeinschaft von Frauen und Männern, versklavten und freien, armen und rei-
chen Menschen verhandelt. Die je spezifische Form einer Mahlfeier und Bankett-
kultur demonstriert behauptete und erhoffte Zugehörigkeit zu bestimmten Kul-
turen und ihren gesellschaftlichen Eliten. In der jeweiligen Darstellung eines 
Banketts spiegeln sich somit auch Hoffnungen, Wünsche, Kritiken und Selbst-
verständnisse der erzählenden Gruppen. Der Band möchte diese Vielfalt, inklu-
sive der hier verhandelten Theologien und Christologien, wiederentdecken. 
Mindestens einige Mahlfeiern wurden nicht allein ‚zu seinem Gedächtnis‘, son-
dern auch im Erleben der Gegenwart des gekreuzigten Auferstandenen gefeiert.  
 Das Buch verdankt sich einer langen und kontextreichen Entstehungsge-
schichte. Sie begann, als 2001 der Deutsche Evangelische Kirchentag in Frankfurt 
eine umstrittene Liturgie für das Feierabendmahl veröffentlichte. Ein eilig ein-
berufenes Podium stellte mir die Frage, ob man die liturgischen Einsetzungs-
worte umformulieren darf.1 Bei der Prüfung der einschlägigen Texte kann die 
Antwort der Neutestamentlerin nur positiv lauten. Alle vier neutestamentlichen 
Belegstellen sowie der frühchristliche Autor Justin Mitte des 2. Jahrhunderts for-
mulieren Jesu Mahlhandlung und Worte bei seinem letzten Abendmahl etwas 
anders.2 Die in lutherischen und unierten sowie römisch-katholischen Liturgien 
übliche Form bietet sogar eine sechste Version, die nicht nur alle vier neutesta-
mentlichen Versionen addiert, sondern auch einen weiteren Imperativ „Nehmt 
hin und“ vor dem Kelchwort hinzufügt.3 
 Zugleich stellt sich die Frage, wie diese inhaltlich gleichen, aber im Wortlaut 
und Detail unterschiedlichen Erzählfragmente, die wir als Einsetzungsworte 
                                                                  
1 Vgl. hierzu die Dokumentation: „Was ist Protestanten heilig am Abendmahl?“ Podiums-

gespräch auf dem DEKT in Frankfurt, in: Christoph Quarch und Dirk Rademacher im Auf-
trag des DEKT (Hg.), Deutscher Evangelischer Kirchentag Frankfurt am Main 2001. Doku-
mente, Gütersloh 2001, 289–298. 

2 In Reihenfolge ihrer literarischen Erstdokumentation: 1Kor 11,23–26; Mk 14,22–25; Mt 
26,26–29; Lk 22,15–20 und Justin, 1. Apologie 66,3. 

3 Siehe den Vergleich Kapitel 7: Das Abendmahl im Neuen Testament, 133. Reformierte 
Liturgien verwenden den Text aus 1Kor 11,23–26. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



10 Einleitung 

kennen, entstanden sind und wie sie in den Kontexten frühchristlicher Mahl-
feiern präsentiert wurden. Eine Gruppe von Priesterinnen und Pfarrern gab es 
ja noch lange nicht. Die ersten Thesen hierzu entwickelte ich auf den Tagungen 
der deutschsprachigen Neutestamentlerinnen der European Society of Women 
in Theological Research (ESWTR), die von 2003 bis 2008 zum Thema Abendmahl 
arbeiteten.4 Seither habe ich kontinuierlich an der Entstehung und Vielfalt früh-
jüdischer und frühchristlicher Mahlfeiern und ihren antiken Kontexten weiter-
gearbeitet. Wie seit Langem bekannt ist, verweist der sogenannte Wiederho-
lungsbefehl „Dieses tut zu meinem Gedächtnis“ (1Kor 11,24; Lk 22,19) und „Die-
ses tut, sooft ihr trinket, zu meinem Gedächtnis“ (1Kor 11,25) in den Kontext 
antiker Totenmahlzeiten. Hier, so möchte ich in Kapitel 8–10 zeigen, ist der Ort, 
an dem diese Worte im Kontext einer dramatisch erzählten Passionserzählung 
entstanden sind und zwar als Teil von Klageliedern, die vor allem von Frauen bei 
Mahlzeiten an den Gräbern in den Vorstädten gesungen wurden. Ohne Einset-
zungswort, aber ebenfalls im Grabkontext, ist diese Formulierung auch im Mar-
kus- und Matthäusevangelium verortet. Jesus interpretiert die Salbung der na-
menlosen Frau in Betanien als „Salbung seines Leibes oder Leichnams zum Be-
gräbnis“5. Sein abschließendes Wort: „Amen, ich sage euch, wo immer das Evan-
gelium in der ganzen Welt verkündet wird, wird auch, was sie getan hat, erzählt 
werden, zu ihrem Gedächtnis“6, erinnert daran, dass das Mahl nicht allein an 
Jesu Leiden, Sterben und Auferstehen erinnert, sondern auch an diejenigen, die 
seine Erinnerung geformt, erzählt und als Evangelium verkündet haben.  
 Das Mahl, das mit dem Erzählfragment der Einsetzungsworte verbunden ist, 
ist dabei keineswegs die einzige Form der Tischgemeinschaft aus der Jesustradi-
tion. Die Evangelien sind voller szenischer Erzählungen, in denen Jesus und die 
Seinen bei Abgabenpächtern (Zöllnern) und Pharisäern eingeladen sind,7 von 
Gleichnissen, die große Hochzeitsfeiern mit überraschenden Wendungen be- 
schreiben,8 von Worten über das Himmelreich als festliches Bankett und seine 
                                                                  
4 Der erste Aufsatz ist: Die Frauen von Jerusalem und die Entstehung des Abendmahls. Zum 

religionsgeschichtlichen Hintergrund der Einsetzungsworte im Neuen Testament, in: 
Judith Hartenstein / Silke Petersen / Angela Standhartinger (Hg.), „Eine gewöhnliche und 
harmlose Speise?“ Von den Entwicklungen frühchristlicher Abendmahlstraditionen, Gü-
tersloh 2008, 74–104. Aus demselben Band stammt Kapitel 7 in diesem Band. Aus dem Kon-
text der Neutestamentlerinnen der ESWTR stammt auch der Band: Weniger ist mehr. 
Askese und Religion von der Antike bis zur Gegenwart, herausgegeben von Andrea Bieler, 
Christine Gerber, Silke Petersen und Angela Standhartinger, Leipzig 2015, aus dem Kapitel 
3 entnommen ist. 

5 Mk 14,8 / Mt 26,13. Das griechische Wort σῶμα bedeutet Leib und Leichnam.  
6 Mk 14,9 vgl. Mt 26,9. Ein weiterer Aspekt der Erzählung ist die Salbung zum Messias. Siehe 

zu diesem Text unten Kapitel 8: „Was sie bei ihren Verstorbenen zu tun pflegten“, S. 149. 
7 Mahlzeiten mit Abgabenpächtern: Mk 2,15–17 par.; Lk 19,1–10; Mahlzeiten auf Einladung 

bei Pharisäern, Lk 7,25–50; 14,1ff. 
8 Mahlzeiten in Gleichnissen Lk 14,15–24 / Mt 22,1–14; Lk 12,35–38; Lk 14,7–14 (?); Lk 17,7–

10; vgl. auch Mt 25,1–13; Joh 2,1–10.  

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Einleitung 11 

Einlassbedingungen.9 Überall zeigt sich die Zentralität dieser Kulturform, in die 
sich auch das antike Judentum inklusive der Jesus- und Osterbewegung ein-
schreibt. 
 Die Kulturgeschichte antiker Bankette war das Thema des Seminars Greco-
Roman Meals, dem ich 2003 und 2009 angehörte und das sich jährlich beim An-
nual Meeting der Society of Biblical Literature in den USA versammelte. Sozial-
geschichtliche Leitthese dieses Seminars war, dass alle antiken Bankette einer 
gemeinsamen Grundform folgen, in der eine Gruppe von Gleichberechtigten 
(freie Männer) in vornehmer liegender Speisehaltung gemeinsam speist und 
dann zu einem Trinkgelage mit Tischgesprächen und deren Unterhaltungspro-
gramm übergeht.10 Vom gemeinsamen Essen (deipnon/cena) zum Trinkgelage 
(symposion) wird mit einer Trankspende an Göttinnen und Götter (libation) über-
geleitet.11 Jedes antike Mahl, so die These des Seminars, ist somit religiös mar-
kiert. Das entstehende Christentum versammle sich wie alle anderen philoso-
phischen, religiösen, kultischen Gruppen, Vereine und sonstige Festgesellschaf-
ten beim Mahl, dessen Grundform liturgisch prägend war.  
 Diese Bankettkultur lässt sich besonders in einer Literaturgattung von 
Dialogen berühmter Menschen beim Symposium erkennen, wie sie von Platon 
und Xenophon in ihren Beschreibungen von Symposien unter Anwesenheit des 
Sokrates begründet wurde und viele Nachahmer fand. Solche zu große Ausführ-
lichkeit tendierenden Gespräche gibt es auch zum Thema des richtigen Tisch-
verhaltens und der Mahlettikette sowie der angemessenen Speisen. Beispiele 
solcher Schriften bietet Plutarch (45–125 n. Chr.), Athenaeus (2. Jh. n. Chr.) und 
(bezogen auf Saturnalienfestgebräuche) der spätantike christliche Autor Macro-
bius (4.–5. Jh. n. Chr.).12 Es gibt aber auch satirische Verfremdungen des Philoso-
phenbanketts durch Lukian, bei dem sich die Mitglieder verschiedener Schulen 

                                                                  
9 Lk 13,28f. / Mt 8,11f.; Mk 14,25par. 
10 Vgl. Dennis Smith, From Symposium to Eucharist: The Banquet in the Early Christian 

World, Minneapolis 2003. Matthias Klinghardt, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemein-
schaft. Soziologie und Liturgie frühchristlicher Mahlfeiern (TANZ 13), Tübingen 1996; Hal 
E. Taussig, In the Beginning Was the Meal: Social Experimentation & Early Christian Iden-
tity, Minneapolis 2009. Die Ergebnisse des Seminars sind auch dokumentiert in Dennis E. 
Smith und Hal Taussig (Hg.), Meals in the Early Christian World. Social Formation, Experi-
mentation and Conflict at the Table, New York 2012; Susan Marks / Hal Taussig (Hg.), Meals 
in Early Judaism. Social Formation at the Table, New York 2014 sowie in Soham Al-Suadi 
und Peter-Ben Smit (Hg.), T&T Clark Handbook to Early Christian Meals in the Greco-
Roman World, London / New York 2019. 

11 Siehe hierzu ausführlich, Kapitel 5, „… und sie saß zu Füßen des Herrn“ (Lk 10,39). Ge-
schlechterdiskurse in antiker und frühchristlicher Mahlkultur, S. 95. 

12 Plutarch, mor. 146B–164D: Gastmahl der sieben Weisen; mor. 612C–748D: Tischgespräche 
in 9 Büchern. Athenäus, Gelehrtenmahl (Deipnosophistae) in 15 Büchern; Macrobius, Sa-
turnalia, ein Gelehrtengespräch in sieben Büchern über das Saturnalienfest am Saturna-
lienfest.  

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



12 Einleitung 

am Ende sogar prügeln.13 Die cena Trimalchionis erzählt von einer in einer 
Katastrophe endenden Einladung durch den reich gewordenen und in jeder 
Hinsicht haltlosen freigelassenen Trimalchio.14 Auch jüdische Texte rezipieren 
diese Form, etwa das fiktive siebentägige Gastmahl der 72 Übersetzer der grie-
chischen Bibel bei Ptolemäus II. in Alexandria, die vom König über gutes Regieren 
befragt werden,15 oder das die Mähler des Sokrates und Xenophon überbietende 
Festmahl der von Philo beschriebenen Therapeutinnen und Therapeuten.16 
Überall ist das Verhalten beim Mahl Ausweis von Kultur oder Unkultur der be-
teiligten Charaktere und des kulturellen Standards der beschriebenen Gruppe.  
 Die folgenden Kapitel wollen frühchristliche Mahlpraxis und ihre Darstel-
lungen in die Vielfalt der antiken Mahlkultur einzeichnen. Der erste Hauptteil 
beleuchtet vier spezifische Kontexte der KULTURGESCHICHTE DES MAHLS. Die Zen-
tralität des Mahls in den Gruppen des entstehenden Christentums ließe ver-
muten, dass das Mahl auch der Ort der Lehre und Verkündigung par excellence 
sein müsste. KAPITEL 1 „Zur Unzeit sollst du nicht philosophieren“ (Sir 32,4). Das 
Symposion als Lehr- und Lernort nach griechischen und frühjüdischen Quellen zeigt 
jedoch, dass die antike Symposienliteratur diese Vorstellung gerade nicht bestä-
tigt. Das Symposium ist kein Ort der Belehrung durch wenige, sondern ein Ort 
des gemeinsam geteilten Gesprächs über heitere Themen wie z. B. die Liebe 
(Plato, Symposium) oder Speisen, Tischgebräuche und entsprechende Dichter-
zitate (Plutarch, Athenaeus, Macrobius) oder ein Ort von Musik und gemeinsa-
men Gesang. Die Darstellung solcher Symposien profiliert die Charaktere durch 
Darstellung ihrer Beschäftigung in heiteren Stunden. KAPITEL 2 Wenn Sklavinnen 
zu Herrn werden. Die Saturnalienfeste als Utopien gerechter Mahlgemeinschaften fasst 
mit den römischen Saturnalien respektive dem griechischen Kronosfest einen 
spezifischen Mahlkontext ins Auge, den Karneval. Das Kapitel fragt dabei auch, 
ob und wann jemals versklavte Menschen am Bankett teilnehmen. Der Karneval 
ist eine Gelegenheit, jedenfalls für wenige. Er enthält dabei Ansätze einer gesell-
schaftlichen Utopie, die sich im Ansatz in einigen lukanischen Gleichnissen spie-
gelt.  
 KAPITEL 3 Selbstsorge und politische Praxis in Philo von Alexandriens Schrift über 
die Therapeutinnen und Therapeuten überprüft Michel Foucaults Thesen einer stoi-
schen und frühchristlichen Selbstsorge durch asketischen Verzicht anhand des 
idealen Mahls der Gruppe jüdischer Asketinnen und Asketen. Die von Philo von 
Alexandria in seiner Schrift De vita Contemplativa beschriebenen Therapeutinnen 
und Therapeuten überbieten mit ihrem Mahl nicht allein die deviante Luxus- 
kultur der zeitgenössischen griechischen und römischen Mahlkultur. Sie über- 

                                                                  
13 Lukian (2. Jh. n. Chr.), Symposion.  
14 Petronius (1. Jh. n. Chr.), Satyrikon 26–79. 
15 Arist 180–300. 
16 Philo cont. Siehe unten Kapitel 3: Selbstsorge und politische Praxis in Philo von Alexan-

driens Schrift über die Therapeutinnen und Therapeuten, S. 49. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Einleitung 13 

bieten auch die idealen Symposien des Sokrates in der Darstellung des Plato und 
Xenophon, allerdings gerade damit, dass sie sich jegliches heitere Mahlvergnü-
gens der Speisen, des Weins und des heiteren Tischgespräches enthalten. Den-
noch gelangen sie mit ihrer kollektiven Reinszenierung des Exodusdramas zur 
höchsten Form der göttlichen Ekstase, zur ‚schönen Trunkenheit‘. KAPITEL 4 Jüdi-
sche Liturginnen zur Zeit des zweiten Tempels nimmt eine weitere Besonderheit von 
Philos Schrift in den Blick, nämlich die zentrale Beteiligung von Frauen am Gast-
mahl. Wie Kapitel 5 noch genauer zeigt, ist die Teilnahme von Frauen am grie-
chischen Symposium und römischen Bankett keineswegs so unüblich, wie häufig 
behauptet. Trotzdem fällt die Rolle der Therapeutinnen beim Mahl und der an-
schließenden ekstatischen Nachfeiern auf und lässt nach den kultischen Rollen 
von Frauen in der Antike fragen. Tatsächlich gilt die übliche Trennung der Ge-
schlechter in privaten und öffentlichen Räumen in den antiken Kulten gerade 
nicht. Dies wird dann am Beispiel von Texten aus Qumran, des Testaments Hiobs 
und seiner am Himmelskult der Engel teilnehmenden Töchter sowie des Gottes-
dienstes der Therapeutinnen expliziert. 
 Der zweite Teil wendet sich dann explizit den Mahlfeiern der Jesusbewegung 
vor und nach Ostern zu. KAPITEL 5, „… und sie saß zu Füßen des Herrn“ (Lk 10:39). 
Geschlechterdiskurse in antiker und frühchristlicher Mahlkultur geht der auffälligen 
Beobachtung nach, dass Frauen explizit nur im Lukasevangelium am Tisch sit-
zen, während Jesus und die übrigen aus der Nachfolgegemeinschaft in der elitä-
ren liegenden Haltung auf Speisesofas beschrieben werden. Ein genauerer Blick 
in die materielle Kultur zeigt allerdings, dass es sich hier in beiden Fällen um 
symbolische Darstellungen handelt und nicht unbedingt um materielle Wirk-
lichkeit. Die meisten Mahlzeiten fanden in der Antike im Sitzen statt und auch 
die korinthische Gemeinde traf sich vermutlich in Räumen, in denen die Menge 
zu Tisch saß. Dass Jesus und die Seinen in liegender Banketthaltung dargestellt 
werden, macht sie zu Mitgliedern einer gesellschaftlichen Elite, eine Vorstel-
lung, die modernen Jesusbildern durchaus widerspricht. Auch Frauen in der 
materiellen Kultur repräsentieren sich gelegentlich in liegender Banketthal-
tung. Wenn die neutestamentlichen Mahlerzählungen auf die explizite Darstel-
lung von liegenden Frauen beim Mahl verzichten, so lassen sich zwei Ursachen 
vermuten. Entweder nahmen die Mitglieder der Jesusbewegung und nachöster-
lichen Christusgruppen die Geschlechterdiskurse um die Tischhaltung nicht 
wahr, z. B. weil sie selbst sitzend speisten, oder sie haben weitgehend an dieser 
Stelle auf geschlechtliche Differenzierungen verzichtet. KAPITEL 6 Zweierlei Gabe-
kulturen? Jesu Speisung der Fünftausend im Kontext des antiken Euergetismus nimmt 
eine weitere besondere Mahlform in den Blick, die Massenspeisung und das 
„civic banquet“. Jesus ist nämlich keineswegs der Einzige in der Antike, der 4000 
bis 5000 Menschen auf einmal speiste. Antike Herrscher von Alexander dem 
Großen bis Caesar und Augustus wurden für ihre Massenspeisung von bis zu 
200 000 Teilnehmenden berühmt. Provinziale antike Wohltäter kopieren dieses 
Modell und werden dafür in öffentlichen Volksbeschlüssen und Inschriften ge- 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



14 Einleitung 

lobt. Auch die Speisung mit nicht ausgehenden Lebensmitteln sind aus bibli-
schen und anderen religiösen Kontexten bekannt. Was die im Markusevange-
lium erzählten Massenspeisungen von anderen unterscheidet, sind allerdings 
der Anlass, die Gruppe der die Wohltaten Empfangenden und die zur Verfügung 
stehenden Mittel. Anders als bei den Vorbildern geht es bei der Speisung der 
4000–5000 um echte Not und es nehmen die teil, die bei den übrigen Speisungen 
kaum je etwas bekommen hätten. Gerade sie erhalten das Geschenk eines for-
mellen Symposiums, das ihren Hunger stillt.  
 KAPITEL 7 Das Abendmahl im Neuen Testament. Eine Einführung gibt einen Über-
blick über die neutestamentlichen Abendmahlstexte, die Rekonstruktionen 
einer ältesten Form und die theologischen und christologischen Traditionen, die 
in diesen Worten angespielt werden. Es zeigt sich, dass der Text unabhängig von 
seinem heutigen literarischen Kontext in der Passionserzählung der synopti-
schen Evangelien entstanden ist. Lediglich im Matthäusevangelium spricht Jesus 
von der Sündenvergebung und allein das Lukasevangelium formt den Text zu 
einer Pessachfeier um. KAPITEL 8 „… was sie bei ihren Verstorbenen zu tun pflegten“ 
(EvPetr 12,50). Totenklage im entstehenden Christentum fragt, warum das Neue Testa-
ment Totenklage durchaus kennt, aber eine solche im Blick auf Jesus fehlt. Ein 
zweiter Blick auf die Passionserzählungen zeigt allerdings einige Spuren antiker 
Trauerkultur. Hinzu tritt die große Bedeutung von Klagepsalmen des und der 
Einzelnen, Ps 42/43, 22 und 69 für die Entwicklung der Gethsemane- und der 
Kreuzigungsszene. Die Beobachtungen unterstreichen die produktive Verbin-
dung von Totenklage und Passionserzählung.  
 KAPITEL 9 Frauen in die Geschichte einschreiben. Zum liturgischen Ort der Einset-
zungsworte sucht Ursprung und liturgischen Ort der Einsetzungsworte über die 
Frage nach der Gattung des kleinen Textfragments zu klären. Bisherige Antwor-
ten, Symbolhandlung oder Kultätiologie treffen nicht, insofern die Worte immer 
mit einer Passionserzählung kontextualisiert werden müssen, um Sprecher und 
Teilnehmende überhaupt zu identifizieren und Worten und Handlungen Sinn zu 
verleihen. Es handelt sich also um ein Erzählfragment, das sich im Kontext des 
antiken Totenkults als Teil von durch Frauen gesungenen Klageliedern und am 
Grab gefeierten Totenmahlzeiten kontextualisieren lässt. Dass solche Totenkla-
gen von Frauen in der Antike und z. B. auch bis in die Gegenwart gesungen wer-
den, ist ebenso unstrittig, wie ihre prominente Rolle in der Grabpflege. Leider ist 
zwar die Tatsache, nicht aber die Texte dieser Klagelieder in den schriftlichen 
und materiellen Dokumenten als solche erhalten geblieben. KAPITEL 10 „… zu 
meinem Gedächtnis.“ Totenklage und Einsetzungsworte erweitert diese Überlegun-
gen mit Beobachtungen der Traumaforschung und ethnografischen und archäo-
logischen Zeugnissen aus der antiken, frühchristlichen und ethnografisch doku-
mentierten Trauerkultur. 
 Die drei letzten Kapitel widmen sich den IDENTITÄTSDISKURSEN IM UND MIT DEM 
MAHL. Bereits die paulinischen Briefe diskutieren eine Reihe unterschiedlicher 
Machtkonflikte um die Tischgemeinschaft von jüdischen und nicht-jüdischen 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Einleitung 15 

Menschen (Gal 2,11–21), von Fleischliebhabenden und Vegetariern (Röm 14) und 
von inklusiven und exklusiven Mahlzeiten im Kontext anderer Götter und Göt-
zen und Einladungen oder Einkäufen bei Andersgläubigen (1Kor 8–10). KAPITEL 
11 Streitkultur im Neuen Testament. Dargestellt am Konflikt um die Tischgemeinschaft 
in den paulinischen Homologumena zeichnet diesen Konflikt in die jüdisch-hellenis-
tische Diskussion um das Essen vom und am Tisch von Nichtjüdinnen und Nicht-
juden ein. Hierbei geht es auch um die Neufassung einer lange prägenden Meis-
tererzählung, die frühchristliche Identität als inklusiv im Gegenüber zu einer 
jüdisch-exklusiven behaupten wollte. Die biblischen und jüdisch-hellenistischen 
Texte widersprechen dieser vermeintlichen Trennungslinie. In der hebräischen 
Bibel haben die Erzeltern kein Problem, mit Menschen aus den Nachbarvölkern 
an einem Tisch zu speisen. Erst in hellenistischer Zeit wird überhaupt diskutiert, 
ob und wie man mit nicht-jüdischen Menschen essen kann. Die Lösungsstrate-
gien sind vielfältig: Man kann die eigenen Speisen mitbringen (Jdt), auf Gekoch-
tes verzichten (Dan), sich am fremden Tisch gekochtes Essen nach eigenen 
Regeln zubereiten lassen (Arist), einen Extratisch beanspruchen (wie Ägypter in 
Gen 43,32; Joseph in JosAs 7,1) oder jegliche Tischgemeinschaft verweigern (Jub). 
Paulus selbst verfolgt in seinen Briefen verschiedene Strategien, vom radikalen 
Bestehen auf inklusiver Tischgemeinschaft im Streit mit Jakobus, Petrus und 
Barnabas in Antiochien (Gal 2,11–15) bis hin zur Aufforderung, die Gemeinschaft 
um des Reiches Gottes willen nicht mit seinen Ansprüchen an Speisen, Zeiten 
und Tischgewohnheiten zu gefährden (Röm 14,14–17).  
 KAPITEL 12 Mahl und christliche Identität bei Justin fragt, warum der spätere 
Märtyrer Justin († ca. 165) seine Verteidigungsschrift für seine Gruppe von 
Christinnen und Christen vor dem Kaiser und dem römischen Senat mit der 
Schilderung von Taufe und Mahlfeiern beschließt und warum er sie vor allem 
als Gebets- und kaum als Essenshandlung beschreibt. Die These dieses Kapitels 
ist, dass Justin das Mahl römischer Christinnen und Christen nach dem Ge-
schmack römischer Kulthandlungen modelliert. Die Einsetzungsworte, die er 
übrigens vom Mithrasmysterium nachgeahmt sieht (1 Apologie 66,4), sind hier 
eine Kultformel, die nach römischem Geschmack aus ursprünglichen schriftlich 
überlieferten Aufzeichnungen stammen (1 Apologie 66,3). KAPITEL 13 Mahlge-
meinschaft und Mahlkultur in Joseph und Aseneth nimmt sich einen Klassiker der 
neutestamentlichen Mahldiskussion vor. In dieser aus Gen 41,45 entwickelten 
Schrift wird erzählt, wie Aseneth (hebr. Asenat), die spätere Frau Josephs, sich 
zu Israels Gott bekehrt und dabei vom Brot des Erstickens und vom Trankopfer 
des Verderbens ihrer ägyptischen Götzen zum gesegneten Brot des Lebens und 
Kelch des Segens des Gottes Israels wechselt. Die Schrift wurde in der Diskussion 
um Joachim Jeremias’ Thesen zur Herkunft der „Deuteworte“ im Einsetzungs-
bericht aus dem Pessachmahl eingeführt. Der englische Forscher Georg Kilpat-
rick sah in Joseph und Aseneth den Beleg für ein jüdisches Mysterienmahl, das 
dem Abendmahl noch näherstehe als die Deuteworte aus der Pessachtradtion. 
Zwar lässt sich diese These ebenfalls nicht halten, aber die Erzählung, die die 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 Einleitung 

Gattung des antiken Romans rezipiert, führt wie andere Vertreter der Gattung 
einen Diskurs um die Unterscheidung zwischen elitärer Identität und ihrem 
Mahlverhalten und barbarischer Mahldevianz. Dabei präsentiert dieser Roman 
jüdische Mahlkultur als eine global integrierende und Menschen versöhnende 
Bankettkultur von höchsten Standards. 
 Es ist nicht allein das eine griechisch-römische Bankett, das die Mahlerzäh-
lungen des Neuen Testaments prägt. Es sind seine verschiedenen Ausprägungen 
als Massenspeisung oder Saturnalienfeier, als liturgisch-dramatische Reinsze-
nierung der biblischen Geschichte oder einem römischen Opferfest, als himm-
lischer Gottesdienst der Engel oder als Totenmahl, die sich in Erzählungen und 
Erfahrungsräume und Selbstdarstellungen jüdischer und frühchristlicher Grup-
pen spiegeln. Daher ist der intersektionale Blick auf die Mahlerzählungen so 
wichtig. In seiner Grundform dient das griechisch-römische Bankett der Selbst-
verständigung gesellschaftlicher Eliten über ihre Zugehörigkeit zu ihrer Kultur. 
Tischhaltung, Essensauswahl, Benehmen und Gespräche zeigen den Teilneh-
menden ihren gesellschaftlichen Status an und sind somit bereits Ausdruck der 
Inszenierung von Hierarchien und Identitätspolitiken. Die Vielfalt der Ge-
schlechter, der Statuszugehörigkeit und der ethnisch-kulturellen Hintergründe 
in den Gruppen, die sich im Frühjudentum und im entstehenden Christentum zu 
Tischgemeinschaften versammelten, verhandelt dort genau dies: Gemeinsames 
und Trennendes, Hierarchien und andere Formen der Vergemeinschaftung, Zu-
gehörigkeiten und Identitäten. Die Vielzahl der Entscheidungen, wer mit wem 
und was auf welche Weise essen kann oder sollte, und die Mahletikette in sitzen-
der und vielleicht auch manchmal liegender Tischhaltung, in Tavernen, in Gär-
ten, auf Wiesen und auf Friedhöfen sind deshalb ein Schlüssel, der vergessene 
Bedeutungen der Mahlerzählungen aufschließen kann, aus denen sich in den 
folgenden Jahrhunderten das eine zentrale Sakrament entwickeln wird. 
 
 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Verzeichnis der Erstveröffentlichungen 
 
 
1. (2018) „Zur Unzeit sollst du nicht philosophieren“ (Sir 32,4). Das Symposion 

als Lehr- und Lernort nach griechischen und frühjüdischen Quellen, in: M. 
Peetz / S. Huebenthal (Hg.), Ästhetik, sinnlicher Genuss und gute Manieren. 
FS H.-W. Jüngling, Berlin u. a., 441–454. 

2. (neu) Wenn Sklavinnen zu Herren werden. Die Saturnalienfeste als Utopien 
gerechter Mahlgemeinschaften.  

3. (2015) Selbstsorge und politische Praxis in Philo von Alexandriens Schrift 
über die Therapeutinnen und Therapeuten, in: A. Bieler u. a. (Hg.), Weniger 
ist mehr. Askese und Religion von der Antike bis zur Gegenwart, Leipzig, 
115–130. 

4. (2019) Jüdische Liturginnen zur Zeit des zweiten Tempels, in: J. Frey / N. 
Rupschus (Hg.), Frauen im antiken Judentum und frühen Christentum 
(WUNT II/489), Tübingen, 31–55. 

5. (2019) „… und sie saß zu Füßen des Herrn“ (Lk 10:39). Geschlechterdiskurse 
in antiker und frühchristlicher Mahlkultur, in: M. Bauks / K. Galor / J. 
Hartenstein (Hg.), Gender and Social Norms in Ancient Israel, Early Judaism 
and Early Christianity: Texts and Material Culture, JAJ.S 28, Göttingen, 119–
141.  

6. (2015) Zweierlei Gabekulturen? Jesu Speisung der Fünftausend im Kontext 
des antiken Euergetismus, in: A. Grund (Hg.), Opfer, Geschenke, Almosen. Die 
Gabe in Religion und Gesellschaft, Stuttgart, 47–63. 

7. (2008), Das Abendmahl im Neuen Testament. Eine Einführung, in: J. Harten-
stein u. a. (Hg.), „Eine gewöhnliche und harmlose Speise?“ Von den Ent-
wicklungen frühchristlicher Abendmahlstraditionen, Gütersloh, 19–33. 

8. (2011) „… was sie bei ihren Verstorbenen zu tun pflegten“ (EvPetr 12,50). 
Totenklage im entstehenden Christentum, in: Christoph Elsas (Hg.), Sterben, 
Tod und Trauer in den Religionen und Kulturen der Welt. Band 2: Die Würde 
des Menschen am Lebensende in Theorie und Praxis, Berlin, 282–303. 

9. (2018) Frauen in die Geschichte einschreiben. Zum liturgischen Ort der 
Einsetzungsworte, Early Christianity 9, 255–274. 

10. (2022) „… zu meinem Gedächtnis.“ Totenklage und Einsetzungsworte, in: A. 
Berlis u. a. (Hg.), Die Geschlechter des Todes, Göttingen, 281–297. 

11. (2021) Streitkultur im Neuen Testament. Dargestellt am Konflikt um die 
Tischgemeinschaft in den paulinischen Homologumena, Wiener Jahrbuch 
für Theologie 13, 81–92. 

12. (2012) Mahl und christliche Identität bei Justin, in: M. Klinghardt / H. Taus-
sig (Hg.), Mahl und religiöse Identität im frühen Christentum (TANZ 56), 
Tübingen, 279–305. 

13. (neu) Mahlgemeinschaft und Mahlkultur in Joseph und Aseneth. 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 
 
 
 
 
 
 

Zur Kulturgeschichte 
des Mahls 

Zur Kulturgeschichte des Mahls 
 

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




