Einleitung

Das gemeinsame Essen ist eine wichtige soziale Vergemeinschaftung im entste-
henden Christentum. Diese Grundtatsache spiegelt sich auf vielfiltige Weise in
frihjidischen und neutestamentlichen Texten. Die hier versammelten Aufsitze
verfolgen das Ziel, die Pluralitit dieser Bankettformen und Mahldiskurse wie-
derzuentdecken. In den Texten des entstehenden Christentums und seines Um-
felds wird nicht allein iiber inklusive und exklusive Tischgemeinschaften zwi-
schen jiidischen und nicht-jlidischen Menschen diskutiert; hier wird auch die
Gemeinschaft von Frauen und Mannern, versklavten und freien, armen und rei-
chen Menschen verhandelt. Die je spezifische Form einer Mahlfeier und Bankett-
kultur demonstriert behauptete und erhoffte Zugehorigkeit zu bestimmten Kul-
turen und ihren gesellschaftlichen Eliten. In der jeweiligen Darstellung eines
Banketts spiegeln sich somit auch Hoffnungen, Wiinsche, Kritiken und Selbst-
verstindnisse der erzdhlenden Gruppen. Der Band mdchte diese Vielfalt, inklu-
sive der hier verhandelten Theologien und Christologien, wiederentdecken.
Mindestens einige Mahlfeiern wurden nicht allein ,zu seinem Gedichtnis’, son-
dern auch im Erleben der Gegenwart des gekreuzigten Auferstandenen gefeiert.

Das Buch verdankt sich einer langen und kontextreichen Entstehungsge-
schichte. Sie begann, als 2001 der Deutsche Evangelische Kirchentag in Frankfurt
eine umstrittene Liturgie fiir das Feierabendmahl veréffentlichte. Ein eilig ein-
berufenes Podium stellte mir die Frage, ob man die liturgischen Einsetzungs-
worte umformulieren darf.' Bei der Priifung der einschligigen Texte kann die
Antwort der Neutestamentlerin nur positiv lauten. Alle vier neutestamentlichen
Belegstellen sowie der frithchristliche Autor Justin Mitte des 2. Jahrhunderts for-
mulieren Jesu Mahlhandlung und Worte bei seinem letzten Abendmahl etwas
anders.” Die in lutherischen und unierten sowie rémisch-katholischen Liturgien
tibliche Form bietet sogar eine sechste Version, die nicht nur alle vier neutesta-
mentlichen Versionen addiert, sondern auch einen weiteren Imperativ ,,Nehmt
hin und“ vor dem Kelchwort hinzuftigt.’

Zugleich stellt sich die Frage, wie diese inhaltlich gleichen, aber im Wortlaut
und Detail unterschiedlichen Erzihlfragmente, die wir als Einsetzungsworte

Vgl. hierzu die Dokumentation: ,Was ist Protestanten heilig am Abendmahl? Podiums-
gesprich auf dem DEKT in Frankfurt, in: Christoph Quarch und Dirk Rademacher im Auf-
trag des DEKT (Hg.), Deutscher Evangelischer Kirchentag Frankfurt am Main 2001. Doku-
mente, Giitersloh 2001, 289-298.

> In Reihenfolge ihrer literarischen Erstdokumentation: 1Kor 11,23-26; Mk 14,22-25; Mt
26,26-29; Lk 22,15-20 und Justin, 1. Apologie 66,3.

Siehe den Vergleich Kapitel 7: Das Abendmahl im Neuen Testament, 133. Reformierte
Liturgien verwenden den Text aus 1Kor 11,23-26.

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



10 Einleitung

kennen, entstanden sind und wie sie in den Kontexten frithchristlicher Mahl-
feiern prisentiert wurden. Eine Gruppe von Priesterinnen und Pfarrern gab es
ja noch lange nicht. Die ersten Thesen hierzu entwickelte ich auf den Tagungen
der deutschsprachigen Neutestamentlerinnen der European Society of Women
in Theological Research (ESWTR), die von 2003 bis 2008 zum Thema Abendmahl
arbeiteten. Seither habe ich kontinuierlich an der Entstehung und Vielfalt friith-
jldischer und frithchristlicher Mahlfeiern und ihren antiken Kontexten weiter-
gearbeitet. Wie seit Langem bekannt ist, verweist der sogenannte Wiederho-
lungsbefehl ,,Dieses tut zu meinem Gedéchtnis“ (1Kor 11,24; Lk 22,19) und ,,Die-
ses tut, sooft ihr trinket, zu meinem Gedichtnis* (1Kor 11,25) in den Kontext
antiker Totenmahlzeiten. Hier, so mdchte ich in Kapitel 8-10 zeigen, ist der Ort,
an dem diese Worte im Kontext einer dramatisch erzihlten Passionserzihlung
entstanden sind und zwar als Teil von Klageliedern, die vor allem von Frauen bei
Mabhlzeiten an den Gribern in den Vorstiddten gesungen wurden. Ohne Einset-
zungswort, aber ebenfalls im Grabkontext, ist diese Formulierung auch im Mar-
kus- und Matthiusevangelium verortet. Jesus interpretiert die Salbung der na-
menlosen Frau in Betanien als ,,Salbung seines Leibes oder Leichnams zum Be-
gribnis*, Sein abschlieBendes Wort: ,,Amen, ich sage euch, wo immer das Evan-
gelium in der ganzen Welt verkiindet wird, wird auch, was sie getan hat, erzahlt
werden, zu ihrem Gedichtnis“®, erinnert daran, dass das Mahl nicht allein an
Jesu Leiden, Sterben und Auferstehen erinnert, sondern auch an diejenigen, die
seine Erinnerung geformt, erzahlt und als Evangelium verkiindet haben.

Das Mahl, das mit dem Erzdhlfragment der Einsetzungsworte verbunden ist,
ist dabei keineswegs die einzige Form der Tischgemeinschaft aus der Jesustradi-
tion. Die Evangelien sind voller szenischer Erzdhlungen, in denen Jesus und die
Seinen bei Abgabenpichtern (Zdllnern) und Pharisdern eingeladen sind,” von
Gleichnissen, die groe Hochzeitsfeiern mit {iberraschenden Wendungen be-
schreiben,® von Worten iiber das Himmelreich als festliches Bankett und seine

Der erste Aufsatz ist: Die Frauen von Jerusalem und die Entstehung des Abendmahls. Zum
religionsgeschichtlichen Hintergrund der Einsetzungsworte im Neuen Testament, in:
Judith Hartenstein / Silke Petersen / Angela Standhartinger (Hg.), ,,Eine gewdhnliche und
harmlose Speise?” Von den Entwicklungen frithchristlicher Abendmahlstraditionen, Gii-
tersloh 2008, 74-104. Aus demselben Band stammt Kapitel 7 in diesem Band. Aus dem Kon-
text der Neutestamentlerinnen der ESWTR stammt auch der Band: Weniger ist mehr.
Askese und Religion von der Antike bis zur Gegenwart, herausgegeben von Andrea Bieler,
Christine Gerber, Silke Petersen und Angela Standhartinger, Leipzig 2015, aus dem Kapitel
3 entnommen ist.
® Mk 14,8 / Mt 26,13. Das griechische Wort o&pa bedeutet Leib und Leichnam.
Mk 14,9 vgl. Mt 26,9. Ein weiterer Aspekt der Erzahlung ist die Salbung zum Messias. Siehe
zu diesem Text unten Kapitel 8: ,,Was sie bei ihren Verstorbenen zu tun pflegten®, S. 149.
7 Mabhlzeiten mit Abgabenpichtern: Mk 2,15-17 par.; Lk 19,1-10; Mahlzeiten auf Einladung
bei Pharisdern, Lk 7,25-50; 14,1ff.
®  Mahlzeiten in Gleichnissen Lk 14,15-24 / Mt 22,1-14; Lk 12,35-38; Lk 14,7-14 (?); Lk 17,7-
10; vgl. auch Mt 25,1-13; Joh 2,1-10.

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung 11

Einlassbedingungen.’ Uberall zeigt sich die Zentralitit dieser Kulturform, in die
sich auch das antike Judentum inklusive der Jesus- und Osterbewegung ein-
schreibt.

Die Kulturgeschichte antiker Bankette war das Thema des Seminars Greco-
Roman Meals, dem ich 2003 und 2009 angehdrte und das sich jahrlich beim An-
nual Meeting der Society of Biblical Literature in den USA versammelte. Sozial-
geschichtliche Leitthese dieses Seminars war, dass alle antiken Bankette einer
gemeinsamen Grundform folgen, in der eine Gruppe von Gleichberechtigten
(freie Minner) in vornehmer liegender Speisehaltung gemeinsam speist und
dann zu einem Trinkgelage mit Tischgesprdchen und deren Unterhaltungspro-
gramm {ibergeht.” Vom gemeinsamen Essen (deipnon/cena) zum Trinkgelage
(symposion) wird mit einer Trankspende an Géttinnen und Gotter (libation) iiber-
geleitet." Jedes antike Mahl, so die These des Seminars, ist somit religids mar-
kiert. Das entstehende Christentum versammle sich wie alle anderen philoso-
phischen, religiésen, kultischen Gruppen, Vereine und sonstige Festgesellschaf-
ten beim Mahl, dessen Grundform liturgisch prigend war.

Diese Bankettkultur lidsst sich besonders in einer Literaturgattung von
Dialogen berithmter Menschen beim Symposium erkennen, wie sie von Platon
und Xenophon in ihren Beschreibungen von Symposien unter Anwesenheit des
Sokrates begriindet wurde und viele Nachahmer fand. Solche zu groRe Ausfiihr-
lichkeit tendierenden Gespriche gibt es auch zum Thema des richtigen Tisch-
verhaltens und der Mahlettikette sowie der angemessenen Speisen. Beispiele
solcher Schriften bietet Plutarch (45-125 n. Chr.), Athenaeus (2. Jh. n. Chr.) und
(bezogen auf Saturnalienfestgebrduche) der spitantike christliche Autor Macro-
bius (4.-5. Jh. n. Chr.)."”” Es gibt aber auch satirische Verfremdungen des Philoso-
phenbanketts durch Lukian, bei dem sich die Mitglieder verschiedener Schulen

° Lk 13,28f. / Mt 8,11f.; Mk 14,25par.
Vgl. Dennis Smith, From Symposium to Eucharist: The Banquet in the Early Christian
World, Minneapolis 2003. Matthias Klinghardt, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemein-
schaft. Soziologie und Liturgie frithchristlicher Mahlfeiern (TANZ 13), Tiibingen 1996; Hal
E. Taussig, In the Beginning Was the Meal: Social Experimentation & Early Christian Iden-
tity, Minneapolis 2009. Die Ergebnisse des Seminars sind auch dokumentiert in Dennis E.
Smith und Hal Taussig (Hg.), Meals in the Early Christian World. Social Formation, Experi-
mentation and Conflict at the Table, New York 2012; Susan Marks / Hal Taussig (Hg.), Meals
in Early Judaism. Social Formation at the Table, New York 2014 sowie in Soham Al-Suadi
und Peter-Ben Smit (Hg.), T&T Clark Handbook to Early Christian Meals in the Greco-
Roman World, London / New York 2019.
" Siehe hierzu ausfiihrlich, Kapitel 5, ,,... und sie saR zu FiiRen des Herrn* (Lk 10,39). Ge-
schlechterdiskurse in antiker und friithchristlicher Mahlkultur, S. 95.
> Plutarch, mor. 146B-164D: Gastmahl der sieben Weisen; mor. 612C-748D: Tischgespréche
in 9 Biichern. Athenius, Gelehrtenmahl (Deipnosophistae) in 15 Biichern; Macrobius, Sa-
turnalia, ein Gelehrtengesprich in sieben Biichern iiber das Saturnalienfest am Saturna-
lienfest.

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



12 Einleitung

am Ende sogar priigeln.”” Die cena Trimalchionis erzihlt von einer in einer
Katastrophe endenden Einladung durch den reich gewordenen und in jeder
Hinsicht haltlosen freigelassenen Trimalchio." Auch jiidische Texte rezipieren
diese Form, etwa das fiktive siebentégige Gastmahl der 72 Ubersetzer der grie-
chischen Bibel bei Ptolemédus I1. in Alexandria, die vom Konig {iber gutes Regieren
befragt werden," oder das die Méhler des Sokrates und Xenophon iiberbietende
Festmahl der von Philo beschriebenen Therapeutinnen und Therapeuten.'®
Uberall ist das Verhalten beim Mahl Ausweis von Kultur oder Unkultur der be-
teiligten Charaktere und des kulturellen Standards der beschriebenen Gruppe.

Die folgenden Kapitel wollen frithchristliche Mahlpraxis und ihre Darstel-
lungen in die Vielfalt der antiken Mahlkultur einzeichnen. Der erste Hauptteil
beleuchtet vier spezifische Kontexte der KULTURGESCHICHTE DES MAHLS. Die Zen-
tralitit des Mahls in den Gruppen des entstehenden Christentums lieRe ver-
muten, dass das Mahl auch der Ort der Lehre und Verkiindigung par excellence
sein miisste. KAPITEL 1 ,,Zur Unzeit sollst du nicht philosophieren® (Sir 32,4). Das
Symposion als Lehr- und Lernort nach griechischen und friihjiidischen Quellen zeigt
jedoch, dass die antike Symposienliteratur diese Vorstellung gerade nicht best-
tigt. Das Symposium ist kein Ort der Belehrung durch wenige, sondern ein Ort
des gemeinsam geteilten Gesprichs tiber heitere Themen wie z.B. die Liebe
(Plato, Symposium) oder Speisen, Tischgebrduche und entsprechende Dichter-
zitate (Plutarch, Athenaeus, Macrobius) oder ein Ort von Musik und gemeinsa-
men Gesang. Die Darstellung solcher Symposien profiliert die Charaktere durch
Darstellung ihrer Beschiftigung in heiteren Stunden. KAPITEL 2 Wenn Sklavinnen
zu Herrn werden. Die Saturnalienfeste als Utopien gerechter Mahlgemeinschaften fasst
mit den rémischen Saturnalien respektive dem griechischen Kronosfest einen
spezifischen Mahlkontext ins Auge, den Karneval. Das Kapitel fragt dabei auch,
ob und wann jemals versklavte Menschen am Bankett teilnehmen. Der Karneval
ist eine Gelegenheit, jedenfalls fiir wenige. Er enthilt dabei Ansitze einer gesell-
schaftlichen Utopie, die sich im Ansatz in einigen lukanischen Gleichnissen spie-
gelt.

KAPITEL 3 Selbstsorge und politische Praxis in Philo von Alexandriens Schrift iiber
die Therapeutinnen und Therapeuten iiberpriift Michel Foucaults Thesen einer stoi-
schen und friihchristlichen Selbstsorge durch asketischen Verzicht anhand des
idealen Mahls der Gruppe jiidischer Asketinnen und Asketen. Die von Philo von
Alexandria in seiner Schrift De vita Contemplativa beschriebenen Therapeutinnen
und Therapeuten iiberbieten mit ihrem Mahl nicht allein die deviante Luxus-
kultur der zeitgendssischen griechischen und rémischen Mahlkultur. Sie tiber-

Lukian (2. Jh. n. Chr.), Symposion.

" Petronius (1. Jh. n. Chr.), Satyrikon 26-79.

5 Arist 180-300.

Philo cont. Siehe unten Kapitel 3: Selbstsorge und politische Praxis in Philo von Alexan-
driens Schrift tiber die Therapeutinnen und Therapeuten, S. 49.

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung 13

bieten auch die idealen Symposien des Sokrates in der Darstellung des Plato und
Xenophon, allerdings gerade damit, dass sie sich jegliches heitere Mahlvergnii-
gens der Speisen, des Weins und des heiteren Tischgespriches enthalten. Den-
noch gelangen sie mit ihrer kollektiven Reinszenierung des Exodusdramas zur
hochsten Form der géttlichen Ekstase, zur ,schonen Trunkenheit’. KAPITEL 4 Jiidi-
sche Liturginnen zur Zeit des zweiten Tempels nimmt eine weitere Besonderheit von
Philos Schrift in den Blick, ndmlich die zentrale Beteiligung von Frauen am Gast-
mahl. Wie Kapitel 5 noch genauer zeigt, ist die Teilnahme von Frauen am grie-
chischen Symposium und romischen Bankett keineswegs so uniiblich, wie héufig
behauptet. Trotzdem fillt die Rolle der Therapeutinnen beim Mahl und der an-
schlieRenden ekstatischen Nachfeiern auf und ldsst nach den kultischen Rollen
von Frauen in der Antike fragen. Tats4chlich gilt die tibliche Trennung der Ge-
schlechter in privaten und 6ffentlichen Riumen in den antiken Kulten gerade
nicht. Dies wird dann am Beispiel von Texten aus Qumran, des Testaments Hiobs
und seiner am Himmelskult der Engel teilnehmenden Téchter sowie des Gottes-
dienstes der Therapeutinnen expliziert.

Der zweite Teil wendet sich dann explizit den Mahlfeiern der Jesusbewegung
vor und nach Ostern zu. KAPITEL 5, ,,... und sie saf zu FiifSen des Herrn* (Lk 10:39).
Geschlechterdiskurse in antiker und friihchristlicher Mahlkultur geht der auffilligen
Beobachtung nach, dass Frauen explizit nur im Lukasevangelium am Tisch sit-
zen, wihrend Jesus und die iibrigen aus der Nachfolgegemeinschaft in der elitd-
ren liegenden Haltung auf Speisesofas beschrieben werden. Ein genauerer Blick
in die materielle Kultur zeigt allerdings, dass es sich hier in beiden Fillen um
symbolische Darstellungen handelt und nicht unbedingt um materielle Wirk-
lichkeit. Die meisten Mahlzeiten fanden in der Antike im Sitzen statt und auch
die korinthische Gemeinde traf sich vermutlich in Riumen, in denen die Menge
zu Tisch saf. Dass Jesus und die Seinen in liegender Banketthaltung dargestellt
werden, macht sie zu Mitgliedern einer gesellschaftlichen Elite, eine Vorstel-
lung, die modernen Jesusbildern durchaus widerspricht. Auch Frauen in der
materiellen Kultur reprdsentieren sich gelegentlich in liegender Banketthal-
tung. Wenn die neutestamentlichen Mahlerzihlungen auf die explizite Darstel-
lung von liegenden Frauen beim Mahl verzichten, so lassen sich zwei Ursachen
vermuten, Entweder nahmen die Mitglieder der Jesusbewegung und nachgster-
lichen Christusgruppen die Geschlechterdiskurse um die Tischhaltung nicht
wahr, z. B. weil sie selbst sitzend speisten, oder sie haben weitgehend an dieser
Stelle auf geschlechtliche Differenzierungen verzichtet. KAPITEL 6 Zweierlei Gabe-
kulturen? Jesu Speisung der Fiinftausend im Kontext des antiken Euergetismus nimmt
eine weitere besondere Mahlform in den Blick, die Massenspeisung und das
,civic banquet®. Jesus ist ndmlich keineswegs der Einzige in der Antike, der 4000
bis 5000 Menschen auf einmal speiste. Antike Herrscher von Alexander dem
GroRen bis Caesar und Augustus wurden fiir ihre Massenspeisung von bis zu
200 000 Teilnehmenden berithmt. Provinziale antike Wohltéiter kopieren dieses
Modell und werden dafiir in 6ffentlichen Volksbeschliissen und Inschriften ge-

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



14 Einleitung

lobt. Auch die Speisung mit nicht ausgehenden Lebensmitteln sind aus bibli-
schen und anderen religiésen Kontexten bekannt. Was die im Markusevange-
lium erzihlten Massenspeisungen von anderen unterscheidet, sind allerdings
der Anlass, die Gruppe der die Wohltaten Empfangenden und die zur Verfiigung
stehenden Mittel. Anders als bei den Vorbildern geht es bei der Speisung der
4000-5000 um echte Not und es nehmen die teil, die bei den iibrigen Speisungen
kaum je etwas bekommen hitten. Gerade sie erhalten das Geschenk eines for-
mellen Symposiums, das ihren Hunger stillt.

KAPITEL 7 Das Abendmahl im Neuen Testament. Eine Einfiihrung gibt einen Uber-
blick iiber die neutestamentlichen Abendmahlstexte, die Rekonstruktionen
einer 4ltesten Form und die theologischen und christologischen Traditionen, die
in diesen Worten angespielt werden. Es zeigt sich, dass der Text unabhingig von
seinem heutigen literarischen Kontext in der Passionserzihlung der synopti-
schen Evangelien entstanden ist. Lediglich im Matth4usevangelium spricht Jesus
von der Siindenvergebung und allein das Lukasevangelium formt den Text zu
einer Pessachfeier um. KAPITEL 8 ,,... was sie bei ihren Verstorbenen zu tun pflegten
(EvPetr 12,50). Totenklage im entstehenden Christentum fragt, warum das Neue Testa-
ment Totenklage durchaus kennt, aber eine solche im Blick auf Jesus fehlt. Ein
zweiter Blick auf die Passionserzdhlungen zeigt allerdings einige Spuren antiker
Trauerkultur. Hinzu tritt die groe Bedeutung von Klagepsalmen des und der
Einzelnen, Ps 42/43, 22 und 69 fiir die Entwicklung der Gethsemane- und der
Kreuzigungsszene. Die Beobachtungen unterstreichen die produktive Verbin-
dung von Totenklage und Passionserzihlung.

KAPITEL 9 Frauen in die Geschichte einschreiben. Zum liturgischen Ort der Einset-
zungsworte sucht Ursprung und liturgischen Ort der Einsetzungsworte iiber die
Frage nach der Gattung des kleinen Textfragments zu kldren. Bisherige Antwor-
ten, Symbolhandlung oder Kultitiologie treffen nicht, insofern die Worte immer
mit einer Passionserzdhlung kontextualisiert werden miissen, um Sprecher und
Teilnehmende {iberhaupt zu identifizieren und Worten und Handlungen Sinn zu
verleihen. Es handelt sich also um ein Erzihlfragment, das sich im Kontext des
antiken Totenkults als Teil von durch Frauen gesungenen Klageliedern und am
Grab gefeierten Totenmahlzeiten kontextualisieren ldsst. Dass solche Totenkla-
gen von Frauen in der Antike und z. B. auch bis in die Gegenwart gesungen wer-
den, ist ebenso unstrittig, wie ihre prominente Rolle in der Grabpflege. Leider ist
zwar die Tatsache, nicht aber die Texte dieser Klagelieder in den schriftlichen
und materiellen Dokumenten als solche erhalten geblieben. KaprTeL 10 ,,... zu
meinem Geddchtnis.“ Totenklage und Einsetzungsworte erweitert diese Uberlegun-
gen mit Beobachtungen der Traumaforschung und ethnografischen und archio-
logischen Zeugnissen aus der antiken, frithchristlichen und ethnografisch doku-
mentierten Trauerkultur.

Die drei letzten Kapitel widmen sich den IDENTITATSDISKURSEN IM UND MIT DEM
MAHL. Bereits die paulinischen Briefe diskutieren eine Reihe unterschiedlicher
Machtkonflikte um die Tischgemeinschaft von jiidischen und nicht-jidischen

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



Einleitung 15

Menschen (Gal 2,11-21), von Fleischliebhabenden und Vegetariern (Rm 14) und
von inklusiven und exklusiven Mahlzeiten im Kontext anderer Gétter und Got-
zen und Einladungen oder Einkdufen bei Andersgldubigen (1Kor 8-10). KAPITEL
11 Streitkultur im Neuen Testament. Dargestellt am Konflikt um die Tischgemeinschaft
in den paulinischen Homologumena zeichnet diesen Konflikt in die jiidisch-hellenis-
tische Diskussion um das Essen vom und am Tisch von Nichtjiidinnen und Nicht-
juden ein. Hierbei geht es auch um die Neufassung einer lange prigenden Meis-
tererzdhlung, die frithchristliche Identitdt als inklusiv im Gegeniiber zu einer
jiidisch-exklusiven behaupten wollte. Die biblischen und jiidisch-hellenistischen
Texte widersprechen dieser vermeintlichen Trennungslinie. In der hebréischen
Bibel haben die Erzeltern kein Problem, mit Menschen aus den Nachbarvolkern
an einem Tisch zu speisen. Erst in hellenistischer Zeit wird tiberhaupt diskutiert,
ob und wie man mit nicht-jlidischen Menschen essen kann. Die Lésungsstrate-
gien sind vielfiltig: Man kann die eigenen Speisen mitbringen (Jdt), auf Gekoch-
tes verzichten (Dan), sich am fremden Tisch gekochtes Essen nach eigenen
Regeln zubereiten lassen (Arist), einen Extratisch beanspruchen (wie Agypter in
Gen 43,32; Joseph in JosAs 7,1) oder jegliche Tischgemeinschaft verweigern (Jub).
Paulus selbst verfolgt in seinen Briefen verschiedene Strategien, vom radikalen
Bestehen auf inklusiver Tischgemeinschaft im Streit mit Jakobus, Petrus und
Barnabas in Antiochien (Gal 2,11-15) bis hin zur Aufforderung, die Gemeinschaft
um des Reiches Gottes willen nicht mit seinen Anspriichen an Speisen, Zeiten
und Tischgewohnheiten zu gefdhrden (R6m 14,14-17).

KAPITEL 12 Mahl und christliche Identitdt bei Justin fragt, warum der spitere
Mirtyrer Justin (T ca. 165) seine Verteidigungsschrift fiir seine Gruppe von
Christinnen und Christen vor dem Kaiser und dem rémischen Senat mit der
Schilderung von Taufe und Mahlfeiern beschlieBt und warum er sie vor allem
als Gebets- und kaum als Essenshandlung beschreibt. Die These dieses Kapitels
ist, dass Justin das Mahl rémischer Christinnen und Christen nach dem Ge-
schmack romischer Kulthandlungen modelliert. Die Einsetzungsworte, die er
tibrigens vom Mithrasmysterium nachgeahmt sieht (1 Apologie 66,4), sind hier
eine Kultformel, die nach rémischem Geschmack aus urspriinglichen schriftlich
iberlieferten Aufzeichnungen stammen (1 Apologie 66,3). KAPITEL 13 Mahlge-
meinschaft und Mahlkultur in Joseph und Aseneth nimmt sich einen Klassiker der
neutestamentlichen Mahldiskussion vor. In dieser aus Gen 41,45 entwickelten
Schrift wird erzihlt, wie Aseneth (hebr. Asenat), die spétere Frau Josephs, sich
zu Israels Gott bekehrt und dabei vom Brot des Erstickens und vom Trankopfer
des Verderbens ihrer dgyptischen Gotzen zum gesegneten Brot des Lebens und
Kelch des Segens des Gottes Israels wechselt. Die Schrift wurde in der Diskussion
um Joachim Jeremias’ Thesen zur Herkunft der ,Deuteworte” im Einsetzungs-
bericht aus dem Pessachmahl eingefiihrt. Der englische Forscher Georg Kilpat-
rick sah in Joseph und Aseneth den Beleg fiir ein jiidisches Mysterienmahl, das
dem Abendmahl noch niherstehe als die Deuteworte aus der Pessachtradtion.
Zwar ldsst sich diese These ebenfalls nicht halten, aber die Erzdhlung, die die

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



16 Einleitung

Gattung des antiken Romans rezipiert, fithrt wie andere Vertreter der Gattung
einen Diskurs um die Unterscheidung zwischen elitdrer Identitdt und ihrem
Mahlverhalten und barbarischer Mahldevianz. Dabei prisentiert dieser Roman
jiidische Mahlkultur als eine global integrierende und Menschen verséhnende
Bankettkultur von hochsten Standards.

Es ist nicht allein das eine griechisch-rémische Bankett, das die Mahlerzih-
lungen des Neuen Testaments prigt. Es sind seine verschiedenen Auspragungen
als Massenspeisung oder Saturnalienfeier, als liturgisch-dramatische Reinsze-
nierung der biblischen Geschichte oder einem rémischen Opferfest, als himm-
lischer Gottesdienst der Engel oder als Totenmahl, die sich in Erzdhlungen und
Erfahrungsriume und Selbstdarstellungen jiidischer und frithchristlicher Grup-
pen spiegeln. Daher ist der intersektionale Blick auf die Mahlerzidhlungen so
wichtig. In seiner Grundform dient das griechisch-rémische Bankett der Selbst-
verstindigung gesellschaftlicher Eliten iiber ihre Zugehdrigkeit zu ihrer Kultur.
Tischhaltung, Essensauswahl, Benehmen und Gespriche zeigen den Teilneh-
menden ihren gesellschaftlichen Status an und sind somit bereits Ausdruck der
Inszenierung von Hierarchien und Identititspolitiken. Die Vielfalt der Ge-
schlechter, der Statuszugehérigkeit und der ethnisch-kulturellen Hintergriinde
in den Gruppen, die sich im Frithjudentum und im entstehenden Christentum zu
Tischgemeinschaften versammelten, verhandelt dort genau dies: Gemeinsames
und Trennendes, Hierarchien und andere Formen der Vergemeinschaftung, Zu-
gehorigkeiten und Identitéten. Die Vielzahl der Entscheidungen, wer mit wem
und was auf welche Weise essen kann oder sollte, und die Mahletikette in sitzen-
der und vielleicht auch manchmal liegender Tischhaltung, in Tavernen, in Gir-
ten, auf Wiesen und auf Friedhéfen sind deshalb ein Schliissel, der vergessene
Bedeutungen der Mahlerzidhlungen aufschlieRen kann, aus denen sich in den
folgenden Jahrhunderten das eine zentrale Sakrament entwickeln wird.

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



Verzeichnis der Erstverdffentlichungen

10.

11.

12.

13.

(2018) ,,Zur Unzeit sollst du nicht philosophieren (Sir 32,4). Das Symposion
als Lehr- und Lernort nach griechischen und frithjiidischen Quellen, in: M.
Peetz / S. Huebenthal (Hg.), Asthetik, sinnlicher Genuss und gute Manieren.
FS H.-W. Jiingling, Berlin u. a., 441-454.

(neu) Wenn Sklavinnen zu Herren werden. Die Saturnalienfeste als Utopien
gerechter Mahlgemeinschaften.

(2015) Selbstsorge und politische Praxis in Philo von Alexandriens Schrift
iiber die Therapeutinnen und Therapeuten, in: A, Bieler u. a. (Hg.), Weniger
ist mehr. Askese und Religion von der Antike bis zur Gegenwart, Leipzig,
115-130.

(2019) Jiidische Liturginnen zur Zeit des zweiten Tempels, in: J. Frey / N,
Rupschus (Hg.), Frauen im antiken Judentum und frithen Christentum
(WUNT 11/489), Tiibingen, 31-55.

(2019) ,,... und sie saR zu FiiRen des Herrn* (Lk 10:39). Geschlechterdiskurse
in antiker und friihchristlicher Mahlkultur, in: M. Bauks / K. Galor / ]J.
Hartenstein (Hg.), Gender and Social Norms in Ancient Israel, Early Judaism
and Early Christianity: Texts and Material Culture, JAJ.S 28, G6ttingen, 119-
141.

(2015) Zweierlei Gabekulturen? Jesu Speisung der Fiinftausend im Kontext
des antiken Euergetismus, in: A. Grund (Hg.), Opfer, Geschenke, Almosen. Die
Gabe in Religion und Gesellschaft, Stuttgart, 47-63.

(2008), Das Abendmahl im Neuen Testament. Eine Einfithrung, in; J. Harten-
stein u. a. (Hg.), ,,Eine gewdhnliche und harmlose Speise?* Von den Ent-
wicklungen frithchristlicher Abendmahlstraditionen, Giitersloh, 19-33.
(2011) ,,... was sie bei ihren Verstorbenen zu tun pflegten (EvPetr 12,50).
Totenklage im entstehenden Christentum, in: Christoph Elsas (Hg.), Sterben,
Tod und Trauer in den Religionen und Kulturen der Welt. Band 2: Die Wiirde
des Menschen am Lebensende in Theorie und Praxis, Berlin, 282-303.
(2018) Frauen in die Geschichte einschreiben. Zum liturgischen Ort der
Einsetzungsworte, Early Christianity 9, 255-274.

(2022) ,,... zu meinem Gedichtnis.” Totenklage und Einsetzungsworte, in: A.
Berlis u. a. (Hg.), Die Geschlechter des Todes, Gottingen, 281-297.

(2021) Streitkultur im Neuen Testament. Dargestellt am Konflikt um die
Tischgemeinschaft in den paulinischen Homologumena, Wiener Jahrbuch
fiir Theologie 13, 81-92.

(2012) Mahl und christliche Identitét bei Justin, in: M. Klinghardt / H. Taus-
sig (Hg.), Mahl und religidse Identitét im frithen Christentum (TANZ 56),
Tiibingen, 279-305.

(neu) Mahlgemeinschaft und Mahlkultur in Joseph und Aseneth.

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart



Hebynis Jawwey|yoy ‘M ¥20Z ©



Zur Kulturgeschichte
des Mahls

© 2024 W. Kohlhammer, Stuttgart





