
Rudolf Langthaler / Magnus Striet

Vernunftreligion statt
Kirchenglaube?

Kants unerledigte Anfragen
an die Theologie



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2024
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © mauritius images

Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN 978-3-451-02413-9

E-Book (PDF) 978-3-451-83402-8



Inhalt

Vorwort
Rudolf Langthaler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Vorwort
Magnus Striet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Strittige theologisch-christliche Themen im Denken Kants –
„fraglos ein Ärgernis“ für die „Orthodoxie“?
Rudolf Langthaler

0. Einleitendes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

1. Zu Kants Kritik der Gottesbeweise in der traditionellen
„theologia naturalis“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

2. Jesus als Lehrer der „Vernunftreligion“ . . . . . . . . . . 44

3. Zu Kants Sicht der „Gottessohnschaft“ Jesu . . . . . . . 53

4. … und des „stellvertretenden Sühnetodes“ Jesu . . . . . 65

5. Ein Blick auf Kants entsprechend modifizierte
„Gnadenlehre“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

6. Ein vermutlich nach wie vor strittiges Problem:
„Autonomie versus Theonomie“? . . . . . . . . . . . . . . 77

7. Exkurs: Kants „Würde“-Konzeption mit Blick auf die
Vatikan-„Erklärung“ „dignitas infinita“. . . . . . . . . . 90

8. Ein Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

5



Unausgeschöpfte theologische Produktivkraft: Immanuel Kant
Magnus Striet

1. Kant und das Orthodoxieproblem . . . . . . . . . . . . . 102

2. Kants Kritik der „rationalen Theologie“ –
und die Folgen für die Theologie . . . . . . . . . . . . . . 119

3. Entweder Vernunft- oder Offenbarungsglaube? . . . . . 131

4. Eine andere Soteriologie ist möglich . . . . . . . . . . . . 135

5. Gnade – und Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163

6. Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

Inhalt6



Vorwort von Rudolf Langthaler

Der 300. Geburtstag von Immanuel Kant bedeutet nicht nur für
die Philosophie, sondern wohl auch für „Kirche und Theologie“
ein buchstäblich denk-würdiges Datum, zumal Kants Auseinan-
dersetzung mit zentralen Gehalten des Christentums offenbar
nach wie vor in mehrfacher Hinsicht auch eine besondere He-
rausforderung darstellt: Sein Bemühen um eine denkerische An-
eignung der christlichen Lehrgehalte ging bekanntlich auch mit
einer eindringlichen Infragestellung (Problematisierung) wesent-
licher Gehalte des christlichen Glaubens einher – zu nennen sind
diesbezüglich natürlich ganz besonders die Themenfelder „Na-
türliche Theologie“ („Gottesbeweise“), „Gottessohnschaft Jesu“,
„Erlösungslehre“ (Jesu „stellvertretender Sühnetod“), „Gnaden-
lehre“ sowie das Verhältnis „Theonomie und Autonomie“.

Dass Kants religionsphilosophische Konzeption in entschei-
denden Punkten von der christlichen Dogmatik abweicht, ist als
Faktum schwerlich zu bestreiten.1 Dieser unstrittige Befund hätte

1 Das haben – freilich von ganz unterschiedlichen Standpunkten
ausgehend – in jüngerer Zeit vor allem auch Giovanni B. Sala, Die Lehre
von Jesus Christus in Kants Religionsschrift, In: Friedo Ricken, Francois
Marty (Hg.) Kant über Religion, (Münchener philosophische Studien. N.F.,
7), Stuttgart 1992, 143–155 und Bettina Stangneth, Kultur der Aufrichtig-
keit. Zum systematischen Ort von Kants Religion innerhalb der Grenzen der
bloßen Vernunft, Würzburg 2000, herausgestellt. Sala zufolge ist „das Aus-
maß der Reduktion nicht zu übersehen“, „der Kant das Christentum unter-
zogen hat. Genau genommen kann man bei ihm nicht mehr von Christen-
tum sprechen.“ (Sala 1992, 154 f) Von ganz anderen Voraussetzungen her
bemerkt auch Stangneth (in Verweis auf Salas einschlägige Kritik, besonders
mit Blick auf Kants Christologie, freilich ohne den bei Sala spürbaren „be-
dauernden Unterton“): „Was Kant hier betreibt, ist in der Tat eine radikale
Demontage des Christentums, die schwerlich als Interpretation verstanden
werden kann“ (Stangneth, Kultur der Aufrichtigkeit, 2000, 240). Dass diese
von Kant vorgenommenen (unübersehbaren, freilich am Maßstab der
christlichen Dogmatik bemessenen) „Reduktionismen“ „innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft“ als von ihm intendierte „radikale Demontage
des Christentums“ zu verstehen sein sollen, scheint aber doch insofern als
zweifelhaft, zumal dies seine Bemühungen um eine moralphilosophische
Aneignung christologischer Motive verkennt bzw. ignoriert. Jedenfalls las

7



den „Aufklärer“ Kant wohl zwar einerseits zu besonderer Nach-
denklichkeit und intensiver Prüfung inspiriert – darüber hinaus
eingeschüchtert und irritiert hätte es ihn im „Zeitalter der Kritik,
der sich alles unterwerfen muss“ (II 13),2 jedoch wohl kaum – ist
doch mit dieser konstatierten faktischen Abweichung hinsichtlich
der Legitimität dieses Dissenses, d. h. bezüglich des rationalen
Anspruchs dieser christlichen Lehrgehalte, noch gar nichts ent-
schieden. Jedenfalls wird man sich nach wie vor wohl fragen
müssen, was eine solche an den dogmatischen Vorgaben des „Kir-
chenglaubens“ orientierte Kritik, an den hier allein relevanten
philosophischen Maßstäben bemessen, der Sache nach besagt.
Noch immer muss doch gelten: „Die philosophische Fakultät
kann also alle Lehren in Anspruch nehmen, um ihre Wahrheit
der Prüfung zu unterwerfen“ (VI 291). Und: „Wenn die Quelle ge-
wisser sanktionierter Lehren historisch ist, so mögen diese auch
noch [so] sehr als heilig dem unbedenklichen Gehorsam des Glau-
bens anempfohlen werden: die philosophische Fakultät ist berech-
tigt, ja verbunden, diesem Ursprunge mit kritischer Bedenklich-
keit nachzuspüren“ (VI 296) – denn freilich muss es „der
philosophischen Fakultät frei stehen, den Ursprung und Gehalt ei-
nes solchen angeblichen [d. h. hier: historischen] Belehrungsgrun-
des mit kalter Vernunft öffentlich zu prüfen und zu würdigen, un-
geschreckt durch die Heiligkeit des Gegenstandes“ (VI 297) – also
ganz getreu der biblischen Losung: „Prüfet alles, das Gute behal-
tet“ (1 Thess 5,21) …

Die von Kant „mit kalter Vernunft“ und „ungeschreckt“ auf-
geworfenen Anfragen an die Kirchen sind gewiss nach wie vor
bedrängende – in der Auseinandersetzung mit Kant weithin offe-
ne, ungeklärte – Herausforderungen für das Christentum und sei-

Kant „die Bibel gern und bewunder[t]e den Enthusiasm in ihren neutesta-
mentlichen Lehren.“ (AA XXIII, 451) Sie kann „die einzige heilige
Schrift … heißen und in unabsehliche Zeiten … bleiben“ (AA XXIII, 453):
„Glücklich! Wenn ein solches den Menschen zu Händen gekommenes Buch,
neben seinen Statuten als Glaubensgesetzen, zugleich die reinste moralische
Religionslehre mit Vollständigkeit enthält“ (IV 768). Zu diesen „Statuten
als Glaubensgesetzen“ hat Kant freilich auch zentrale „dogmatische“ Ge-
halte des Christentums gezählt …
2 Kant wird nach der 6-bändigen Ausgabe von W. Weischedel zitiert.

Rudolf Langthaler8



ne „Identität“, die also offensichtlich an dessen Substanz rühren.
Die genannten Themenfelder der kantischen Religionsphiloso-
phie sind demnach keineswegs überholt, d. h. gegenstandslos ge-
worden, sondern verdienen und fordern vielmehr nach wie vor
ungeteilte Beachtung – und harren weithin noch einer Beantwor-
tung seitens der Kirchen und der Theologie, zumal auch nicht zu
übersehen ist, dass „Kirche und Theologie“ diesen Kantischen
Herausforderungen bislang weithin eher ausgewichen sind3.
Man sollte jedenfalls meinen und ebenso erwarten dürfen, dass
das diesjährige Kant-Jubiläum auch in den Kirchen Spuren hin-
terlässt und als eine große intellektuelle Herausforderung wahr-
genommen wird, die auch Stellungnahmen kirchlicherseits ver-
langt. Es war (und ist) deshalb darauf zu hoffen, dass „Kirche
und Theologie“ das diesjährige Kant-Jubiläum als eine nahelie-
gende Gelegenheit wahrnehmen, sich diesen unumgänglichen
„Hausaufgaben“ zu stellen und diesen bislang zutage tretenden
Defiziten in angemessener Weise zu begegnen, um so zu einer
Klärung der strittigen Fragen beizutragen, denen man redlicher-
weise auch nicht durch pastoral-rhetorische und pastoral-folk-
loristische Manöver und „synodale“ Geschäfte der „Seelenhir-
ten“, der „geistlichen Obrigkeit“4 einfach ausweichen kann:
„Der kritische Weg ist allein noch offen“ (II 712) …

Es war deshalb naheliegend, den genannten Themen anlässlich
des 300. Geburtstags Kants eine philosophisch-theologische Be-
sinnung zu widmen. Philosophen, Theologen, aber auch (evan-
gelische und katholische) „amtskirchliche“ Würdenträger wur-

3 Der von Norbert Fischer (Hg.), Kant und der Katholizismus. Stationen ei-
ner wechselhaften Geschichte, Freiburg 2005, bietet, wie der Untertitel schon
sagt, im Wesentlichen einen Überblick über die katholische Kant-Rezeption
vornehmlich in „exemplarischen Beiträgen zum katholischen Frühkantia-
nern“ und „nach der Indizierung der Kritik der reinen Vernunft“. Auf die im
vorliegenden Band im Vordergrund stehenden Themenfelder geht Fischers
umfangreicher Band jedoch nicht ein. Das gilt auch für das Buch v. Josef Bo-
hatec, Die Religionsphilosophie Kants in der ‚Religion innerhalb der Grenzen
der bloßen Vernunft‘, mit besonderer Berücksichtigung ihrer theologisch-dog-
matischen Quellen, Hamburg 1938, und ebenso für die Kant-Rezeption in der
„liberalen Theologie“ bzw. im „Kulturprotestantismus“.
4 Refl. 8090, AA XIX, 635.

Vorwort 9



den deshalb – leider großteils vergeblich – eingeladen, zu den von
Kant selbst thematisierten wichtigen religiösen Problemfeldern –
„natürliche Theologie (Gottesbeweise)“, Gottessohnschaft Jesu“
und dessen „stellvertretender Sühnetod“, „Gnadenlehre“,
„Theonomie versus Autonomie“ – Stellung zu nehmen.5 Zu die-
sem Zweck wurden in den Einladungen diese besonders wichtige
und markante Themenfelder bzw. Anfragen aus dem Werk Kants
den Beiträgern – ohne Kommentar und im Sinne einer thematisch
einschlägigen Zitatensammlung lediglich aufgelistet – vorgelegt.
(Gelegentlich wurden auch diesbezüglich besonders relevante
einschlägige lehramtliche Äußerungen der katholischen Kirche
beigelegt; s. den einleitenden Beitrag des Herausgebers).

Auch der katholische Theologe Magnus Striet hat die Ein-
ladung zu einem diesbezüglichen Beitrag erfreulicherweise ange-
nommen. Jedoch wollte er ausführlicher zu allen genannten The-
menfeldern Stellung beziehen, was natürlich den engen Rahmen
eines Sammelbandes sprengen musste. So entstand das gemein-
same Vorhaben, einen eigenen kleinen Band zu veröffentlichen,
der nunmehr vorliegt.

5 Dieser von mir herausgegebene Sammelband wird ebenfalls im Herbst
2024 unter dem Titel „Kant – eine bleibende Herausforderung für das
Christentum? Zur Aktualität des kantischen ‚Projekts der Aufklärung‘“ er-
scheinen. Dem Zustandekommen und der verfolgten Zielsetzung dieses
Bandes standen leider erhebliche Hindernisse im Weg (s. dazu das Vorwort).

Rudolf Langthaler10



Vorwort von Magnus Striet

Mit Kant ist es so eine Sache: Wer sich auf ihn einlässt, wird nicht
mehr mit ihm fertig. So ergeht es mir und dies im Wissen darum,
dass andere ihn in der Zunft der Theolog:innen für längst erledigt
halten. Vielleicht liegt dies an meinem begrenzten Verstand.
Doch woran sonst soll ich mich halten, als an ihn und das eigene
Urteilsvermögen? Schon während der Arbeit an meiner Disserta-
tion zu Nietzsche war Kant mein entscheidender, philosophisch
prägender Gesprächspartner. Mit ihm hänge ich an der Überzeu-
gung, dass sich aus einer moralischen Intuition heraus und mit
Gründen an subjekthafter Freiheit als Grundprinzip der mensch-
lichen Lebensform festhalten lässt – entgegen verschiedener Ver-
suche, sie als Fiktion zu dechiffrieren, was mir weder philoso-
phisch plausibel noch theologisch sinnvoll erscheint. Mehr noch:
Zentrale christliche Theoreme wie Glaube als Vertrauen und
Freundschaft lassen sich nicht anders als auf dieser Basis denke-
risch voll entfalten. Erst im Laufe der Jahre habe ich begriffen,
dass die Bearbeitung der Anfragen Kants an konventionelle Lehr-
stücke traditioneller Dogmatik in großen Teilen noch aussteht.

Als Rudolf Langthaler mich fragte, ob ich mir eine Mitarbeit
an einem Sammelband1 vorstellen könne, habe ich sofort zuge-
sagt. Als ich begriff, um was es ihm eigentlich ging, rief ich ihn
an. Mit zunehmendem Alter wird man skeptischer (was nicht
notwendig falsch sein muss, schließlich lebt man empirisch ange-
reichert); so bezweifelte ich, dass er viele derer, die er angefragt
hatte, gewinnen würde. Seit langem beschleicht mich der Ver-
dacht, dass im Raum der Kirche Fragen verhandelt werden, die
intellektuell recht übersichtlich und erschöpfend (v. a. im Sinne
von ermüdend) diskutiert sind. Ich will damit nicht sagen, dass
sie nicht auf die Tagesordnung der innerkirchlichen Agenda ge-
hörten. Selbstverständlich muss der Katechismus der römisch-ka-
tholischen Kirche in Fragen der Sexualmoral geändert werden,
damit nicht-heterosexuell orientierte Menschen nicht nur eine

1 Vgl. die Fußnote 5 im Vorwort von Rudolf Langthaler.

11



nochmals diskriminierende Barmherzigkeitsrhetorik erleben,
sondern tatsächliche Anerkennung in ihrem Personsein erfahren
dürfen. Menschen leben in sozialen Zusammenhängen, deshalb
müssen Institutionen, die diskriminieren, in ihren normativen
Vorstellungen verändert werden. Eben dies gilt auch für die Frage
nach der Zulassung zum Amt, ja zum Amtsverständnis über-
haupt. Allerdings befürchte ich zum einen, dass die kreisende
Fortsetzung dieser Debatten nur dazu dient, keine Konsequenzen
zu ziehen, weil dies das gesamte hierarchisch-autoritäre System
der Katholischen Kirche in Frage stellen würde, und zum ande-
ren, dass mit diesen Themen die seit Jahrhunderten anstehenden
grundsätzlichen, von Kant aufgegebenen theologischen Probleme
noch nicht ausreichend mitgedacht sind. Sie berühren zentrale
Themen wie Sühnetod, Gottessohnschaft, Autonomie und Wille
Gottes, Gnade und Freiheit etc. Es hat mich nicht gewundert,
dass Langthaler vor allem Absagen erhalten hat. Vielleicht ist es
zu unangenehm, sich mit Fragen konfrontiert zu sehen, auf die
man nicht einmal ein Antwortangebot geben kann. Mutmaßlich
deshalb bilden sich immer mehr nach innen abgeschottete, ‚ka-
tholische‘ Wohlfühlzirkel und -institutionen. Die neuere Grün-
dung katholischer Hochschulen und auch ihr relativer Erfolg, be-
messen am Zulauf, verwundern mich von daher nicht.

Ich gebe gerne zu, nach der Arbeit an meinen Überlegungen zu
Kants Anfragen an die Dogmatik in einigen Punkten noch un-
sicherer geworden zu sein, als ich dies vorher war. In einem Punkt
jedoch nicht: Dass Autonomie sein soll und um des Glaubens wil-
len auch sein muss, und dass deshalb der ersehnte Gott auch
nicht aus den Maßstäben des von mir selbst normativ akzeptier-
ten moralischen Universums herausfallen darf. Das moralische
Bewusstsein kann sich keinen Dispens erlauben, ohne sich selbst
in Frage zu stellen. Ich weiß nicht mehr, wo ich diese Kurzformel
für Wissenschaft aufgeschnappt habe – ich zitiere sie gerne: Wis-
senschaft ist Kritik. Ich bin gespannt.

Auf einer denkwürdigen Zugfahrt, lieber Rudolf, haben wir
dieses Buch abschließend vereinbart. Ich danke Dir sehr für allen
Zuspruch und Deine Freundschaft.

Magnus Striet12



Strittige theologisch-christliche Themen im Denken Kants –
„fraglos ein Ärgernis“ für die „Orthodoxie“?

Rudolf Langthaler (Wien)



0. Einleitendes

Es besteht kein Zweifel, dass Kant – am Maßstab der christlichen
Dogmatik bemessen – kein „rechtgläubiger Christ“ war. Dies zei-
gen seine Ausführungen1 zu Kerninhalten der christlichen Lehre
eindeutig – abgesehen von seiner Kritik an den Gottesbeweisen
sind hier insbesondere seine verstreuten Stellungnahmen zu trini-
tätstheologischen, christologischen und soteriologischen Themen
zu nennen, die von der „Orthodoxie“ mitunter in erheblichem Aus-
maß abweichen, d. h. damit wohl kaum so ohne Weiteres verträg-
lich sind. Der von Kant dem Christentum als „natürlicher
Religion“ zwar eingeräumte „Primat“ geht also damit einher, dass
er zentrale Gehalte und Lehrstücke des Christentums (als
„Offenbarungsreligion“) einer entschiedenen Kritik ausgesetzt hat.
Gleichwohl war er, auf dem Fundament einer „aufgeklärten Den-
kungsart“ und des von ihr propagierten „reinen“ (VI 301), d. h.
„wahren Religionsglaubens“ (IV 797), zeitlebens um ein Verständ-
nis bzw. um eine angemessene Auslegung zentraler Gehalte der reli-
giösen Tradition – vornehmlich des Christentums – bemüht. Er hat
diese Gehalte ja keinesfalls leichtfertig verabschiedet, sondern sich
durchaus an einer philosophischen „Übersetzung“ abgemüht, wie
nicht zuletzt auch das „zweite“ und „dritte Stück“ seiner Religions-
schrift (und auch der späte „Streit der Fakultäten“, ebenso andere
späte religionsphilosophische Texte) eindrucksvoll belegen. Sein
ehrliches Bemühen um eine philosophische Aneignung wesentlicher
Gehalte der christlichen Religion ist wohl nicht zu bestreiten – auch
wenn seine Interpretation zentraler – vor allem „christologischer“ –
Lehrstücke als mit der dogmatischen Lehre der christlichen Kirchen
unvereinbar erscheint.

Der Vorwurf mangelnder „Orthodoxie“ hätte Kant also zwar
gewiss zu Achtsamkeit und Sensibilität veranlasst; darüber hinaus-
gehende diesbezügliche Vorhaltungen und Einschüchterungsver-
suche hätte er jedoch wohl, als mit den kritischen Ansprüchen einer
aufgeklärten Vernunft unvereinbar, zurückgewiesen, d. h. mit dem
unbeirrbaren Einspruch bzw. der leidenschaftlichen Aufforderung

1 Nicht zuletzt sind dabei auch die Vorarbeiten und „Reflexionen“ zu sei-
nen religionsphilosophischen Texten zu berücksichtigen.

14 Rudolf Langthaler (Wien)



konfrontiert: „Freunde des Menschengeschlechts und dessen, was
ihm am heiligsten ist! Nehmt an, was euch nach sorgfältiger und
aufrichtiger Prüfung am glaubwürdigsten scheint, es mögen Facta,
es mögen Vernunftgründe sein; nur streitet der Vernunft nicht das,
was sie zum höchsten Gut auf Erden macht, nämlich das Vorrecht
ab, der letzte Probierstein der Wahrheit zu sein“ (III 282f)1 – denn
es gibt eben kein „höheres Prinzip der Entscheidung, wenn über
Wahrheit gestritten wird, als die Vernunft“ (VI 311). In diesem Sin-
ne kritisierte Kant auch ausdrücklich die „Verleugnung unserer
Pflicht, uns überall unserer Vernunft zu bedienen und einer durch
scheinbaren Vorwand beschönigten Faulheit der ersteren.“ (Refl.
5645, AA XVIII, 294)

Besonderen Bedenken Kants waren neben den Ansprüchen der
„natürlichen Theologie“ auch die Gottessohnschaft Jesu (u. a. die
Trinitäts-Lehre2) und wesentliche Gehalte der christlichen „Erlö-

2 Auch seine Auslegung der Dreifaltigkeitslehre spiegelt wohl eher (s)eine Ver-
legenheit wider – nämlich seinen Versuch, aus dieser Lehre, aus der „sich
schlechterdings nichts fürs Praktische machen“ lasse (vgl. VI 303), eben doch
noch „etwas Praktisches“ machen zu wollen … Die Trinitätslehre führte Kant
auch (offenbar mit einem ironischen Unterton) als ein Beispiel dafür an, „wo
die Vernunft mit der Schrift nicht Schritt halten kann“ (VI 285). „Im Kirchen-
glauben ist das Geheimnis der h. Dreieinigkeit eine Vorstellung der göttlichen
Natur und ein Begriff des theoretischen Erkenntnisvermögens der über-
schwenglich ist und von uns nicht gefasst werden kann, sondern ein toter
Buchstabe.“ (AA XXIII 435) Zugleich finden sich jedoch auch „dunkle“ Hin-
weise: „… in Gott ist es eine dreifache Persönlichkeit. Diese ist aber nur im
Begriff von Gott in praktischer, nicht spekulativer Absicht: eine Idee der Rela-
tion auf die menschliche Moralität und Freiheit“ (Refl. 6092, AA XVIII, 449).
Und dann: „Das [diese „dreifache Persönlichkeit“] ist das heilige Symbol der
Moraltheologie, das Monogramm seines geheimnisvollen Wesens, aber um
Theosophie und Theurgie zu verhüten“ (ebd. Refl. 6093, 449). Bezüglich der
leichteren Verständlichkeit der „Glaubenslehren“ ersehnte es Kant: „Wenn
man das letztere nur von den zur Religionslehre gezählten Geheimnissen von
der göttlichen Natur rühmen könnte, die, als ob sie ganz populär wären, in die
Katechismen gebracht werden, späterhin aber allererst in moralische Begriffe
verwandelt werden müssen, wenn sie für jedermann verständlich werden sol-
len!“ (IV 661) Darauf zielt auch wohl seine vom „Ziel der moralischen Voll-
kommenheit endlicher Geschöpfe“, d.i. der „Liebe des Gesetzes“ ausgehende
„trinitarische“ Erklärung, die auch sein Bestreben nach einer Aneignung der
„positiven Glaubenslehren“ erkennen lässt: „Dieser Idee gemäß würde es in
der Religion ein Glaubensprinzip sein: ‚Gott ist die Liebe‘; in ihm kann man

Strittige theologisch-christliche Themen im Denken Kants 15



sungslehre“ (vor allem des „stellvertretenden Sühnetods“ Jesu so-
wie der paulinischen Gnadenlehre3) ausgesetzt,4 zumal dies ihm zu-
folge dem widerspreche, „was Vernunft für sich selbst sagt“ (IV
179). Freilich: „Der biblische Theolog“ [und die kirchlichen „Ge-
schäftsleute“ eines „sich beständig erhaltende[n] System[s]“ (IV

den Liebenden (mit der Liebe des moralischen Wohlgefallens an Menschen, so
fern sie seinem heiligen Gesetze adäquat sind), den Vater; ferner in ihm, so fern
er sich in seiner alles erhaltenden Idee, dem von ihm selbst gezeugten und ge-
liebten Urbilde der Menschheit, darstellt, seinen Sohn; endlich auch, so fern er
dieses Wohlgefallen auf die Bedingung der Übereinstimmung der Menschen
mit der Bedingung jener Leibe des Wohlgefallens einschränkt und dadurch als
auf Weisheit gegründete Liebe beweist, den heiligen Geist verehren; eigentlich
aber nicht in so vielfacher Persönlichkeit anrufen (denn das würde eine Ver-
schiedenheit der Wesen andeuten, er ist aber immer nur ein einziger Gegen-
stand), wohl aber im Namen des von ihm selbst über alles verehrten, geliebten
Gegenstandes, mit dem es Wunsch und zugleich Pflicht ist, in moralischer Ver-
einigung zu stehen.“ (IV 813 f) Und; „Dieser Geist, durch welchen die Liebe
Gottes als Seligmachers (eigentlich unsere dieser gemäße Gegenliebe) mit der
Gottesfurcht vor ihm als Gesetzgeber … vereinigt wird, welcher also ‚von bei-
den ausgehend‘ vorgestellt werden kann, ist, außerdem dass ‚er in alle Wahr-
heit (Pflichtbeobachtung) leitet‘, zugleich der eigentliche Richter der Men-
schen (vor ihrem Gewissen)“ (IV 814, Anm.).
3 Mendelssohns Ablehnung der Trinitätslehre, der Gottessohnschaft Jesu, des
stellvertretenden Sühneopfers, der Lehre von der Erbsünde, war Kant ja offen-
bar nicht fern: „Durchlauchtigster Prinz! Ich kann keinem Zeugnisse trauen,
das, meiner Überzeugung nach, einer ausgemachten, unumstößlichen Wahr-
heit widerspricht. Nach der Lehre des N. T. (wenigstens wie dieses in öffent-
lichen Lehrbüchern erklärt wird) muss ich 1) eine Dreieinigkeit in dem gött-
lichen Wesen, 2) die Menschwerdung einer Gottheit, 3) das Leiden einer
Person der Gottheit, die sich ihrer göttlichen Majestät entäußert hat, 4) die Ge-
nugtuung und Befriedigung der ersten Person in der Gottheit durch das Leiden
und den Tod der erniedrigten zweiten Person und noch viele andere diesen
ähnliche oder aus diesen fließende Sätze bei Verlust meiner ewigen Seligkeit
glauben. – Nun kann ich zwar und will auch meine Urteilskraft keinem ver-
nünftigen Wesen zur Richtschnur aufdringen. Wer bin ich elendes Geschöpf,
der ich mich Dieses vermessen sollte? Aber ich selbst kann die Wahrheit nicht
anders als nach meiner Überzeugung annehmen und ich gestehe, dass mir die
angeführten Sätze den ersten Gründen der menschlichen Erkenntnis schnur-
stracks zu widersprechen scheinen.“ (Moses Mendelssohn, Gesammelte
Schriften. Jubiläumsausgabe, hrsg. v. Alexander Altmann u. a., Stuttgart/Bad
Canstatt 1972ff., Bd. 7, 300f.) Diese gegen das Christentum gerichteten –
sehr pointierten – (offenbar recht spinoza-nahen) Anfragen und Zweifel Men-

Rudolf Langthaler (Wien)16



776)] können „doch der Vernunft nichts Anderes entgegensetzen,
als wiederum Vernunft, oder Gewalt“5 – jedenfalls dann, wenn es
nicht um subtile Formen von Unterwerfung und Überredung, son-
dern um Überzeugung zu tun ist. Zu erinnern ist diesbezüglich auch
an Kants (ziemlich zeitgleichen) Befund: „Sollte es aber … darauf
angesehen sein, mit der Vernunft in Religionsdingen, wo möglich,
gar nichts zu schaffen haben, so kann man leicht voraussehen, auf
wessen Seite der Verlust sein würde: denn eine Religion, die der
Vernunft unbedenklich den Krieg ankündigt, wird es auf die Dauer
gegen sie nicht aushalten“ (IV 657) …

Ungeachtet der von Kant bekundeten Zweifel darüber, ob die
Philosophie als die mitunter beanspruchte „Magd der Theologie“
„ihre(n) gnädigen Frauen die Fackel vorträgt oder die Schleppe
nachträgt“ (VI 228), war jedoch offensichtlich auch er der kirch-
lichen Lehre zufolge in seiner diesbezüglichen Urteilsfähigkeit
massiv beeinträchtigt, ja geradezu verblendet: „Ja, der mensch-
liche Geist kann zuweilen sogar Schwierigkeiten haben, sich in
bezug auf den katholischen Glauben ein sicheres Urteil über die
‚Glaubwürdigkeit‘ zu bilden, obwohl von seiten Gottes so viele
und wunderbare äußere Zeichen gesetzt wurden, aufgrund derer
sogar allein kraft des natürlichen Lichtes der Vernunft der gött-
liche Ursprung der christlichen Religion sicher bewiesen [!] wer-
den kann [„certo probari possit“]. Der Mensch kann nämlich –
sowohl verleitet durch vorgefasste Meinungen als auch angesta-
chelt von Begierden und einem bösen Willen – nicht nur der vor
Augen liegenden Offensichtlichkeit äußerer Zeichen, sondern
auch den Eingebungen von oben,6 die Gott in unsere Herzen

delssohns, die durchaus nicht bloß auf „historische Beweisgründe“ abzielen,
haben (auch mit Blick auf Kant!) an Dringlichkeit nach wie vor nichts verloren
und sollten deshalb auch in den gegenwärtigen „ökumenischen“ Gesprächen
nicht ausgeblendet bleiben (was jedoch weithin der Fall zu sein scheint …).
4 Natürlich wäre auch an das Thema „Offenbarung“ zu denken; jedoch
sind Kants diesbezügliche Äußerungen nicht eindeutig, ja sogar wider-
sprüchlich; s. dazu Rudolf Langthaler, Aufklärung und Religion. Perspekti-
ven der kantischen Religionsphilosophie, Weilerswist 2023, 195–283.
5 So Kant in seinem Brief an Stäudlin v. 4. Mai 1793 (in: AA XI, 429).
6 Solchen „Eingebungen von oben“, d. h. „himmlisch eingegeben“ (IV 779),
ist Kant (außer den „Reflexen“ des „Übersinnlichen“ „der die Seele mora-

Strittige theologisch-christliche Themen im Denken Kants 17



gießt, widersprechen und widerstreiten.“ (DH 3876; s. auch u.
Anm. 16 u. 21) In der Tat, auch diesbezüglich war Kant offen-
kundig anderer Ansicht, denn von dem „Gewalt“ über das Ge-
wissen ausübenden Kirchenglauben zu befreien sei ein mit dem
Evangelium einhergehendes „Bewusstsein der Freiheit“: „Von
dem Punkte also, wo der Kirchenglaube anfängt, für sich selbst
mit Autorität zu sprechen, ohne auf seine Rektifikation durch
den reinen Religionsglauben zu achten, hebt auch die Sektiererei
an; denn da dieser (als praktischer Vernunftglaube) seinen Ein-
fluss auf die menschliche Seele nicht verlieren kann, der mit dem
Bewusstsein der Freiheit verbunden ist, indessen dass der Kir-
chenglaube über die Gewissen Gewalt ausübt, so sucht ein jeder
etwas für seine eigene Meinung in den Kirchenglauben hinein
oder aus ihm heraus zu bringen.“ (VI 318)7 Schon Kant wusste

lisch erleuchtenden Vernunft“: [III 388] als dem „Übersinnlichen in uns“)
freilich eher skeptisch begegnet: „da es keinen von Gott autorisierten
menschlichen Schriftausleger gibt, muss der biblische Theolog eher auf über-
natürliche Eröffnung des Verständnisses durch einen in alle Wahrheit leiten-
den Geist rechnen, als zugeben, dass die Vernunft sich darin menge und ihre
(aller höheren Autorität ermangelnde) Auslegung geltend mache“ (VI 286).
Demgegenüber zielte Kant behutsam darauf, „das, was uns darin [d.i. in dem
den „Kredit einer Offenbarung“ beanspruchenden Buch] reine, mithin all-
gemeine Vernunftreligion sein mag, herauszusuchen [!], … ohne dabei in
das Geschäft derer, denen die Auslegung desselben Buchs als Inbegriffs posi-
tiver Offenbarungslehren anvertraut ist, einzugreifen, und ihre Auslegung,
die sich auf Gelehrsamkeit gründet, dadurch anfechten zu wollen“ (IV 825).
7 Noch der spätere Kant zeigte sich in seiner Religionsschrift – in offensicht-
lichem Kontrast zum kirchlichen Lehramt (vgl. u. Anm. 9, 13, 16 u. 21) –
bemerkenswert zuversichtlich: „Fragt man nun: welche Zeit der ganzen bis-
her bekannten Kirchengeschichte die beste sei, so trage ich keine Bedenken,
zu sagen: es ist die jetzige, und zwar so, dass man den Keim des wahren Re-
ligionsglaubens, so wie er jetzt in der Christenheit zwar nur von einigen,
aber doch öffentlich gelegt worden, nur ungehindert sich mehr und mehr
darf entwickeln lassen, um davon eine kontinuierliche Annäherung zu der-
jenigen, alle Menschen auf immer vereinigenden Kirche zu erwarten, die die
sichtbare Vorstellung (das Schema) eines unsichtbaren Reichs Gottes auf Er-
den ausmacht.“ (IV 797) Gleichwohl war er der Auffassung, dass die wei-
tere „Geschichte nichts, als die Erzählung von dem beständigen Kampf zwi-
schen dem gottesdienstlichen und dem moralischen Religionsglauben sein
werde“ (IV 788) und erst eine „allmähliche Annäherung“ zu letzterem zu
erhoffen sei … Kant erinnerte auch an die Zeiten, „wie mit einer sich freien

Rudolf Langthaler (Wien)18



freilich auch zu seiner Zeit um die drohende Gefahr, dass nicht
nur der „Ungläubige … von ganzem Herzen gehasst“ und der
„Irrgläubige … wenigstens als ansteckend vermieden wird“, son-
dern auch der vom rechten Glauben abweichende „Ketzer“ „von
der Kirche durch einen Bannfluch ausgestoßen, und allen Höllen-
göttern übergeben [wird]. Die angemaßte alleinige Rechtgläubig-
keit der Lehrer,8 oder Häupter einer Kirche in dem Punkte des
Kirchenglaubens heißt Orthodoxie, welche man wohl in despoti-
sche (brutale) und liberale Orthodoxie einteilen könnte.“ (IV
770) Jedenfalls falle es, wie Kant hellsichtig betonte, „den Be-
wahrern der Rechtgläubigkeit als Seelenhirten jederzeit leicht, ih-
rer Herde ein frommes Schrecken vor der mindesten Abweichung
von gewissen auf Geschichte beruhenden Glaubenssätzen, und
selbst vor aller Untersuchung dermaßen einzujagen, daß sie sich
nicht getrauen, auch nur in Gedanken einen Zweifel wider die ih-
nen aufgedrungenen Sätze in sich aufsteigen zu lassen: weil dieses
so viel sei, als dem bösen Geiste ein Ohr leihen.“ (IV 799 Anm.)

Menschen aufdringenden Hierarchie sich die schreckliche Stimme der
Rechtgläubigkeit aus dem Munde anmaßender, alleinig berufener Schrift-
ausleger erhob, und die christliche Welt wegen Glaubensmeinungen (in die,
wenn man nicht die reine Vernunft zum Ausleger ausruft, schlechterdings
keine allgemeine Einstimmung zu bringen ist) in erbitterte Parteien trennte“
(IV 796). Dagegen stehe nunmehr der „reine Religionsglaube“, „über wel-
chen es keine streitende Meinungen geben kann“ (IV 797) …
8 Den strengen Hütern der „Rechtgläubigkeit“ hätte Kant freilich vorsichti-
ge Zurückhaltung empfohlen, denn: „Der nämliche Mann, der so dreust ist
zu sagen: wer an diese oder jene Geschichtslehre nicht glaubt, der ist ver-
dammt, der müsste doch auch sagen können: ‚wenn das, was ich euch hier
erzähle, nicht wahr ist, so will ich verdammt sein!“ (IV 864 Anm.) Es ist des-
halb (wie schon im Vorwort erwähnt) wohl eher zu vermuten (und in der
Konsequenz auch anzuraten), dass „die theologischen Geschäftsmänner“
es zwar „ohne Bedenken auf sich“ nehmen und dafür stehen, „nämlich
dem Tone nach, dass alles so auch in der künftigen Welt werde abgeurteilt
werden, als sie es in dieser abgeschlossen haben; obgleich, wenn sie auf-
gefordert würden, sich förmlich zu erklären, ob sie für die Wahrheit alles
dessen, was sie auf biblische Autorität geglaubet wissen wollen, mit ihrer
Seele Gewähr zu leisten, sich getraueten, sie wahrscheinlicher Weise sich
entschuldigen würden“ (VI 288) …

Strittige theologisch-christliche Themen im Denken Kants 19




