TOUR 1

DIE HEILENDE KRAFT DER KIRCHE

Krankheiten und Seuchen begleiteten die Menschen im Mittelalter tagtaglich.
Von der daraus resultierenden Frommigkeit zeugt ein Spaziergang rund um den
Stephansdom.

Die Menschen im Mittelalter lebten
stark jenseitsbezogen. Die schwere
Arbeit, Kriege, schlechte hygienische
Verhaltnisse, Hunger oder auch Krank-
heiten machten den Tod quasi zu einem
tdglichen Begleiter, mit dem man sich
letztlich auch theologisch auseinander-
setzte.

Man ,arrangierte" sich meist mit dem
eigenen Schicksal auf Erden, bereitete
sich auf den eigenen Tod vor, der dann
ein schoneres, entbehrungsfreies Le-
ben beziehungsweise Dasein fiUr die
Seele im Jenseits versprach. Somit
spielte auch der religiose Alltag eine
wesentliche Rolle. Seelenheil und Trost
erhielten die Menschen im Glauben und
in der Kirche. An die Bedeutung von Ei-
auch hinsichtlich

der eigenen Gesundheit, dachte kaum

genverantwortung,

jemand. Heilung versprach man sich
vom Kirchgang und Gebeten, Arzte im

heutigen Sinn gab es kaum und waren
nur fir die Wohlhabenden leistbar — ge-
nauso wie die Arzneien aus den Apo-
theken.

Wie stark die Macht der Kirche in den
Kopfen der Menschen im Mittelalter
prdsent gewesen sein musste, ldsst sich
auch an der Architektur festmachen:
Oft waren die Kirchen die einzigen
Gebaude aus Stein, die die Menschen
wahrend ihres ganzen Lebens betraten.

Auch die Fenster aus buntem Glas
mussten entsprechenden Eindruck ge-
macht haben, denn die meisten Men-
schen der damaligen Zeit verfigten
lediglich Uber kleine Offnungen inihren
Hitten, die sie bei Kalte mit Stroh aus-
stopften. Selbst Burgen oder die Hau-
ser der Patrizier wiesen zwar verzierte
Fenster auf, aber nur in den wichtigsten
Raumlichkeiten waren diese auch ver-
glast.



14

Krapfenbauer-Horsky | Petutschnig
Auf den Spuren der alten HEILKUNST in Wien

Treff

Stephansdom

Die Anbetung der Heiligen schafft
Linderung bei Leid und Krankheit.
.Ich bin die Tir der Schafe; wer durch
mich hineingeht, wird ein- und ausgehen
und Weide finden." — Es ist der Locus
classicus aus dem Johannesevangeli-
um, die Schriftatiologie fir jede chris-
tologisch gedeutete Tir schlechthin.
,Jesus als die Tir — durch Jesus hinein-
gehen: Damit erhdlt die Tir zur Kirche
eine zentrale heilsvermittelnde Bedeu-
tung." So beschrieb einmal der evange-
lische Kirchenhistoriker Martin Walraff
die Bedeutung von Kirchenportalen.
Was im Evangelium abstrakte Meta-
pher war, wurde im Mittelalter konkret
architektonisch umgesetzt. Aus christ-

Der Stephansdom

licher Sicht wurde damit , eine neue Stu-
fe der theologischen Sinnverdichtung"
erreicht.

Dieses Konzept lasst sich tatsachlich
an den meisten Kirchen des Mittelalters
erkennen — der Stephansdom macht da
keine Ausnahme. Die Baumeister die-
seswohl prominentesten Wahrzeichens
von Wien wussten sehr genau, was auf
die Menschen Eindruck machte. Keine
Heiligenfigur, kein Fabelwesen, keine
Ornamentik wurde zuféllig platziert.
Und vieles hatte mit dem Versprechen
zu tun, durch den Ubertritt ins Innere
Erleichterung zu finden — bei korperli-
chen wie auch bei seelischen Qualen.

Im mittelalterlichen Verstandnis war
der Mensch nur ein kleines Sandkorn
im Dasein. Man wollte und konnte Gott
Vater nicht mit seinen Alltagssorgen,
zum Beispiel Krankheit und Schmer-
zen, beldstigen. Aber es gab Vermittler:
die Heiligen. Allein im Stephansdom
befinden sind insgesamt 107 Heiligen-
figuren — genigend Méglichkeiten also
fir die Glaubigen, um fir ihr Seelenheil
zu beten (siehe auch Seiten 38 ff.).

Heute betreten Glaubige und Besu-
cher den Dom meist durch das zentra-



Bischofstor

Kolomani-Stein

le Riesentor — der Name hat Ubrigens
nichts mit dessen imposanter Gréf3e zu
tun, sondern bezieht sich auf die Trich-
terform des nach innen tief und schrég
(mittelhoch-

deutsch ,risen", was so viel bedeutet

abfallenden  Portals
wie ,sinken®, ,fallen"). Die Glaubigen
des Mittelalters jedoch betraten den
Dom meist von der Seite aus, zum Bei-
spiel durch das Bischofstor. Die prunk-
volle Pforte in der nordlichen Lang-
hauswand wurde erst zwischen 1365
und 1373 fertiggestellt. Dort, direkt
Uber der Schwelle des Tors, befindet
sich noch immer der sogenannte ,Kolo-
mani-Stein®.

Viel ist Uber den irischen Heiligen, der
um die vorvorige Jahrtausendwende
lebte und wéhrend einer Pilgerfahrt ins
Heilige Land als vermeintlicher Spion

TOUR 1
Treff 1 | Stephansdom

bei Stockerau gefangen und hingerich-
tet wurde, nicht bekannt. Als sein Leich-
nam nicht verweste und sich an seiner
Grabstatte Wundertaten ereigneten,
sah man darin gottliche Figung und
verbrachte den Leichnam nach Melk
in die damalige Residenz der Baben-
berger. Obwohl die angestrebte Heilig-
sprechung nie erfolgte, hatte Koloman
fir die Menschen des Mittelalters und
der beginnenden Neuzeit hierzulande
grolde Bedeutung, schitzte er doch vor
Krankheiten jeglicher Art.

Den Stein lief3 Herzog Rudolf IV. im
Zuge der Erweiterung der Kirche am
3. Mai 1361 einmauern. Der Uberliefe-
rung nach soll Gber dem Stein das Blut
des Heiligen geflossen sein, was den
Herzog dazu bewog, dort eine Reihe
von Heiligenreliquien zu platzieren.

Die Verbundenheit des Herzogs mit
dem Heiligen belegt auch der Umstand,
dass sich Rudolf IV. im Gewande unmit-
telbar oberhalb des Kolomani-Steins
in Stein abbilden lief3. Koloman war
der erste Landespatron Osterreichs
und spielte damit auch politisch eine
wichtige Rolle, indem er die noch jun-
ge Landesherrschaft festigen und wohl
auch die Losldsung vom Bistum Passau
zugunsten eines eigenen neuen Bis-
tums forcieren sollte. In der Hand halt




16

Krapfenbauer-Horsky | Petutschnig
Auf den Spuren der alten HEILKUNST in Wien

Rudolf IV. ein Modell seiner Kirche auf
einem Tuch — was ihn als Kirchenstif-
ter ausweist. Belege seiner weltlichen
Macht sind Zepter und Bindenschild auf
der Gurtelschnalle.

Rudolf IV. war der einflussreichste
Habsburger des 14. Jahrhunderts. Trotz
seiner kurzen Lebenszeit von knapp 26
Jahren pragte er in politischer und kul-
tureller Hinsicht sein Herrschaftsgebiet
nachhaltig, nicht nur mit dem Ausbau
des Stephansdoms, sondern auch mit
der Grindung der Wiener Universitat,
der ,Alma Mater Rudolphina®, im Jahr
1365. Seit damals gibt es auch die Wie-
ner Medizinische Fakultat (siehe auch
Seiten 20 ff.).

Es lohnt, im Inneren des Doms zur
Kanzel zu gehen, deren Aufgang mit
Kroten, Salamandern und Schlangen
versehen ist. Sie sind ein Sinnbild fir

Aufgang zur Kanzel

den taglichen Kampfim Menschen zwi-
schen Gut und Bose.

Im Mittel-
alter waren
Kréten eine
wichtige Medi-
zin: Hildegard von
Bingen berichtete
1150 in ihrem ,Tier-
und Atznayen-
buch" von der
,credda” (=
Krote), die durch Basilisk
das Bebriten eines Schlan-
gen- oder HUhnereies einen jungen
Basilisken zeugt, der dann in der Erde
heranwachst. Sie beschreibt daher
die Krote als Teufelskreatur, die dem
Schlechten gleichzusetzen sei. An-
dererseits empfiehlt sie das Tier aber
auch als Arznei gegen Geschwiilste, da
es mit grof3er Bitterkeit ausgestattet
ist.

Ein sehr populdres Mittel gegen
Krankheiten war auch das Aufbinden
lebender Kroten auf schwer heilbare
Geschwire. War die Krote dann veren-
det, hatte sie die Krankheit aufgesogen
und man konnte den toten Koérper ent-
sorgen. Bereits der gallische Arzt Mar-
cellus Empiricus beschreibt im 5. Jahr-
hundert die Krote als Arznei. Die Krote



sei ein giftig anziehendes Tier, das ein
wirksames Fiebermittel binden kann.
Im Mittelalter betrachtete die Kloster-
medizin die Krote als Arzneilieferant
und empfahl deren Leber gegen ,Skro-
feln" (Gelbsucht, Drisenentzindung).
Erd- und Wechselkréten galten lange
Zeit auch als Heilmittel gegen die Pest,
weiters gegen Gicht und Rheuma. Die
Volksmedizin empfahl bis ins 19. Jahr-
hundert Kroten und Froschpraparate
bei Karzinomen, Warzen, Milzbrand
und Hamorrhoiden. Frosche setzte
man vor allem bei Hals-, Haut- und Au-
genkrankheiten ein. Die heute noch
gebrauchliche Redensart ,einen Frosch
im Hals haben" durfte auf diese Praktik

zurickzufGhren sein.

EIN NEBENWEG:
Der Zahnwehherrgott am
Stephansdom

Im Mittelalter ging man bei Zahn-
schmerzen zum ,Zahnbrecher", der
mit verschiedenen Haken und Zangen
die Zdhne im Mund des Patienten be-
arbeitete. Damit dieser vor Angst und
Schmerzen bei der Zahnbehandlung
nicht davonlief, band der Bader den
Kopf des Patienten mit Lederriemen
fest. Der Zahn wurde mit Gewalt und

ohne Betdubung herausgerissen. Rei-

TOUR 1
Treff 1 | Stephansdom

che Wiener konnten sich zwar Zahnpro-
thesen leisten, doch die hielten nicht
lange und waren beim Essen zudem
keine wirkliche Hilfe.

Es verwundert nicht sehr, dass viele
Menschen der Tortur durch den Bader
aus dem Weg gingen und lieber auf
Hilfe ,von oben" hofften. Die Darstel-
lung von Christus als Schmerzensmann
mit Wundmalen und Dornenkrone
zierte viele Kirchen des ausgehenden
Mittelalters. Auch am Stephansdom
befindet sich eine solche Schmerzens-
manndarstellung, und zwar an der
ostlichen AuRenseite hinter dem Chor.

Zahnbrecher (um 1568)




18

Krapfenbauer-Horsky | Petutschnig
Auf den Spuren der alten HEILKUNST in Wien

Seinen Namen als ,Zahnwehherrgott"
verdankt er einer Sage. Als Studen-
ten in der Nacht den Stephansfried-
hof Uberquerten, verspotteten sie den
Schmerzensmann. Friher war es Ub-
lich, Christusdarstellungen mit Blumen
zu schmicken. Bei besagtem Halbrelief
waren die Blumen mit einem Tuch Gber
dem Kopf befestigt — was die jungen
Zecher flugs als Zahnschmerzen beim
Herrgott deuteten. Noch in derselben
Nacht bekamen die drei aber selbst
firchterliche Zahnschmerzen, die erst
wieder nachlieRen, als sie am darauf-
folgenden Tag zum Dom zurickkehr-
ten und sich entschuldigten. Seither
besuchten zahlreiche Wienerinnen und
Wiener den ,Zahnwehherrgott", um so
von ihren Leiden geheilt zu werden.

Der Zahnwehherrgott

Wie oft dies von Erfolg gekront war,
ist leider nicht Uberliefert. Aber es gab
Alternativen, so zum Beispiel die An-
betung der heiligen Apollonia. Sie wird
meist als Jungfrau mit den Attributen
ihres Martyriums dargestellt — Mar-
tyrerpalme, Krone beziehungsweise
Lorbeerkranz sowie Zange oder Zah-
ne. Wegen der Art ihres Martyriums
wurde sie von den Menschen vor allem
bei Zahnschmerzen oder -leiden ange-
betet. Heute ist sie die Schutzpatronin
der Zahnarzte.

Ebenfalls ,Hilfe von oben“ ver-
sprach die Auseinandersetzung mit
dem Mond. Sobald bei Neumond zum
ersten Mal die Mondsichel — ,dat nue
Licht" (das neue Licht) — am Himmel
sichtbar wurde, musste der von Zahn-
schmerzen Geplagte sich mit einem
der nachfolgenden Reime an den Mond
wenden: ,Ach du liebes neuves Licht! /
Behite mich, mein Gott, vor meiner Zéh-
ne Gicht! | Dass sie mich nicht méchten
reizen — spreizen — schwdren — qudlen."
Oder: , Alle Psalmen sind gesungen / Alle
Glocken sind verklungen / Alle Evange-
lien sind gelesen / Alle Heiligen sind ge-
wesen / Das Feuer in meinen Zdhnen soll
verwesen."

Noch obskurer war da nur mehr das

Ubertragen von Zahnschmerzen auf



Bdume — eine haufig praktizierte Me-
thode, wenn sonst nichts mehr half. Ein
gewisser Michael Babst von Rochlitz
etwa empfahl 1592 allen Schmerzge-
plagten, in einen Holunder ein Loch
zu bohren, darin die abgeschnittenen
Hand- und FuRndgel sowie Haare zu
stecken und es anschlief3end dicht zu
verschlieRen: ,Fir die Wehtagung der
Zeene. Wenn man etwas von den Ndgeln
an henden vnd fissen / def3gleichen auch
etwas von Haaren abschneidet / vnd das-
selbige zusammen in ein Holunderbaum
vermachet / vnd das Loch fein sauber
wider zumachet / so solle die wehtagung
nachlassen."

Auch hier fehlen Angaben Uber den
Erfolg dieser Methode. Aber zumindest
hat sie keinen weiteren Schaden bei

Churhaus

TOUR 1
Treff 2 | Churhaus

den bedauernswerten Schmerzpatien-
ten verursacht.

Dass Zahne gepflegt werden missen,
war Ubrigens auch friher schon bekannt.
Um die Zdhne weild zu halten, wurden
sie mit Korallen- oder Bimssteinpulver
poliert — um den damit auch zerstorten
Zahnschmelz kimmerte man sich weni-
ger.

Zum Gurgeln verwendete man Salpe-
tersaure.

Schatzungen sprechen davon, dass
in etwa 8o Prozent der Bevdlkerung im
Mittelalter unter Zahnfaule litten. Oft
war dann das Zahnziehen durch den Ba-
der die letzte Rettung — wer sich denn
weder auf den ,Zahnwehherrgott", die
heilige Apollonia, den Mond oder den
Holunder verlassen wollte.

Bei Streitigkeiten zwischen Badern
und Hebammen wurde die Fakultat
angerufen.

Im Stiftungsbrief der ,Alma Mater
Rudolphina® vom 12. Médrz 1365 sah
Rudolf IV. die Reservierung des Stadt-
teils zwischen Schotten-, Herren- und
Schauflergasse als sogenannte ,Pfaf-

fenstadt" vor.

Es sollte ein eigenes Universitatsvier-
tel werden. Allerdings regte sich massi-
ver Widerstand seitens der Birger, der
dazu fUhrte, dass Rudolf IV. seine Plane
wieder zurickziehen musste — die Uni-
versitat kam provisorisch in den R&u-
men der Birgerschule zu St. Stephan
(Teil des heutigen Churhauses, Ste-
phansplatz 3) unter.




