
Peter Dinzelbacher

Sklaven und Hörige 
im Mittelalter
Ausgewählte Quellen,  
übersetzt und kommentiert

Schriftenreihe des Mittelalterlichen Kriminal-
museums Rothenburg ob der Tauber

Band XV



Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über www.dnb.de abrufbar.

wbg Academic ist ein Imprint der wbg
© 2022 by wbg (Wissenschaftliche Buchgesellschaft), Darmstadt
Die Herausgabe des Werkes wurde durch die  
Vereinsmitglieder der wbg ermöglicht. 
Umschlagabbildung: akg-images / British Library  
Satz und eBook: Satzweiss.com Print, Web, Software GmbH
Gedruckt auf säurefreiem und  
alterungsbeständigem Papier
Printed in Germany 

Besuchen Sie uns im Internet: www.wbg-wissenverbindet.de

ISBN 978-3-534-40728-6

Elektronisch ist folgende Ausgabe erhältlich: 
eBook (PDF): 978-3-534-40729-3



5

Inhalt
Geleitwort���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 7

Vorwort������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 9

A. Einleitung���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������27

B. Quellenzeugnisse��������������������������������������������������������������������������������������������������������39
I. Versklavt������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ 39

1. Durch Geburt���������������������������������������������������������������������������������������������� 39
2. Durch Krieg und Raub������������������������������������������������������������������������������ 41
3. Versklavung kraft weltlichen und kirchlichen Rechts��������������������������60

a. Durch weltliches Recht������������������������������������������������������������������������� 61
b. Durch kirchliches Recht�����������������������������������������������������������������������72

4. Selbstversklavung��������������������������������������������������������������������������������������� 81
II. Verhandelt��������������������������������������������������������������������������������������������������������������88
III. Verschenkt��������������������������������������������������������������������������������������������������������� 117
IV. Alltag�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������125
V. Gewalterfahrungen��������������������������������������������������������������������������������������������� 152
VI. Widerstand�������������������������������������������������������������������������������������������������������� 178

1. Flucht����������������������������������������������������������������������������������������������������������186
VII. Befreit����������������������������������������������������������������������������������������������������������������197

1. Freilassung�������������������������������������������������������������������������������������������������197
2. Kollektive Freilassungen�������������������������������������������������������������������������� 213
3. Loskauf�������������������������������������������������������������������������������������������������������221

VIII. Schlussvignette�����������������������������������������������������������������������������������������������227

C. Originaltexte��������������������������������������������������������������������������������������������������������������235

D. Abkürzungen�������������������������������������������������������������������������������������������������������������325



6

E. Literaturverzeichnis��������������������������������������������������������������������������������������������������326

F. Bildnachweise�������������������������������������������������������������������������������������������������������������336

G. Schriftenverzeichnis������������������������������������������������������������������������������������������������� 337



7

Geleitwort
Die Faszination der breiten Massen für das Mittelalter ist ungebrochen; seien es 
nun die alljährlich landauf und landein stark frequentierten Mittelaltermärkte 
oder Blockbuster-Serien wie „Barbaren“, „Vikings“ oder „Game of Thrones“ auf 
Netflix und Amazon Prime. Das Mittelalter: mit seinen greifbaren Burgen und 
Städten wie Rothenburg ob der Tauber scheinbar nah; und doch mit seinen Vor-
stellungen, Weltbildern und Gesellschaftsstrukturen seltsam fremd.

Gerade die seinerzeitige Einbindung der Menschen in Personenverbände mit 
vielfältigen persönlichen Abhängigkeitsverhältnissen und ein gänzlich anderer 
Begriffsinhalt der „Freiheit“ sind für das Verständnis dieser Epoche und damit 
auch für die Geschichte des Rechts essentiell. Deshalb baute das Mittelalterliche 
Kriminalmuseum, Europas bedeutendstes Rechtskundemuseum, die Darstellung 
entsprechender Zusammenhänge in den letzten 100 Jahren kontinuierlich aus. In 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts fokussierte sich die Sammlung der Familie 
Hinckeldey noch stark auf das Strafverfahren und die Strafvollstreckung. In den 
folgenden Jahrzehnten weitete das privat betriebene Museum unter der Führung 
des Juristen Christoph Hinckeldey jedoch den Fokus von der reinen Strafrechts-
geschichte hin zur Sozial-, Gesellschafts- und Wirtschaftsgeschichte. Bereits in den 
1970er Jahren deckte die Ausstellung das gesamte historische deutsche Rechtswesen 
ab. Deshalb wurde auch diese umfassende Museumsausrichtung bei der Umwand-
lung in eine Stiftung festgeschrieben bei Aufrechterhaltung der entwicklungsge-
schichtlich begründeten engeren Firmierung, ähnlich anderen großen geschichts-
trächtigen Häusern wie dem Germanischen Nationalmuseum in Nürnberg.

Die Frage des Standes, der Ehre und der persönlichen Freiheit zieht sich mitt-
lerweile durch alle Ebenen der Präsenzausstellung des Mittelalterlichen Krimi-
nalmuseums und es gibt vielfältigste Anknüpfungspunkte. So differenzierten 
die frühmittelalterlichen Stammesrechte auch nach Stand und Herkunft. Das 
Lehnrecht des hochmittelalterlichen Sachsenspiegels zeichnete ein engmaschiges 
Netz aus persönlichen Abhängigkeiten, dem die Stadtbürger mit fortschrittlichen 
Stadtrechten zu entrinnen suchten. Im Strafrecht des späten Mittelalters und der 
frühen Neuzeit begegnet uns die (Un-)Freiheit nicht nur auf Sanktionenseite, 



8

Geleitwort

sondern auch im Prozessrecht, etwa bei Fragen der Zeugenzulassung, Art der 
Überführung oder ausgeurteiltem Strafmaß. Gleichwohl sucht man seit langem 
eine vertiefte Behandlung solcher Fragen in einem größeren und mentalitätsge-
schichtlichen Kontext vergeblich.

Vor diesem Hintergrund war es uns eine große Freude und Ehre, dass wir 
mit Prof. Dr. Peter Dinzelbacher einen der führenden Mentalitätshistoriker im 
deutschsprachigen Raum für eine weitere Publikation in unserer Schriftenreihe 
gewinnen konnten. Nach der als Band XI der Schriftenreihe des Mittelalterlichen 
Kriminalmuseums erschienenen Zweitauflage seines Werkes „Das fremde Mit-
telalter – Gottesurteil und Tierprozess“, nimmt sich der vorliegende Band nun 
des Desiderats einer Darstellung der Unfreiheit im Mittelalter auf breiter Quel-
lenlage an.

Ich danke Prof. Dr. Peter Dinzelbacher für die lange und gute Zusammenarbeit 
und den vorliegenden Band. Ein weiterer großer Dank geht an Christoph Gunkel, 
M.A. (Universität Erlangen-Nürnberg), der auch diesen Band wieder vorzüglich 
lektorierte und betreute.

Rothenburg o. d. T., Mai 2022

Dr. Markus Hirte, LL.M.
Geschäftsführender Direktor des Mittelalterlichen Kriminalmuseums



9

Vorwort

„Wir können daher den Wert der Freiheit nicht voll würdigen,
solange wir nicht wissen,

worin sich eine Gesellschaft freier Menschen als Ganzes
von einer Gesellschaft unterscheidet,

in der Unfreiheit herrscht.“1

Friedrich August von Hayek

Am Beginn eines kulturwissenschaftlichen Buches erscheint es sinnvoll, über 
seine Intentionen Auskunft zu geben sowie über die methodischen bzw. herme-
neutischen Positionen, in deren Rahmen der Verfasser sich bewegt. Die folgen-
den Seiten haben zum Ziel, eine Ergänzung, um nicht zu sagen Antidosis, zu 
den unzähligen abstrahierenden Darstellungen der Sklaverei und Hörigkeit in 
Europa zwischen dem fünften und dem beginnenden 16. Jahrhundert anzubie-
ten, wie sie vor allem von Rechts-, Wirtschafts- und Sozialhistorikern vorliegen.2 
Somit interessieren hier, mit Esch3 zu sprechen, „kleine Schicksale“, und da es 
um Menschen in Knechtschaft geht, können es oft nur traurige sein. Doch: est 

1	 Hayek, Friedrich August von: Die Verfassung der Freiheit. Tübingen 1971, S. 7.
2	 Allgemein siehe zum Beispiel: Rodriguez, Junius P. (Hrsg.): The Historical Encyclope-

dia of World slavery. Santa Barbara 1997/99; Perry, Craig u. a. (Hrsg.): The Cambridge 
World History of Slavery. Cambridge 2011 ff.; Heuman, Gad/Burnard, Trevor (Hrsg.): 
The Routledge History of Slavery. London 2012; Zeuske, Michael: Handbuch Geschich-
te der Sklaverei, 2 Bände. Berlin 2019. Für eine gesamteuropäische Übersicht ist sehr 
hilfreich die detaillierte, primär rechtshistorische Arbeit von Saco, José Antonio: His-
toria de la esclavitud desde los tiempos más remotos hasta nuestros dias I–VI. Barcelo-
na 1877 ff., Neuausgabe im Internet: https://ufdc.ufl.edu/AA00008956/00003 (Aufruf 
am 15.5.2022).

Übrigens: Die im Folgenden in den Anmerkungen nur mit Verfassernamen zitierte 
Literatur ist ab S. 326 aufgelistet.

3	 Esch, Arnold: Wahre Geschichten aus dem Mittelalter. München 2010; ders.: Die Le-
benswelt des europäischen Spätmittelalters. München 2014.



10

Vorwort

honor et lacrimis. Gerade diese Schicksale gehen in den primär an Abstrakta, 
an Statistiken und Strukturen interessierten Abhandlungen der eben genann-
ten Disziplinen zum Thema gern verloren.4 Es ist hiermit freilich keineswegs 
eine Ablehnung solcher primär theoretisch ausgerichteter Studien impliziert, 
sondern vielmehr eine Verlebendigung beabsichtigt, wenn ihnen hier in Form 
eines kommentierten Quellen-Lesebuches Berichte von Lebenswirklichkeiten 
an die Seite gestellt werden sollen  – soweit es hermeneutisch möglich ist, in 
Texten und Bildern vergangenes Leben wiederzufinden. Räumlich geht es da-
bei um die lateinischen Christenheit, also Alteuropa ohne Byzanz und dessen 
Nachfolgestaaten.5

Somit werden hier nicht die damaligen Konzepte von Unfreiheit erörtert, etwa 
die in der Scholastik existierenden, aber kaum über den akademischen Raum 
wirkenden Überlegungen zum Naturrecht. Auch geht es nicht um die biblische 
und theologische Rechtfertigung der Sklaverei, wie sie für viele mittelalterliche 
Autoren die Erzählung von Nohas Fluch über Cham (Ham) in Genesis 9, 18–27 
begründete.6 Ebenso wenig ist hier über die paganen Mythen zu handeln, die die 
Existenz von Unfreiheit zu erklären versuchten, wie, am bekanntesten, die altnor-
dische Geschichte der Zeugung der drei Stände durch den Gott Heimdall in der 
„Rigsthula“, einem eddischen Gedicht ungeklärten, wohl hohen Alters.7

4	 Das theoretische Interesse der jüngeren Forschung wird an vielen der von Hanß 
angeführten Publikationen deutlich. Typische Beispiele: Pages, Gerardo Rodrigu-
ez: La esclavitud medieval: estado actual de la cuestión, in: Temas Medievales 5, 
1995, S. 259–285; Devia, Cecilia: Aproximaciones historiográficas a la violencia en 
la Edad Media, URL: https://journals.openedition.org/medievalista/1109 (Aufruf am 
15.5.2022). Ausführliche statistische Analyse zum Beispiel in der Dissertation von 
Armenteros.

5	 Daher wurden griechische Quellen wie zum Beispiel das Leben des Elias von Enna 
(† 903), das von seiner Versklavung berichtet, nicht aufgenommen: Rossi Taibbi, Giu-
seppe (Hrsg.): Vita di Sant’Elia il giovane. Palermo 1962, ebenso wenig Texte in orien-
talischen Sprachen; einige Beispiele bei: Classen, Albrecht (Hrsg.): Incarceration and 
Slavery in the Middle Ages and the Early Modern Age. Lanham 2021.

6	 Kolb, Herbert: Über den Ursprung der Unfreiheit, in: Zeitschrift für deutsches Alter-
tum und deutsche Literatur 103, 1974, S. 289–311; Freedman, S. 86–104; Haynes, Ste-
phen R.: Noah’s Curse. The Biblical Justification of American Slavery. Oxford 2002.

7	 Überliefert nur im Codex Wormianus (Mitte 14. Jh.). Bagge, Sverre: Old Norse Theories 
of Society. From Rígsþula to Konungs skuggsiá, in: Studia Medievalia Septentrionalia 
5, 2000, S. 7–45.



11

Vorwort

Auch erscheint es für das hier verfolgte Ziel kaum notwendig, über die zahllosen 
Abstufungen zwischen Sklaven, Leibeigenen, Halb- oder Minderfreien, Hörigen 
bzw. den ungemein unpräzisen und vielfältigen Wortgebrauch der Quellen zu me-
ditieren. Denn das alles ist oft und auch gern kontrovers abgehandelt worden.8 
Vielleicht genügt es, vereinfachend zu sagen, dass die Gemeinsamkeit zwischen 
Sklaven und Minderfreien darin bestand, dass ihre Besitzer bzw. Herrschaften von 
den Arbeits-, Produkten- und Geldrenten lebten, die ihnen diese Menschen er-
bringen mussten. Der wesentliche Unterschied bestand darin, dass Sklaven unge-
messene Leistungen zu erbringen hatten und ihre Herren eine uneingeschränkte 
Verfügungsgewalt über sie besaßen wie über Dinge, wogegen bei Minderfreien 
das Maß der Leistungen definiert war und ihnen verschiedene persönliche Rechte 
zuerkannt wurden. Sklaven mussten Zwangsarbeit nach dem Willen des Herren9 
erbringen, das ist „die Nutzung der Arbeitskraft von Gefangenen auf Kosten ihrer 
Gesundheit“10; die bestgestellten Un- oder Halbfreien dagegen hatten in der Regel 
bloß geringe Abgaben zu leisten. Dazwischen lassen sich alle denkbaren Abstu-
fungen belegen.

Ein (leicht zu vervielfachendes) Beispiel in einer Urkunde von 768 aus dem Klos-
ter Mondsee in Oberösterreich demonstriert die Problematik der damaligen Ter-
minologie: Sie bezeugt die Schenkung zweier Sklaven, servi […] unus est liber, et 
alter est servus („einer ist ein Freier, und der andere ist ein Sklave“).11 Für uns ein 
vollkommenes Oxymoron, ein „freier Sklave“; liber allerdings musste keineswegs 
„vollfrei“ bedeuten, sondern stand teilweise nur für „frei von bestimmten Las-
ten“. Gemeint waren im zitierten Text zwei Unfreie verschiedenen Rechtsstatus. 
Tatsächlich kommt liber servus in bayerischen Quellen öfter vor; vermutlich die 

8	 Abgesehen von den einschlägigen Lemmata in den Mittelalter-Enzyklopädien vgl. als 
rezente Übersichten zum Beispiel: Phillips, William D.: Slavery from Roman Times 
to the Early Transatlantic Trade. Minneapolis 1985; Skirda, Alexandre: La traite des 
Slaves. L’esclavage des Blancs du VIIIe au XVIIIe siècle. Paris 2010; Karpov, Sergej 
P.: Schiavitù e servaggio nell’economia europea. Secc. XI–XVIII, in: Cavaciocchi, Si-
monetta (Hrsg.): Schiavitù e servaggio nell’economia europea. Firenze 2014, S. 3–10; 
Victor, Sandrine: Les Fils de Canaan. L’esclavage au Moyen Âge. Paris 2019; Sommar, 
Mary E.: The slaves of the churches. Oxford 2020. Weitere rezente Bibliographie bei: 
Klosowska, S. 152–154.

9	 In den Quellen: ad voluntatem, ad beneplacitum, taille servile.
10	 Wesel, S. 389.
11	 Kohl, S. 47.



12

Vorwort

Latinisierung des Barschalken.12 „Schalk“ meint im Althochdeutschen Knecht, 
„bar“ meint frei. Es scheint sich um jene Hörigen zu handeln, die sich selbst in ein 
Abhängigkeitsverhältnis begeben hatten (vgl. S. 83 f.).

Fast alle Monographien zur mittelalterlichen Sklaverei gehen auf derartige ter-
minologische Unsicherheiten ein, die in den Volkssprachen nicht geringer waren 
als im Mittellatein; die Bedeutungen variierten nicht nur mit der Epoche und der 
Region, sondern auch mit dem Usus der jeweiligen Kanzlei bzw. des einzelnen 
Verfassers – und nicht einmal diese strebten immer einen homogenen Gebrauch 
an! Tatsächlich erscheint es oft genug nicht möglich anzugeben, in welcher Form 
der Unfreiheit der servus oder die ancilla eines konkreten Textes sich befand, 
wenn nicht weitere Einzelheiten erwähnt werden. Selten drückten sich die Herren 
so genau aus, wie 1166 ein Abt von Vézelay: Dieser Mann „ist mein von der Fuß-
sohle bis zum Scheitel als Eigenmann des Klosters“ (meus est a planta pedis usque 
ad verticem, sicut proprius servus monasterii).13

Auch der Terminus „Leibeigenschaft“ lässt sich „nicht rechtlich genau definie-
ren“. „Eigentlich gab es ‚die‘ Leibeigenschaft nicht, sondern nur unterschiedlich 
weit gehende Formen der persönlichen Bindung des Bauers an den Boden und die 
Grundherrschaft.“14 Zwar stimmt es, „le servage est la subsistance de l’esclavage, 
adapté au climat chrétien“15, doch nicht einmal die Betroffenen wussten immer 
klar, wie sie die Gewalt, die über sie ausgeübt wurde, beschreiben könnten:

„Die Knechtschaft, so bekräftigten einige Bauern in Friaul, die 1437 bei 
Gelegenheit eines Prozesses zwischen den Herren von Zucco und den Hö-
rigen von Faédis befragt wurden, ‚ist eine sehr schändliche Sache – doch, 
was sie eigentlich sei, wüssten sie nicht sicher‘.“16

12	 Gfrörer I, S.  380  ff.; Riezler I/1, S.  231  ff.; I/2, S.  426  f.; Schwarzenberg, S.  16  ff. Ein 
ähnliches terminologisches Problem in derselben Region behandelt: Klein, Herbert: 
Die Salzburger Freisassen, in: Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche Geschichte 
(Hrsg.): Das Problem der Freiheit in der deutschen und schweizerischen Geschichte 
(= Vorträge und Forschungen, Band 2). Sigmaringen 1955, S. 77–87.

13	 Bloch: Mélanges, S. 317.
14	 Hattenhauer, S. 495.
15	 Duby, Georges: Qu’est-ce que la société féodale? Paris 2002, S. 141.
16	 Panero, S. 761: „La servitù, come affermarono alcuni contadini friulani interrogati nel 

1437 in occasione di un processo fra i signori di Zucco e gli uomini di Faédis, ‚est res 
valde turpis – tamen, quid sit, nescire de certo‘.“



13

Vorwort

Den praktischen Unterschied zwischen Sklaverei und Hörigkeit bzw. Leibeigen-
schaft zeigt exemplarisch ein Streit zwischen dem Abt des Ambrosius-Klosters 
und seinen Eigenleuten, den 905 Bischof Andreas von Mailand entschied. Die 
Bauern gaben zwar zu, dem Kloster als Eigenleute (servi) geschenkt worden zu 
sein, machten aber geltend, ihre vorige Herrschaft hätte stets geringere Dienste 
gefordert. Dagegen beharrte der Abt darauf: „Ihr seid nun Sklaven im Besitz des 
Klosters. Was immer wir also befehlen und vorschreiben, müsst ihr ausführen“ 
(Servi partis monasterii nunc estis. Quidquid itaque jubemus atque precipimus, fa-
cere debetis)!17 Damit vertrat er die herkömmliche Position der Sklavenhalter, dass 
die Schrankenlosigkeit ihrer Forderungen ihr gutes Recht sei. Dagegen dachte 
der als Richter angerufene Bischof „moderner“ und urteilte, bloß die bemessenen 
Dienste des früheren Besitzers sollten auch weiterhin gelten.

Die praktische Gemeinsamkeit zwischen Sklaverei und Hörigkeit war, dass beide 
stets mit der Ausbeutung der ihnen unterworfenen Menschen verbunden waren. Die-
se durften nicht oder nur sehr beschränkt über sich selbst verfügen; es wurde über sie 
verfügt. Wenn auch Unfreie nicht selten die Möglichkeit bekamen, durch zusätzliche 
Arbeit etwas nicht für den Herrn, sondern sich selbst zu verdienen (siehe S. 86), wenn 
auch manche ihrer Leistungen mit einigen (vergleichsweise geringen) Gegenleistun-
gen verknüpft waren18, so blieb der ökonomische Sinn dieser gesellschaftlichen Syste-
me für die Herrschaft ganz wesentlich der, ihre Arbeitskraft möglichst auszunutzen.

Wie auch in allen anderen Bereichen nimmt das Quellenmaterial in Bezug auf 
das hier behandelte Thema im Lauf des gesamten Mittelalters gleicherweise zu; 
man muss freilich bereit sein, verschiedene Genera von Quellen in verschiedenen 
Sprachen zu befragen. Die Mehrzahl der bisher vorliegenden Studien zum Thema, 
die Originalquellen aus der Epoche auswerten, basiert auf Archivdokumenten wie 
Rechnungen, Verträgen, Gerichtsakten usw., welche jeweils aus einem zeitlich und 
geographisch eng umschriebenen Bereich stammen. Dazu kommen die Normen 
der damaligen Gesetzgebung und die Schilderungen in der damaligen Geschichts-
schreibung. Doch handeln auch Texte der schönen Literatur vom Schicksal der 
Unfreiheit – sie wird in der Epik und in der Lyrik erwähnt. Die besten Quellen 

17	 Venedey, S. 193 ff., basierend auf der Urkunde bei: Muratori, Lodovico Antonio: Anti-
quitates Italicae medii aevi I. Mediolani 1738, Sp. 777. Vgl. Kowalewsky III, S. 328 ff.

18	 Zum Beispiel etwas Verköstigung bei der Ablieferung ihrer landwirtschaftlichen Pro-
dukte am Herrenhof: Vinogradoff: Villainage, S. 174 f.



14

Vorwort

wären für unsere Fragestellung natürlich Ego-Dokumente wie Autobiographien, 
Briefe, Reiseberichte etc. Die Schriften Patricks, die Vita des Ramon Llull oder 
Hans Schiltbergers Reisebeschreibung19 sind solche Texte, doch scheinen vor dem 
15.  Jahrhundert fast keine Aufzeichnungen früherer Sklaven über ihr Leben er-
halten zu sein. Sehr selten auch haben sich Männer über ihre Teilnahme an Skla-
venjagden geäußert, wie Peter Suchenwirt im 14. oder Bernat Vya im 15. Jahrhun-
dert20, oder über Galeerensklaven, wie Felix Fabri im ausgehenden Mittelalter.21

Im hohen und späten Mittelalter eröffneten sich in Nordost-Europa durch die 
Kreuzzüge, die vor allem deutsche Ritter und Mönche seit dem 12. Jahrhundert 
gegen Slawen und Balten führten, neue Regionen besonders für den Sklavenhan-
del mit den islamischen Ländern. In Südeuropa nahm die Haltung von Sklavinnen 
und Sklaven vor allem in den Städten zu. Da dies allgemein weniger bekannt ist als 
die Situation in der Spätantike und im Frühmittelalter, sind im Folgenden des Öf-
teren Quellen aus den letzten Jahrhunderten der Epoche zitiert, die das in so vielen 
Darstellungen unterschlagene Weiterleben dieser Institution jedenfalls regional 
nachweisen. Zumal, international betrachtet, bei wenigstens neun von zehn Me-
diävisten als unumstößliche Maxime gilt, skandinavische Quellen und Forschung 
bräuchte man „nicht einmal zu ignorieren“, sind diese hier vielfach berücksichtigt. 
Skandinavien hält eine solche Fülle interessanten Materials zum Mittelalter bereit, 
dass es sich immer lohnt, dieses einzubeziehen.22

Was die normativen Texte betrifft, wissen wir zumeist nicht, wie weit sie in der 
Praxis zu Gunsten oder Ungunsten der Betroffenen befolgt wurden. Die frühmit-
telalterlichen Volksrechte etwa sind reich an Bestimmungen über Sklaven – aber 

19	 Schiltberger war 30 Jahre in türkischer und mongolischer Gefangenschaft, wurde aber 
als bewaffneter Reiter eingesetzt und berichtet v.  a. von Kriegszügen. Vgl. Classen, 
S. 70 ff.

20	 Dieser, ein spanischer Seemann, 1409 in einem notariellen Dokument, mit dem er ein 
vierjähriges Mädchen aus Sardinen verkaufte, das er selbst gefangen hatte: Sancho, 
S. 254 f.

21	 Siehe unten S. 69 ff.
22	 Bibliographie u. a. bei: Skyum-Nielsen, Niels: Nordic Slavery in an International Set-

ting, in: Medieval Scandinavia 11, 1978/79, S. 126–148; Olsson; Brink, Stefan: Slavery in 
the Viking Age, in: ders. (Hrsg.): The Viking World. Abingdon 2008, S. 49–56; knappe 
Zusammenfassung: Jouffret, Florent: Le commerce d’esclaves dans les mers du Nord au 
haut Moyen Âge, in: Gautier, Alban/Rossignol, Sébastien: De la mer du Nord à la mer 
Baltique. Lille 2012, S. 91–104.



15

Vorwort

wen erreichten sie angesichts des radikal zunehmenden Verlustes an Menschen 
mit Lesekenntnissen? Wenigstens teilweise haben sie immerhin das soziale Leben 
reguliert, wie man zum Beispiel an der stetigen Abnahme des Verkaufs christ-
licher Sklaven an „Heiden“ in Mitteleuropa während der ganzen Epoche sieht, 
da das kanonische Recht dergleichen wieder und wieder untersagte. Wohl mehr 
praktische Bedeutung hatten jene Ordnungen, die für eine bestimmte Hofgenos-
senschaft galten, wie zum Beispiel jenes Weistum, das Bischof Burchard für seine 
Wormser familia aufzeichnen ließ.23

Mit dem fast explosionsartigen Aufblühen der gelehrten universitären Rechts-
wissenschaft und deren vielfältiger Orientierung am spätantiken Corpus Iuris 
Civilis24 wurde die juridische Stellung der Unfreien Objekt teils subtiler Analy-
sen. Die immer zahlreicheren Sammlungen von Gesetzen, von Kommentaren 
und Konsultationen erfassten teils praktiziertes Recht, teils aber auch nur die von 
einzelnen Autoren für wünschenswert gehaltenen Positionen. Eine typische, aber 
weit hinter der realen Vielfalt der Abhängigkeitsformen zurückbleibende Defini-
tion lautete etwa nach der Summe eines französischen Dekretisten um 1169:

„Über die Arten der Sklaverei und die Weisen der Freilassung und welche 
Freilassung einen Aufstieg [in der kirchlichen Hierarchie] verhindert. Der 
rechtliche Status ist auch für den Aufstieg ein Hindernis, daher ist darüber 
zu informieren: Jeder Mensch ist entweder Freier oder Sklave. Sklave ist 
er entweder einer Person oder der Kirche. Der Sklave einer Person ist ent-
weder gekauft oder [als solcher] geboren oder übergeben, [das heißt] wer zu 
einer bestimmten Bedingung zum Grund und Boden gehört und daher ein 
Schollenpflichtiger genannt wird.“

Derartige Definitionen verkürzten die Vielfalt der realen Gegebenheiten freilich 
beträchtlich, indem man Gegebenheiten der römischen Antike telquel auf eine 
gewandelte Situation applizierte.25

23	 Boos, Heinrich: Geschichte der rheinischen Städtekultur […]. Berlin 1897, Band  I, 
S. 291 ff., bes. S. 300 ff. – familia, im Mittelalter gern für alle von einer bestimmten 
Kirche oder einem Kloster Abhängigen gebraucht. Vgl. Flach I, S. 262 ff.

24	 Dinzelbacher: Structures, S. 29 f., 79 f.
25	 Pollock/Maitland I, S. 424, gehen so weit, einzelne Aussagen des berühmten Juristen 

Henry de Bracton († 1268) zur Stellung von Unfreien als „but romanesque learning“ 



16

Vorwort

Manche dieser Werke wie der Sachsenspiegel sollten in einigen Ländern aller-
dings eine enorme Wirkung für das Rechtsleben entfalten, andere blieben wenig 
beachtet. Wie ja auch sonst durchgehend war das weltliche Recht in den hier inte-
ressierenden Fragen von Region zu Region, von Stadt zu Stadt unterschiedlich; so 
konnten zum Beispiel die Nachkommen, die ein Freier mit einer Unfreien gezeugt 
hatte, in dem einen Rechtsbereich frei, schon im benachbarten Gebiet dagegen 
unfrei sein usf.26

Während die Archäologie in manchen Bereichen zu Recht verlangen kann, das 
mittelalterliche Leben sollte nicht mehr ohne Einbeziehung ihrer Forschungen be-
schrieben werden (z. B. hinsichtlich der Wohn- und Gesundheitsverhältnisse oder 
der Veränderungen der Bestattungssitten), ist sie für das hier behandelte Thema 
bislang ohne größere Bedeutung. Die Auswertung archäologischer Zeugnisse ist 
nämlich für den fraglichen Zusammenhang kaum je eindeutig, wenn es sich nicht 
gerade um eine mit ihrem Herrn begrabene geköpfte Sklavin handelt.27 Wie soll-
ten etwa Fesseln von Sklaven von jenen für Gefangene eines Gerichts oder eines 
Feudalherrn unterschieden werden, selbst wenn sie an Orten gefunden werden, 
für die Sklavenhandel bezeugt ist?28 Wie die körperlichen Überreste eines Höri-
gen von denen eines gleich schwer arbeitenden Freien? Auch die skandinavischen 
Funde islamischer Münzen sind nur eventuell mit dem Sklavengeschäft zu kor-
relieren29  – als ob Geld nicht für jede andere Form des Handels infrage käme! 
So sind mittelalterliche Sachquellen zumeist nur als möglicherweise in Relation 
mit Sklaverei stehend heranziehbar. Auch DNA-Analysen sagen nichts darü-
ber aus, ob jene Menschen als Freie oder Sklaven an den Ort ihres Todes bzw. 
ihrer Bestattung kamen. Trotzdem erscheinen von archäologischer Seite immer 
wieder entsprechende Interpretationen, welche aber eben sehr weitgehend im 

ohne Praxisbezug zu kritisieren. Vor allem Marc Bloch hat die Ausführungen der 
Rechtsgelehrten als realitätsfern beurteilt. Vgl. Conte, S. 592 f.

26	 Zum Beispiel: Pollock/Maitland I, S. 422 ff.; ein Beispiel für den Vergleich: Bosl, Karl: 
Freiheit und Unfreiheit. Zur Entwicklung der Unterschichten in Deutschland und 
Frankreich während des Mittelalters, in: Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirt-
schaftsgeschichte 44, 1957, S. 193–219.

27	 So ein Grabfund auf der Isle of Man: Haga, S. 32 ff.
28	 Raffield, Ben: The slave markets of the Viking world: comparative perspectives on an 

‘invisible archaeology’, in: Slavery & Abolition 40, 2019, S. 682–705.
29	 Haga, S. 54 ff.



17

Vorwort

Hypothetischen bleiben.30 Auch die Auswertung von Bildquellen ist durchaus be-
schränkt, da in der Regel nicht erkennbar wird, ob ein Sklave, Kolone, Halbfreier 
oder Lohndiener abgebildet wurde, auch dort, wo er buchstäblich unter Fuchtel 
eines Aufsehers arbeitet.31

Eine Frage, die die einschlägige Historiographie durchzieht, nicht selten auch 
bestimmt, ist jene nach den Auswirkungen der christlichen Religion auf die Skla-
venhaltung. Da die Bibel in einer Gesellschaft entstand, in der jeder, der es sich 
leisten konnte, gleich ob Jude, Grieche oder Römer, Sklaven besaß, gibt sie auch 
entsprechende Lehren für deren Behandlung. Zentral ist eine Stelle der Sprüche 
des Jesus Sirach (um 185 v. Chr.), die in der für das Mittelalter autoritativen Fas-
sung der Vulgata befiehlt:

„Fressen und Peitsche und Bürde für den Esel, Brot und Schläge und Mühe 
für den Sklaven. Lass den Sklaven arbeiten, und du wirst Ruhe haben, mä-
ßige ihm deinen Griff, und er wird nach Freiheit streben. Das Joch und 
der Strick beugen seinen Nacken, und den Sklaven neigen emsige Arbeiten. 
Für den böswilligen Sklaven die Folter und Fesseln, schick ihn ans Werk, 
damit er keine Freizeit habe; viel Übles hat nämlich schon Müßiggang ge-
lehrt. Halte ihn in Tätigkeit, so gebührt es ihm nämlich. Falls er aber nicht 

30	 Siehe zum Beispiel: Hammer, S.  39–43; Randsborg, Klavs: The study of slavery in 
northern Europe: an archaeological approach, in: Acta Archaeologica 55, 1984, 
S. 155–160; Henning, Joachim: Gefangenenfesseln im slawischen Siedlungsraum und 
der europäische Sklavenhandel vom 6. bis 12. Jahrhundert, in: Germania 70, 1992, 
S.  403–426; Ott, S.  48, Anm. 113; Zachrisson, Torun: Trälar fanns; att synliggöra 
ofria 550–1200 e.  Kr. i Sverige, in: Att befolka det förflutna: Fem artiklar om hur 
vi kan synliggöra människan och hennes handlingar i arkeologiskt material. Stock-
holm 2014, S.  72–91. Während sicher belegt ist, dass römische Sklaven bisweilen 
einen Grabstein erhielten, sind die entsprechenden Inschriften in Skandinavien sehr 
zweifelhaft: Karlsson, Joel: Ofria omnämnda på runstenar i det vikingatida Sverige. 
Stockholm 2012.

31	 Beispiele bei: Zwahr, Hartmut: Herr und Knecht. Figurenpaare in der Geschichte. 
Leipzig 1990; Mellinkoff, Ruth: Outcasts – Signs of Otherness in Northern European 
Art of the Late Middle Ages. Berkeley [o. J.]; Patton, P.: What Did Medieval Slavery 
Look Like?, in: Speculum 97, 2022, S. 649–697 (mir noch nicht zugänglich). Für die 
Antike ist die Situation besser, siehe: Joshel, Sandra/Petersen, Lauren: The Material 
Life of Roman Slaves. Cambridge 2014; Binsfeld, Andrea/Ghetta, Marcello (Hrsg.): 
Ubi servi erant? Die Ikonographie von Sklaven und Freigelassenen in der römischen 
Kunst. Stuttgart 2019.



18

Vorwort

gehorcht, beuge ihn unter schwere Fesseln, aber nicht ohne Maß gegen alles 
Fleisch. Ohne Urteil tue jedoch nichts [zu] Hartes.

Falls du nur einen Sklaven besitzt, sei er dir wie deine Seele, da du ja seiner 
bedarfst wie deiner selbst. Falls du nur einen Sklaven besitzt, so behandle 
ihn fast wie einen Bruder, dass du nicht gegen das Blut deiner Seele zürnest. 
Wenn du ihn ungerecht verletzt, ergreift er die Flucht, und wenn er aufsteht 
und wegläuft, weißt du nicht, auf welchem Weg du ihn suchen sollst.“32

Diese durchaus ambivalenten Weisungen müssen das Verhalten vieler mittelalter-
licher Sklavenhalter bestimmt haben. Die positiven können freilich, da sie aus-
schließlich die Besitzer eines einzigen Unfreien betreffen, im Mittelalter kaum 
relevant gewesen sein.

Bei der Erörterung dieses Themas klaffen Anspruch und Darstellung vonseiten 
kirchlicher Autoren und historische Wirklichkeit fast regelmäßig weit auseinander. 
Ein heute eindeutig festgestelltes Faktum ist, dass den Institutionen der katholischen 
Kirche zusammen, also Bistümern, Klöstern, geistlichen Fürstentümern, jedenfalls 
im frühen Mittelalter und vielfach noch später der größte Besitz an Sklaven33 eignete. 
Nicht zu bezweifeln ist, „daß dieser Besitz nach damaligen Rentabilitätsgrundsätzen 
verwaltet wurde ohne alle besonderen christlich-sozialen Rücksichten“.34 Die Kirche 
hielt an verknechteten Menschen als unveräußerbarem Teil ihres Vermögens nach-
haltig fest, und zwar in ganz Europa (siehe S. 52, 73, 86, 100 f., 117 ff.). Das Hochstift 
Salzburg beispielsweise herrschte im späten 8. Jahrhundert über 1630 unfreie Bauern-
höfe und Herrenhöfe35; das Hochstift Augsburg 810 über 1507.36 Die Abtei Glastonbury 
besaß nach dem „Domesday Book“ 1086 allein in Somerset über 100 Sklaven37 – usf.

Andererseits kam es zu manchen religiös begründeten Besserstellungen38, wie 
das Arbeitsverbot an Sonn- und Feiertagen, das Verbot von Verstümmelungen (da 

32	 Eccl, S. 33, 25 ff. Für eine spätmittelalterliche Übersetzung siehe: Kurrelmeyer, Wil-
liam: Die erste deutsche Bibel. Tübingen 1912, S. 294 f.

33	 In etwa ausgewogen: Lea: Studies, S. 524–576; Hoffmann.
34	 Troeltsch, S. 142.
35	 Riezler I/1, S. 194.
36	 Ebd., S. 281.
37	 Pelteret, S. 112.
38	 In allen prokirchlichen Publikationen ausführlich dargestellt, zum Beispiel bei: Lalle-

mand, Léon: Histoire de la charité. Paris 1902 ff., Band II, S. 70 ff., 156 ff.



19

Vorwort

der Mensch Ebenbild Gottes sei39), die Untrennbarkeit auch der Ehe von Sklaven 
und Eigenleuten sowie Freilassungen als Werk der Barmherzigkeit (siehe S. 197 ff.).

„Häufig aber behielt der Befreier den Befreiten als Sklaven zurück. Er 
oder der Verwalter, Pächter, die Verwandten hatten sich des Vermögens 
des Kriegsgefangenen bemächtigt, der, nach gewonnener Erlösung aus den 
Händen der Barbaren in die Heimat zurückgekehrt, sich seines Eigentums 
und seiner Freiheit beraubt fand. [Kaiser] Honorius musste im Jahre 409 
ein eigenes Gesetz gegen diese gewalttätigen Freiheitsberaubungen, die 
sich in den Schein der Barmherzigkeit und Wohltätigkeit kleideten, erlas-
sen und mit Deportation und Zwangsarbeit in den Bergwerken drohen.“40

Jene  – zahllosen!  – Darstellungen freilich, die für das Mittelalter ein Ende der 
Sklaverei exklusiv oder primär durch die Ideale des Christentums suggerieren, 
sind schlichtweg falsch; es handelt sich um eine Geschichtsklitterung klerikaler 
Kirchenhistoriker, welche ungeprüft von vielen Mediävisten übernommen wur-
de. „Alle in theologischen Werken üblichen Verherrlichungen des Christentums, 
daß es im Mittelalter wenigstens die Sklaverei abgeschafft habe, beruhen auf kras-
ser Unwissenheit oder verlogener Apologetik“, so bereits 1912 der Professor für 
Systematische Theologie Ernst Troeltsch.41 Im Unterschied zu der heute gänzlich 
obsoleten These von der befreienden Wirkung des Germanentums42 lebt diese un-
richtige Vorstellung nichtsdestoweniger vor allem in den Publikationen katholi-
scher Akademiker munter weiter. Einige beliebige Beispiele aus jüngerer Zeit: Ein 
bekannter Mediävist, Pater Michael Sheehan von der Congregatio Sancti Basilii in 
Kanada, behauptet wörtlich, in den englischen Quellen kämen nach der vom hl. 
Anselm abgehaltenen Synode von Westminster 1102 (siehe unten S. 101 f.) Skla-
ven nicht mehr vor – in einem spezialisierten Aufsatz über Unfreie von 1988.43 

39	 Zum Beispiel: Lex Visigothorum 6, 5, 13 (Lex antiqua 6, 1, 5). Vgl. S. 185.
40	 Loening I, S. 330 f.
41	 Troeltsch, S. 356.
42	 Zum Beispiel: Venedey, F.: Römerthum, Christenthum und Germanenthum und deren 

wechselseitiger Einfluß bei der Umgestaltung der Sclaverei des Alterthums in die Leib-
eigenschaft des Mittelalters. Frankfurt a. M. 1840.

43	 Sheehan, Michael: Marriage, Family, and Law in Medieval Europe. Toronto 2. Auflage 
1997, S. 211–246 und S. 220, A. 21.



20

Vorwort

Die Quellen beweisen das Gegenteil (siehe S. 58, 80, 102, 104 f.), und es wäre ein 
Mirakel gewesen, wenn Sheehan Recht hätte, denn im nur eine Generation früher 
angelegten „Doomsday Book“ sind insgesamt ca. 25  000  Sklaven verzeichnet.44 
Arnold Angenendt (katholischer Priester und Ordinarius für Kirchengeschichte) 
beteuert in seinem weit verbreiteten (und mit einer Menge ähnlicher „Irrtümer“ 
behafteten) Buch „Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und 
Schwert“, „Daß Europa […] im Mittelalter keinen Sklaven-Markt mehr kannte“45, 
was natürlich als Verdienst der neuen Religion verstanden werden soll. Die gro-
ßen Sklavenmärkte in Bristol, Dublin, Verdun, Prag, Genua, Venedig, Rom – sie 
alle werden damit einfach geleugnet, obwohl sie in der seriösen Mediävistik be-
reits längst im Detail untersucht und publiziert waren.46 Dabei geht es keineswegs 
bloß um die Epoche des nicht gefestigten Christentums im Frühmittelalter, auch 
Bristol und Dublin47 waren noch im hohen Mittelalter berüchtigte Zentren dieses 
Handels, Genua ebenso wie Venedig48 die gesamte Epoche hindurch und noch 
in der Neuzeit, die Küstenstädte der Iberischen Halbinsel nicht minder.49 Doch 
falls, so Angenendt, die Sklaverei im christlichen Abendland „nicht ganz“ beseitigt 
wurde, ist dies selbstredend nur „aus dem Kontakt mit der islamischen Welt“ zu 
erklären, denn regional „setzten Christen die muslimische Sklaven-Praxis fort“.

44	 Vinogradoff: Growth, S. 373.
45	 Angenendt, Arnold: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und 

Schwert. Münster 2007, S. 217.
46	 Siehe zum Beispiel Gioffrè, Domenico: Il mercato degli schiavi a Genova nel secolo 

XV. Genova 1971, der den genuesischen Sklavenhandel auf 334 Seiten dokumentiert. 
Für Spanien siehe Soto, Ricardo: La conquista de Mallorca y la creación de un mer-
cado de esclavos bzw. Mas Forners, Antoni: La incidencia del mercado de esclavos 
en la estructura productiva de Mallorca (c. 1300–1450), in: Guillén, Fabienne P./
Trabelsi, Salah (Hrsg.): Les esclavages en Méditerranée. Madrid 2012, S. 63–76 bzw. 
77–100.

47	 Holm, Poul: The slave trade of Dublin, ninth to twelfth centuries, in: Peritia 5, 1986, 
S. 317–345.

48	 Saco III, S. 173 ff.; Lazari; Hoffmann, Johannes: Die östliche Adriaküste als Hauptnach-
schubbasis für den venezianischen Sklavenhandel bis zum Ausgang des elften Jahrhun-
derts, in: Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 55, 1968, S. 165–181; 
Schiel, Juliane: Sklavennahme in der Seerepublik Venedig, in: Geschichte in Wissen-
schaft und Unterricht 65, 2014, S. 586–599.

49	 Saco, passim; Phillips Jr., William: Slavery in Medieval and Early Modern Iberia. Phil-
adelphia 2014.



21

Vorwort

Freilich bleiben auch säkulare Geschichtsdarstellungen des Mittelalters, in de-
nen die Opfer programmatisch so viel Aufmerksamkeit erhalten wie die Haupt- 
und Staatsaktionen der Dynasten oder ihre politischen Konzeptionen, nach wie 
vor Ausnahmen.50 Fakten, wie die Haltung von Sklavinnen in der Erzdiözese 
Köln im 13.  Jahrhundert oder die Bewegung von Sklavenkolonnen durch die 
deutschen Territorien im 15.  Jahrhundert (siehe S. 111 f.), finden sich weder in 
den allgemeinen historischen Darstellungen noch den regional spezialisierten. 
Aus diesem Grund wird im Weiteren den nach der Jahrtausendwende entstande-
nen Quellen vergleichsweise viel Aufmerksamkeit geschenkt, zumal die spätan-
tike und frühmittelalterliche Unfreiheit in der historischen Literatur wesentlich 
deutlicher präsent ist.

Jenen Mediävisten, die nur das „leuchtende Mittelalter“ kennen wollen und die 
konträren Quellen regelmäßig der Wiedergabe bloßer Topoi, der Einseitigkeit und 
Übertreibung verdächtigen, sei ein Wort des Althistorikers Yann Le Bohec anläss-
lich der von Hydatius geschilderten Verheerungen der Iberischen Halbinsel durch 
die Goten im 5. Jahrhundert entgegengestellt: „les victimes ne mentent pas systé-
matiquement et elles ont droit à la parole.“51 Insofern möge dieses Buch auch eine 
gewisse Antidosis gegen jene sein, die zynisch das Leiden der Menschen jener Epo-
che wegwischen, indem sie prinzipiell diesbezügliche Texte als überzogen, propa-
gandistisch oder erfunden abqualifizieren. Heute gilt es in der westlichen Welt mit 
Recht fast ausnahmslos als tabuisiert, Berichte über die Grausamkeiten der Kriege 
und in den Diktaturen des 20. Jahrhunderts nicht ernst zu nehmen; dagegen wird 
die nämliche „Gerechtigkeit“ so oft in der Geschichtsschreibung Menschen frü-
herer Generationen verweigert – als ob man sie für weniger leidensfähige Wesen 
halten dürfte als die jüngeren. Viele rezente Darstellungen betonen ganz einseitig 
nur die Funktion der vormodernen Texte und Bilder von Grausamkeiten, Kämp-
fen und Versklavungen, nämlich ihre religiöse und/oder politische Stellungnahme 
zu dem Zweck, den damaligen Leser/Hörer für die vom Autor vertretene Position 

50	 Vgl. Skyum-Nielsen, Niels: Kvinde og slave. Danmarkshistorie uden retouche 3. Køpen-
havn 1971; Dobschenzki; Bastos, Mario Jorge da Mota/Daflon, Eduardo Cardoso: In-
dícios da Violência Senhorial no Milênio Medieval, in: Brathair 17, 2017, S. 136–153.

51	 Le Bohec, Yann: L’armée romaine sous le Bas-Empire. Paris 2006, S. 211; vgl. McGlynn, 
S. 245 ff. und passim. Eine in diesem Sinn konzipierte Darstellung der vormittelalter-
lichen Epoche zum Beispiel bei: Schumacher, Leonhard: Sklaverei in der Antike. Alltag 
und Schicksal der Unfreien. München 2001.



22

Vorwort

einzunehmen, also zum Beispiel zum Kampf gegen die Türken aufzurufen. Natür-
lich hatten die Berichte solche Funktionen, niemand leugnet dies. Aber dauernd 
einseitig die Rhetorik solcher Dokumente in den Vordergrund zu stellen und die 
Inhalte zu marginalisieren, ruft beim Leser unweigerlich den Effekt hervor – und 
soll dies tun –, die Inhalte als eben bloße Übertreibungen propagandistischer In-
tention einzustufen und ihre realen Grundlagen anzuzweifeln.

Diese Attitüde bei der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der Vergangenheit 
gehört in den größeren Zusammenhang der Wende vom Positivismus und His-
torismus zum Konstruktivismus52, dem gnoseologischen Prinzip der Gegenwart 
in den Geisteswissenschaften. Diesem verdankt man zum Beispiel auch die post-
strukturalistische Fabel vom „Tod des Autors“ in den Literaturwissenschaften. 
Nur sollte nicht übersehen werden, dass die Problematik historischer Erkenntnis 
nur ein Sonderfall menschlicher Erkenntnis überhaupt ist. Diese gelangt im nicht-
mathematischen Bereich immer nur zu Wahrscheinlichkeiten, auch wenn sich das 
im Alltag niemand bewusst macht, da er sonst handlungsunfähig wäre. In der 
Tat ist die menschliche Erinnerung, also auch die der Verfasser unserer Quellen 
und die des späteren Historikers, stets eine Mischung aus Widerspiegelung der 
objektiven Ereignisse und der subjektiven Verarbeitung durch die Rezipienten 
(wie auch aus Sicht der Neuropsychologie evident53). Auch Geschichtsschreibung 
kommt also immer nur zu Wahrscheinlichkeiten, die aber, falls seriös praktiziert, 
zu einer für die pragmatische Orientierung in der Welt hinreichenden Wahrheit 
führt. Niemand kann beweisen oder widerlegen (!), ob etwa ein Bericht über eine 
Sklavenjagd die Geschehnisse genau so schildert, wie sie sich abgespielt haben. 
Aber die große Zahl voneinander unabhängiger Quellen, die analoge Ereignisse 
und Strukturen schildern, garantiert, dass wir Situationen sehr nahe kommen, 
die immer wieder so oder sehr ähnlich Realität waren. Nahe genug, um uns ein 
Urteil darüber zu bilden, wie wir diese Realität bewerten sollen. Die postmoder-
ne Position, Geschichtsschreibung nur als kritiklose Erzählung zu betrachten, 
als vom Historiker produzierten Text, außer dem nichts existiert und hinter dem 
nichts eruierbar wäre, legitimiert jede beliebige und willkürliche Konstruktion 

52	 Vgl. Dobeneck, S. 147.
53	 Fried, Johannes: Der Schleier der Erinnerung: Grundzüge einer historischen Memorik. 

München 2012.



23

Vorwort

der Vergangenheit.54 Das Bemühen um Objektivität durch den Vergleich konträrer 
Quellen, also das audiatur et altera pars, ist eben der Unterschied von verantwor-
tungsvoller Geschichtsforschung zu Dichtung und Propaganda.

Sozialgeschichtliche Darstellungen können somit sehr unterschiedliche bis kon-
träre Bilder von der Vergangenheit vermitteln. Man kann im Klassengegensatz 
und -kampf das Leitmotiv der Entwicklung sehen, man kann aber auch ein har-
monisierendes Bild vom Zusammenwirken der gesellschaftlichen Schichten ent-
werfen, in dem Schutz und Hilfe im Vordergrund stehen.55 Beide Entwürfe sind, 
da durch Quellen zu belegen, berechtigt, jedoch keiner für sich allein. Allerdings 
ist der viktimologische Aspekt gegenwärtig vor allem außerwissenschaftlich ein 
dominierendes Element der westlichen Kultur, „der Opferstatus nimmt die Rol-
le des Heldentums früherer Jahrhunderte ein“.56 Er tendiert freilich dazu (zumal 
nicht selten bewusst gefördert im Sinne politischer Interessen), die Opfer zu Hel-
den zu machen, wie es früher allein die Täter, die großen Heerführer und Herr-
scher, gewesen waren – und vielfach noch sind.57 Das ist nicht die Intention dieses 
Buches, dessen Autor jedweder Art von Heldenverehrung gänzlich abgeneigt ist. 
„Geschichte von unten“ ist aber eine unverzichtbare Forschungsaufgabe, um ein 
Gesamtbild einer Epoche zu entwerfen, und umso wichtiger angesichts der seit 
Jahrhunderten bis heute auch die Mediävistik einseitig dominierenden politischen 
Historiographie.

Im Rahmen der französischen Sozialgeschichte des Mittelalters hatte die Re-
zeption von Fragestellungen der marxistischen Geschichtsforschung die Arbeiten 
international anerkannter Autoren wie Marc Bloch und Georges Duby beeinflusst, 
wogegen sie in der deutschsprachigen Fachliteratur zumeist tabuisiert blieben.58 In 
der Tat behindert ein geschichtsphilosophischer Determinismus  – gleich wel-
cher Couleur  – jede Forschung und gilt heute zu Recht als obsolet. Das ändert 
aber nichts daran, dass das Thema „Unterdrückung und Ausbeutung“ öfter im 

54	 Zur Kritik siehe: Wiersing, Erhard: Geschichte des historischen Denkens. Paderborn 
2007, S. 683 ff.

55	 So vor allem: Brunner: Land, passim, bes. S. 343 ff.
56	 Dobeneck, S. 151.
57	 Jede Menge Beispiele bieten noch rezente Biographien und Ausstellungsbände über 

den „Vater Europas“, Karl den Großen.
58	 Eine der wenigen jüngeren Studien, die Positionen von Marx und Engels einbeziehen, 

ist jene von Olsson zur Sklaverei in der Wikingerzeit.



24

Vorwort

Zentrum der Historiographie stehen sollte, die faktisch nach wie vor die Sicht „von 
oben“ so deutlich präferiert, wie die ungemein zahlreicheren Bände über Mon-
archen, Dynasten und Dynastien, Herrschaftstechniken, Spielregeln der Politik, 
Verfassungs- und Verwaltungsstrukturen und dergleichen mehr deutlich machen. 
So lange „eines Fürsten Traum“59 wichtiger genommen wird als das Leben seiner 
Untertanen, wird man auf ein Manko im heutigen Geschichtsbild hinweisen dür-
fen und müssen.

Fachlich informierten Lesern wird vielleicht auffallen, dass in den Anmerkungen 
und der Bibliographie mehr Werke von Historikern des 19. und frühen 20. Jahrhun-
derts zitiert werden als heute allgemein üblich. Das hat einen guten Grund: Unsere 
wesentlichen Kenntnisse zum Thema wurden nicht erst von den letzten Forscher-
generationen erarbeitet, die vielfach nur Bekanntes in modischere Formulierungen 
verpacken. Man vergleiche beispielsweise die zahlreichen rezenten Publikationen 
zur Sklaverei im mittelalterlichen Skandinavien mit den Arbeiten von Estrup und 
Gjessing aus dem 19. Jahrhundert60 – und wird zugeben müssen, dass erstere, was 
die schriftlichen Quellen betrifft, kaum mehr bieten als die 100 bzw. 300 Seiten der 
beiden heute so gut wie nie mehr zitierten Forscher! Auch könnte man fast beliebig 
viele Beispiele dafür bringen, wie in jüngsten internationalen Publikationen zum 
Mittelalter unter Stichworten wie „Gewalt“, „Grausamkeit“, „Plünderung“ und der-
gleichen mehr schlichtweg Triviales als innovative Forschung verkauft wird, indem 
einerseits die älteren Arbeiten als bloß von zeitbedingten Paradigmen motiviert 
abqualifiziert werden, andererseits höchst anspruchsvolle Phrasen im aktuellen 
Wissenschafts-Jargon den Mangel an eigenen substantiell neuen Erkenntnissen ca-
mouflieren sollen. Davon heben sich viele der früheren Studien – die unter ungleich 
schwierigeren Konditionen erarbeitet wurden, mit mangelhaften Editionen und 
ohne die Fülle der vom Internet gebotenen Texte – sehr positiv ab. Für das spezielle 
hier behandelte Thema kann man beispielsweise die ausgewogene Darstellung von 
José Saco von 1877 nur mit allem Respekt zitieren, auch wenn sie außerhalb des 
spanischen Sprachraums praktisch unbekannt geblieben ist.61

59	 Titel einer Ausstellung (1995) über Meinhard II., Graf von Tirol und Herzog von Kärn-
ten, mit entsprechenden Publikationen.

60	 Denen wiederum u. a. Calonius, Mathias: De prisco in patria servorum jure, in: ders. 
(Hrsg.): Opera Omnia, Band I. Holmii 1829, S. 129–344, vorausging.

61	 Eine sehr knappe, aber gut belegte Übersicht auf Deutsch bietet zum Beispiel: Lan-
ger, Otto: Sklaverei in Europa während der letzten Jahrhunderte des Mittelalters. 



25

Vorwort

Abschließend darf noch darauf hingewiesen werden, dass im Folgenden servus 
oder mancipium mit „Sklave“ übersetzt wird, wo es sich nach den Umständen um 
vollkommene Herrschaft über Menschen handelte oder gehandelt haben dürfte; 
die anderen Begriffe wie Hörige, Eigenleute, Unfreie etc. werden synonym für 
Menschen gebraucht, die unter einer Herrschaft mit Beschränkung standen. Aber 
es besteht tatsächlich „die Unmöglichkeit, jedem lateinischen Ausdruck der Quel-
len eine deutsche Entsprechung zuzuweisen“.62

Hierzu noch eine generelle Anmerkung: Es kann nicht vermieden werden, Ter-
mini einzuführen, die in der behandelten Epoche noch nicht existierten. So gab 
es zum Beispiel das Wort „Halbfreie“63 im Mittelalter nicht, oder „Leibeigene“ 
erst seit dem 14. Jahrhundert. Doch trifft dies für zahlreiche historische Grund-
begriffe ebenso zu: „Mittelalter“, „Feudalismus“, „Mentalität“ usw. Auch Bücher 
von heute, die das Mittelalter thematisieren, sind für Leser von heute geschrie-
ben, nicht für Hildegard von Bingen oder Dante Alighieri, und daher in der Spra-
che und Denkweise von heute; nie kann der Historiker ohne den von der Men-
talität seiner Zeit geprägten Begriffsapparat über die Vergangenheit berichten. 
Selbst wenn es ganz klar ist, dass etwa der vormoderne Begriff „Freiheit“ sich nur 
partiell mit dem aktuellen westlichen deckt64, und wir die Assoziationen nicht 
ausschalten können, die ihn im Laufe der Neuzeit modifizierten, wäre es nicht 
praktikabel, auf ihn zu verzichten, denn die „völlige Andersartigkeit“ der Ver-
gangenheit ist nur ein unhaltbarer Mythos.65 Vielmehr gibt es genügend mentale 
und sprachliche Kontinuitäten, die uns das Handeln und Denken früherer 

Wissenschaftliche Beilage zu dem Programm des Gymnasiums zu Bautzen, Ostern 
1891. Bautzen 1891. Die ältere Geschichte der Sklaverei des Politikers Henri-Alexandre 
Wallon (Histoire de l’esclavage dans l’Antiquité. Paris 1847; 2. Auflage 1879) war eine 
gewiss hilfreiche Vorstufe, verzerrt die Tatsachen jedoch durch ihren dezidiert einsei-
tigen kirchlichen Standpunkt übermäßig. Dies gilt auch für manche neuere Publikati-
onen, zum Beispiel jene von Paul Allard oder auch Americo D’Amia (Schiavitù romana 
e servitù medievale. Milano 1931).

62	 Schwarzenberg, S. 22.
63	 Vgl. Modzelewski, S. 192–209.
64	 Vgl. Shogimen, Takashi: Liberty, in: Cline Horowitz, Maryanne: New dictionary of the 

history of ideas, Band III. Detroit 2005, S. 1272–1279.
65	 Dinzelbacher: Mittelalter, S. 16 ff.; ders.: Einführung, in: Dinzelbacher, Peter/Harrer, 

Friedrich (Hrsg.): Wandlungsprozesse der Mentalitätsgeschichte. Baden-Baden 2015, 
S. 1–24.



26

Vorwort

Generationen – nicht immer, aber hinreichend oft – im Wesentlichen nachvoll-
ziehbar machen.

Nachdem sich gegenwärtig bestimmte Gruppen in der Leserschaft allerdings 
mehr für die Sprachform als für den Inhalt interessieren, soll noch ausdrücklich 
klargestellt werden, dass, wo sinnvoll, auch in diesem Buch die Norm des römi-
schen Rechts gilt, nach der im grammatischen Maskulinum das Femininum in-
begriffen sei: semper sexus masculinus etiam femininum sexum continet.66

Die einzelnen Kapitel der Darstellung sind den besonders wichtigen Aspekten 
des unfreien Lebens gewidmet, systematische Vollständigkeit wäre ganz unmög-
lich. Die Reihenfolge der Quellen ist prinzipiell chronologisch, jedoch wird diese 
Anordnung bei einigen Themenkomplexen nicht streng eingehalten, um spätere, 
sachlich zugehörige Nachrichten gleich an der passenden Stelle zitieren zu kön-
nen. Die Sammlung der originalen Texte auf den Seiten 235–324 folgt dann mög-
lichst genau der Chronologie. Damit ist zu jeder Übersetzung die Quelle leicht 
auffindbar.

66	 Dig. 32, 62 (generisches Maskulinum); CIC I, S. 452.



27

A. Einleitung

„Heaven help the scholar whom his fortune sends here!“
Byron, Don Juan V, xxiv (zum Sklavenmarkt in Istanbul)

Das Lob der Freiheit ist auch im Mittelalter gesungen worden.1 Ohne auf die Be-
deutungsebenen dieses Begriffs einzugehen (und schon gar nicht auf die die For-
schung dominierende libertas ecclesiae), soll hier quasi als Chiffre die berühmte 
„Freiheitshymne“ des Erzdiakons John Barbour von Aberdeen (gestorben 1395) 
stehen. Ihr Tenor ist epochenüberschreitend, unabhängig von ihrer Entstehungs-
geschichte im Zusammenhang mit den schottisch-englischen Kriegen, unabhän-
gig auch von der Bindung an das „edle Herz“.

„Ah, Freiheit ist ein edles Ding!
Freiheit erlaubt dem Menschen zu wählen.
Freiheit gibt dem Menschen allen Trost.
Der lebt geruhigt, der frei lebt!
Ein edles Herz ist nicht geruhigt,
Noch gibt es was, das ihm gefällt,
wenn Freiheit fehlt, denn Wahlfreiheit ist,
ist mehr ersehnt als alles sonst.
Der, der immer frei gelebt hat,
kann nicht wohl Art und Ärger kennen,
noch die üble Herrschaft,
die mit schlechter Knechtschaft zusammengehört –
bis er dies erlebt hat!
Dann sollte er es im Herzen bewahren
und sollte daran denken, Freiheit noch mehr zu preisen
als all das Gold, das es in der Welt gibt.“

1	 Classen, passim.



28

A. Einleitung

(„A! Fredome is a noble thing
Fredome mays man to haiff liking.
Fredome all solace to man giffis,
He levys at es that frely levys.
A noble hart may haiff nane es
Na ellys nocht that may him ples
Gyff fredome failyhe, for fre liking
Is yharnt our all other thing.
Na he that ay has levyt fre
May nocht knaw weill the propyrté
The angyr na the wrechyt dome
That is couplt to foule thyrldome,
Bot gyff he had assayit it.
Than all perquer he suld it wyt,
And suld think fredome mar to prys
Than all the gold in warld that is.“)2

Die historische Genese der Unfreiheit im Mittelalter als wesentliches Kennzeichen 
des größten Teils der damaligen Gesellschaft gehört zu den schwierigen Themen 
der Sozialgeschichte und hat zu divergierenden Auffassungen geführt.3 Wir wer-
den diese hier nicht verfolgen, da dies nicht das Ziel der vorliegenden Arbeit dar-
stellt, die vielmehr Einblicke in die damalige Lebenswirklichkeit von Sklaven und 
Hörigen bieten möchte. Dabei geht es um Formen der Unfreiheit, wie sie in den 

2	 The Brus, V. 225–236, URL: https://www.scottishpoetrylibrary.org.uk/poem/bruce-0/ 
(Aufruf am 15.5.2022). Vgl. Render, Hannah Grace: No True Scotsman: John 
Barbour’s Bruce and National Identity in Fourteenth-Century Scotland. Raleigh 2019. 
In Skandinavien bekannt ist das Freiheitslied des Bischofs Tomas Simonsson von 
Strängnäs, gedichtet 1439 in Zusammenhang mit dem Aufstand gegen König Erich von 
Pommern: Frihet är det ädlaste ting / Som sökas må all verlden kring […] („Freiheit ist 
das edelste Ding, nach dem man im ganzen Weltkreis suchen kann […]“), URL: https://
sv.wikisource.org/wiki/Biskop_Thomas_frihetsvisa (Aufruf am 15.5.2022).

3	 „Le condizioni effettive di vita della popolazione rurale dipendente ed il rapporto che 
intercede fra queste le condizioni dei liberi contadini dell’età moderna è per lungo tem-
po sbizzarrita la fantasia di molti storici, spinti da preconcetti politici e religiosi a so-
stenere conclusioni opposte e contraddittorie, ma in cui purtroppo l’ultima parola non 
potrà esser detta mai.“ Luzzatto, S. 129.



29

A. Einleitung

mittelalterlichen Gesellschaften im Prinzip sozial und legal akzeptiert und nicht 
wie heute geächtet waren.4 Doch dürfte ein knapper Umriss der Entwicklung zum 
besseren Verständnis der folgenden Quellen hilfreich sein, wobei die Situation im 
klassischen Altertum freilich als bekannt vorausgesetzt werden muss.5 „The insti-
tution of slavery […] one of the more durable legacies bestowed by Rome on the 
Middle Ages.“6

Wie kam es dazu, dass schon am Ende der Antike auf dem Boden des west-
lichen Imperiums eine Vielzahl von Formen der Unfreiheit zu belegen sind, mag 
auch die Zahl der Sklaven insgesamt rückgängig gewesen sein?7 Es gab ja im 4. 
und 5. Jahrhundert nicht nur weiterhin die traditionellen Haussklaven in den Hei-
men der Wohlhabenden und die Sklavenarbeiter auf den staatlichen oder privaten 
Domänen, es gab auch Familien von Kolonen8, die eigentlich rechtlich frei waren 
und trotzdem an bestimmte Herren bzw. Landgüter gebunden und durch viele 
bedrückende Fronen und Abgaben geknechtet waren. Nicht zuletzt von Augusti-
nus weiß man, wie schwierig schon für die Zeitgenossen die Differenzierung des 
Rechtsstands der Abhängigen war.9 Diese Kolonen wurden durch die kaiserliche 
Gesetzgebung praktisch auf die Ebene von Sklaven gesetzt; sie durften nicht gegen 

4	 Weitere Aspekte von Unfreiheit wie Gefangenschaft und Gefängniswesen real und als 
Allegorie oder die meist recht erträgliche Gefangenschaft von Monarchen und Adeli-
gen à la Richard Löwenherz sind hier verständlicherweise nicht thematisiert. Auch die 
illegale Unfreiheit bleibt außer Betracht, wie sie zum Beispiel in mittelalterlichen Bor-
dellen immer wieder einmal vorkam (siehe z. B. Hammer, Michael: Gemeine Dirnen 
und gute Fräulein. Frauenhäuser im spätmittelalterlichen Österreich. Frankfurt a. M. 
2019, S. 127), oder die Entführung von Kindern zu kriminellen Zwecken – spätmit-
telalterliche Glossare übersetzen lat. mango (Sklavenhändler) mit „kindeldieb“ (siehe 
Diefenbach, Lorenz: Glossarium latino-germanicum […]. Frankfurt a. M. 1857, S. 346). 
Ebenso wenig kann das in der Mittelalterforschung sehr unterbelichtete Thema der 
Kinderarbeit berücksichtigt werden, die faktisch oft in einer sklavenähnlichen Situa-
tion erzwungen wurde. Vgl. die Aufsätze in der Zeitschrift Médiévales 30, 1996.

5	 Einen aktuellen und umfangreichen Zugang bietet das mehrbändige Korpus der rö-
mischen Rechtsquellen zur antiken Sklaverei, hrsg. v. Avenarius, Martin (Stuttgart, im 
Druck).

6	 Pelteret, S. 100.
7	 Ciccotti, Ettore: Il Tramonto della Schiavitù nel Mondo Antico. Torino 1899.
8	 Johne, Klaus-Peter: Die Kolonen in Italien und den westlichen Provinzen des Römi-

schen Reiches. Berlin 1983; Conte.
9	 Elm, Susanna: Sold to Sin Through Origo. Augustine of Hippo and the late Roman 

Slave Trade, in: Studia Patristica 98, 2017, S. 1–21.



30

A. Einleitung

den Grundbesitzer klagen, dieser sie aber fesseln und züchtigen.10 Auch in den 
Wirren der Völkerwanderung galt: „Der Großgrundbesitz blieb in seiner spätrö-
mischen Struktur mit Kolonen- und Sklavenwirtschaft beherrschend, selbst wenn 
die Herren wechselten.“11 Wichtige rechtliche Voraussetzung war dabei unter an-
derem der staatliche Zwang zur Fortsetzung des Berufs des Vaters durch die Söh-
ne, wie er seit Diokletian und Konstantin I. auch unter den christlichen Kaisern 
fortbestand.12 Andererseits hatte der Staat schon teilweise in der Spätantike und 
dann verstärkt in den germanischen Reichen den Grundherren das Recht der Ge-
richtsbarkeit über ihre Bauern abgetreten; selbst an sich freie Kolonen wurden von 
ihnen rechtens bestraft, falls sie den zu bebauenden Boden verließen.13 Weltliche 
und geistliche Herren erhielten die Immunität von Eingriffen vonseiten könig-
licher Beamter und wurden damit Bannherren, das heißt Richter über ihre Leute, 
anstelle der sonst für unabhängige Freie zuständigen Grafen.14 „La nuova forma di 
asservimento, insomma, era diversa, ma non meno dura della schiavitù classica.“15

Selten genug freilich drücken sich Rechtshistoriker hier so klar und richtig aus, 
wie Uwe Wesel: „Jedenfalls ist die Vorstellung grundfalsch, Sklaverei hätte man 
nur in der Antike gekannt und dann erst wieder in der Neuzeit […]“, wenn man es 
für diesen Begriff als konstituierend ansieht, dass Menschen besessen, verschenkt 
und verkauft werden können.16 Denn im gesamten Mittelalter wurden Menschen 
als Sklaven gehalten, gebraucht, gekauft, verkauft, verschenkt – wie Vieh: Typisch 

10	 Seek II, S. 334 f.
11	 Stroheker, Karl: Germanentum und Spätantike. Zürich 1965, S. 108.
12	 Saco II, S. 188 f.; Waldstein/Rainer, S. 254 f.
13	 Cod. Iust. 40, 53; CIC II, S. 443; Harper, Kyle: Slavery in the Late Roman World, AD 

275–425. Cambridge 2011.
14	 Bernard, S. 60 ff.; Bloch: Mélanges, S. 234 f., 323; Conrad, S. 142 ff.
15	 Cantarella, Eva: Famiglia, proprietà e servitù nel mondo antico, in: Castronovo, S. 117–

132, hier S. 131.
16	 Wesel, S. 308. Oft liest man dagegen in Rechtsgeschichten schlichtweg falsche Formu-

lierungen wie zum Beispiel bei Conrad, S. 303: „Der Bauernstand hat im Mittelalter 
den Unterschied zwischen Freiheit und Unfreiheit nicht völlig [!] überwunden.“ Es be-
durfte eines Althistorikers, um an prominenter Stelle in der germanistischen Literatur 
das Weiterexistieren der Sklaverei in Spätantike und Frühmittelalter zu verdeutlichen, 
welches von der germanophilen wie ekklesiastischen Geschichtsschreibung andauernd 
und drastisch marginalisiert wurde: Horsmann, Gerhard: Sklaverei/Sklavenhandel, in: 
RGA 29, S. 14–18.



31

A. Einleitung

etwa die Formulierung in der fränkischen Lex salica, die den Sklaven, die Sklavin, 
das Pferd, das Rind oder jede beliebige sonstige Sache völlig auf ein und dieselbe 
Ebene stellt (si quis servum aut ancillam, caballum vel bovem aut quamlibet rem 
[…]).17 Die auf Bauernstellen tätigen servi casati zählten ja seit den Merowingern 
zu den immobilia, das heißt, man veräußerte sie stets mit der Hufe, die sie bearbei-
teten.18 Dem entsprechen noch die Formulierungen in späteren Gesetzeswerken, 
zum Beispiel den skandinavischen, die Sklaven immer noch als Sachen betrachte-
ten.19 Dasselbe galt in der Kanonistik. In den Dekretalien Papst Gregors IX. (1234), 
die bis ins 20. Jahrhundert offizielles katholisches Kirchenrecht blieben, heißt es: 
„Niemandem sei es gestattet, eine unbewegliche Sache seiner Kirche zu veräußern, 
sei es ein Haus, sei es ein Acker, sei es ein Garten, sei es ein Bauernsklave […].“ Wie 
in der Antike behandelt das päpstliche Gesetzbuch hier den Sklaven nur als res, ein 
unbelebtes Ding.20

Und trotzdem differierte im Mittelalter nach der Christianisierung auch die 
unterste Schicht der Unfreien von der der typischen Sklaven der Antike, insofern 
sie eine gültige Ehe schließen konnten, somit ein personenrechtlicher Aspekt die 
Trennung aus dem reinen Sachrecht vorbereitete. Freilich wurde dies in der Praxis 
nur relevant, falls die Herrschaft sich an das entsprechende Kirchenrecht hielt. 
Und da dies nachweislich nicht einmal alle Bischöfe taten (siehe S. 141), was ist 
dann von den weltlichen Feudalherren zu erwarten, die meist illitterat waren, und 
wenn nicht, andere Literatur als gerade die Canones ecclesiae lasen? Normen des 
antiken Sklavenrechts galten im Mittelalter noch lange unwidersprochen weiter, 
so etwa die Unmöglichkeit, vor Gericht auszusagen, es sei denn unter der Folter.21 
Andererseits hatten jene Unfreie, die als Landarbeiter für den Besitzer arbeiteten, 
die Möglichkeit zu einer gewissen Selbständigkeit, zur Gründung eines eigenen 
Hausstandes, zum Erwerb eigenen Gutes und zur Ablöse von Zwangsarbeit durch 

17	 Titel 47, 1 (Hessels, Jan Hendrik: Lex Salica: the Ten Texts with the Glosses, and the Lex 
Emendata. London 1880, Sp. 298–302). Ähnlich: Codex Euricianus, § 264 etc.

18	 Dopsch, S. 234, 251.
19	 Wilda, S. 652 f.; van den Berg, Peter: Slaves: persons or property? The Roman law on 

slavery and its reception in Western Europe and its overseas territories, in: Osaka Uni-
versity Law Review 63, 2016, S. 171–188.

20	 3, 13, 5 (Friedberg II, Sp. 513).
21	 Nehlsen, S. 98 ff. Ausnahmen gab es für königliche und kirchliche Sklaven, zum Bei-

spiel gemäß Lex Ribuaria 61, 20.



32

A. Einleitung

Abgaben und Zahlungen, lebten also besser als die Sklaven auf den Latifundien 
der Antike (und des mittelalterlichen Süditaliens).

Außer Diskussion steht, dass das frühe Mittelalter in den romanisierten Län-
dern generell die antiken Traditionen weitgehend beibehielt. Dies gilt ebenso in 
puncto Unfreiheit, wo in der Völkerwanderung über die Großgrundbesitzungen 
neue Herren walteten, sich aber für jene Sklaven wenig änderte, die nicht flüchten 
konnten oder als Stammesgenossen befreit wurden. Welche Rolle die Kontinuitä-
ten aus dem Altertum, welche die religiösen und politischen Innovationen in der 
Geschichte der europäischen Unfreiheit spielten, ist eines der umfänglichst und 
zum Teil recht kontrovers bearbeiteten Themen, kann hier aber nicht näher er-
örtert werden.22 Es sei nur bemerkt, dass man in der spezialisierten Literatur selbst 
zu der grundlegenden Frage, ob in der Völkerwanderungsepoche und im frühen 
Mittelalter die Zahl der Sklaven zu- oder abgenommen habe, einander genau kon-
träre Meinungen vertreten hat. Dies liegt nicht zuletzt an der rasch verfallenden 
Schriftlichkeit einer auf ein primitiveres Niveau gesunkenen Gesellschaft, deren 
Verwaltungstätigkeit weitgehend nur mehr mündlich erfolgte. Schätzungen gehen 
immerhin davon aus, dass damals die Bevölkerung auf der Pyrenäen-Halbinsel 
und den Britischen Inseln bis zu einem Viertel aus Sklaven bestand oder jene in 
Bayern zu mehr als der Hälfte unfrei war.23 Für den Menschenhandel quer durch 
Europa war das enorme Verlangen nach Sklaven in den islamischen Staaten ein 
hauptsächlicher Stimulus, namentlich nach der Unterwerfung Iberiens.24

Waren noch in der karolingischen Ära Sklaven ein wichtiger Besitz und häufi-
ges Handelsgut auch nördlich der Alpen gewesen25, nahm ihre Zahl dort spätes-
tens ab der Jahrtausendwende deutlich ab26; sei es, dass der „Nachschub“ fehlte, 
sei es, dass man aus Sklavenkindern und Gefangenen mehr und mehr Hörige 
machte. Immer zahlreicher wurden jedoch jene Unfreie, die aus ursprünglich 
freien Familien stammten, aber durch Bedrückung oder Selbstverknechtung zu 

22	 Siehe: Goetz, S. 155–172.
23	 Hammer, S. 65 und passim.
24	 Murray, Alexander: Reason and Society in the Middle Ages. Oxford 4. Auflage 1990, 

S. 41–50.
25	 McCormick, Michael: New Light on the ‘Dark ages’: How the Slave Trade Fuelled the 

Carolingian Economy, in: Past & Present 177, 2002, S. 17–54.
26	 Ansätze dazu gab es bereits in der Kaiserzeit vor Konstantin, siehe: Dig. 33, 7, 12, 3. 

Versuch einer Übersicht über die Thesen zu diesem Wandel etwa bei: Bonnaissie.



33

A. Einleitung

Eigenleuten geworden waren. „D’une servitude à l’autre“, so lautet daher ein in 
der französischen Mediävistik besonders beliebtes Thema im Rahmen der „mu-
tation féodale“.27 Die in der Landwirtschaft der großen Grundherren arbeitenden 
Sklaven und Freigelassenen verschmolzen zusammen mit einst freien, nunmehr 
Abhängigen zu einem faktisch keineswegs homogenen Stand der Gesellschaft, 
der Bauernschaft. Ansätze dazu reichten in die römische Kaiserzeit zurück, als 
Freie und Unfreie vor allem auf dem Land begannen, als Unterschicht28, humi-
liores (später: pauperes), gesehen zu werden, den potentes, den Mächtigen, unter-
worfen. Somit kam es für die Nachfahren von Sklaven zu einer Besserstellung, 
wenn sie auf dem Land arbeiteten und eine eigene Wohnstätte zugewiesen be-
kamen, wodurch eine gewisse Unabhängigkeit gegeben war. Für die Nachfahren 
von Freien dagegen führte die Situation zu einer Verschlechterung, da sie sich 
dem jeweiligen Hofrecht fügen und dem Grundherrn um seines Schutzes willen 
unterstellen mussten. Der Prozess verlief in verschiedenen Territorien so unter-
schiedlich, dass kaum eine Verallgemeinerung sinnvoll erscheint.29 In den Au-
gen dieser mittelalterlichen Oberschichten war der so entstandene Bauernstand 
freilich ein ökonomisch unentbehrliches, doch verachtetes „Übel“ (was die Sa-
tiren auf die Landbevölkerung in Latein und allen Volkssprachen oft krass zum 
Ausdruck brachten30). Als generell wird man ab dem Hochmittelalter den Trend 
bezeichnen dürfen, Arbeits- und Sachleistungen mehr und mehr durch Geldzah-
lungen abzulösen und die Dorfgemeinschaft zu stärken, während die Organisa-
tion in Fronhöfe zurückging.31 Die Quellen gehen darauf kaum ein, aber anschei-
nend erwies es sich als kostspieliger, Sklaven zu kaufen, unterzubringen und zu 

27	 Zum Beispiel: Barthélemy, Dominique: L’ordre seigneurial, XIe–XIIe s. Paris 1990, 
S. 140 ff.; Poyl, Jean-Pierre/Bournazel, Eric: La mutation féodale. Paris 2. Auflage 1991, 
S. 194–221.

28	 Zum Terminus siehe: Goetz, S. 117 ff.
29	 Die unklare Darstellung etwa bei Sivéry, Gérard: Rural Society, in: NCMH 5, S. 38–49, 

zeigt, wie schlecht diese Unterschiede historiographisch immer noch zu bewältigen 
sind. Abgesehen von den an erster Stelle zu empfehlenden klassischen Studien Marc 
Blochs, siehe zum Beispiel ausführlich: Bondue; kurz zusammenfassend u. a.: Skaz-
kin, S. 82 ff.

30	 Zum Beispiel: Sée, S. 553 ff.; Freedman, S. 133 ff.; Bessmertny. Besonders bösartige Ver-
se sind aus Italien erhalten: Melini, Domenico: Saggio e ricerche sulla satira contro il 
villano. Torino 1894.

31	 Zum Beispiel: Duby, S. 232–259; Rösener, S. 222 f., 236 f.



34

A. Einleitung

verpflegen, als die Arbeit gegen ausgegebenes Land oder Bezahlung erledigen zu 
lassen. Jener Bauer aber, der einen Teil seiner Leistung für sich selbst erbringen 
konnte, zeigte mehr Betriebsamkeit und Eigenverantwortlichkeit.32 Inwieweit 
in jener Zeit vielfältigster Innovationen33 auch agrartechnische Veränderungen 
eine Rolle spielten, namentlich der Übergang zur Dreifelder-Wirtschaft, ist noch 
fraglich.34 Nicht zuletzt brachte das Aufblühen der Städte vielen Abhängigen die 
Chance, sich dorthin in die Freiheit zu flüchten, worin einer der Gründe für „le 
mouvement des affranchissements“35, eine Welle von Freilassungen vor allem im 
13. Jahrhundert zu sehen ist: Damit waren die Leute leichter als Arbeitskräfte auf 
dem Land zu halten.36

Aber in den Grenzregionen zu noch heidnischen Völkern blieb im hohen Mit-
telalter die Menschenjagd weiter eine permanente Realität, sowohl etwa durch 
Wikinger und Slawen, die christliche Gefangene bis in den Nahen Osten verhan-
delten, als auch durch Deutsche und Skandinavier, die unterworfene Slawen den 
islamischen Herren in Spanien oder im Osten verkauften, oder auch durch Islän-
der, die Iren als Sklaven hielten. Die Kreuzzüge brachten in den östlichen Rand-
gebieten des Mittelmeers ungezählte Christen wie Muslime in Sklaverei; auf der 
Pyrenäen-Halbinsel war diese Situation schon seit dem 8.  Jahrhundert bis zum 
Ende der Reconquista alltäglich.

In den letzten Jahrhunderten der Epoche war die Landbevölkerung fast durch-
gehend unfrei, entweder als Eigenleute eines weltlichen Territorialherrn oder ei-
ner kirchlichen Institution. Auch uneheliche Kinder oder Landfremde wurden so 
behandelt, wenn sie nicht besondere Privilegien schützten (siehe S. 194 f.). Wirk-
lich freie Bauern kamen in Kerneuropa entweder aus Familien, die seit der Völ-
kerwanderung nie unter fremde Herrschaft gefallen waren oder sich durch die 
Kultivierung von Neusiedelland oder erfolgreichen Kriegsdienst einen besonde-
ren Status erworben hatten. Sie fanden sich etwa im Herzogtum Tirol oder im 
Kreis Dithmarschen (Schleswig-Holstein) und fielen quantitativ je nach Region 

32	 Weber, S. 94 f.
33	 Dinzelbacher: Europa; ders.: Structures.
34	 Weniger wahrscheinlich der Einsatz neuer Anspanntechniken, siehe: Bloch: Mélanges, 

S. 828 f.
35	 Ebd., S. 346.
36	 Siehe zum Beispiel: Sée, S. 294 f.



35

A. Einleitung

ganz unterschiedlich ins Gewicht, waren aber gesamteuropäisch eindeutig sehr in 
der Minderzahl.37

Dass Sklaven im strengen Sinn in Mittel- und Nordeuropa während des hohen 
Mittelalters nur mehr selten waren, hatte wahrscheinlich primär wirtschaftliche 
Gründe.38 Zu nennen sind etwa die Privilegien, die man Rodungsbauern gewähr-
te, um mit ihnen Wildnisse urbar zu machen39, die durch die Bevölkerungsver-
mehrung steigende Anzahl freier Arbeitskräfte, der größere Ertrag, den bezahlte 
Kräfte im Vergleich zu gezwungenen brachten, das Verpachten des Herrenlandes 
gegen gemessene Abgaben, das nunmehrige Fehlen von längeren Grenzgebieten 
zu nichtchristlichen Völkern und somit die beschränkten Möglichkeiten, Heiden 
zu versklaven, was zu einer Verteuerung der menschlichen Ware führte. Auch 
dürfte der fortschreitende Ausbau des Rechtswesens es für Herren immer proble-
matischer gemacht haben, für Gesetzesbrüche ihrer Eigenleute haften zu müssen. 
Schließlich blieben ihnen die Freigelassenen ohnehin noch auf verschiedene Weise 
verpflichtet (siehe S. 198).

Auch besserte sich in manchen Regionen die Position der Landbevölkerung, 
selbst der rechtlich hörigen, im Lauf der Epoche deutlich. In Süddeutschland 
konnten es im 13. Jahrhundert manche Bauern zu bemerkenswerter Wohlhaben-
heit bringen, auch den sozialen Aufstieg in den Ritterstand versuchen, was eine 
Anzahl von Dichtern wie Neidhart (genannt von Reuental) oder Wernher den 
Gärtner zu bösen Satiren motivierte.40 In Flandern profitierten sie von der rasan-
ten urbanen Entwicklung und gelangten im 14. Jahrhundert kurzzeitig sogar zu 
einer Art Selbstverwaltung.41

Allerdings war es besonders in Osteuropa bis ins späte Mittelalter und in die 
Frühneuzeit weiterhin ganz üblich, Kriegsgefangene in die muslimischen Reiche 
zu verhandeln oder auch in den christlichen Territorien als Sklaven zu gebrauchen. 
In den Städten der Mittelmeerregion blieb die versklavte Population beachtlich, da 
die Kämpfe mit den islamischen Staaten stets für Nachschub sorgten. Sie stieg im 

37	 Rösener, S. 233 ff.
38	 Verhulst, Adriaan: The Decline of Slavery and the Economic Expansion of the Early 

Middle Ages, in: Past & Present 133, 1991, S. 195–203.
39	 Bartlett, S. 133–164.
40	 Dieses Thema ist extrem oft redundant behandelt worden, siehe zum Beispiel: Hagel-

stange, S. 43 ff.; Freedman, S. 177 ff.
41	 Wie unten S. 178, Anm. 370.



36

A. Einleitung

Spätmittelalter an, als man gezielt an den afrikanischen Küsten Menschenjagden 
veranstaltete, die dann nahtlos in den neuzeitlichen Sklavenhandel nach Amerika 
übergingen. Zwar taufte man in der Regel die heidnischen oder muslimischen Ge-
fangenen, was jedoch nichts an ihrer Unfreiheit änderte (siehe S. 104).

Während also in Binneneuropa aus den Sklaven der Spätantike teilweise vor 
und weitgehend nach der Jahrtausendwende meist Hörige mit bedrückenden, aber 
nicht beliebigen, lokal sehr differenten Verpflichtungen42 geworden waren, blie-
ben in anderen Gebieten die Verhältnisse fast unverändert. In Italien zum Bei-
spiel herrschten die Mönche des Klosters S. Tommaso di Reggio noch Anfang des 
10. Jahrhunderts über 400 Sklaven und gab es noch im 13. Jahrhundert in der Emi-
lia auf dem Land zahlreiche Sklaven, während sie sonst, von den größeren Städten 
abgesehen, häufig aus den Quellen verschwunden waren.43 Auf Sizilien existier-
ten weiterhin die latifundienähnlichen Staatsdomänen44, welche in den sonstigen 
Provinzen des früheren Imperiums mehrheitlich in kleinere Hufen aufgeteilt und 
verpachtet worden waren. Nach der Dezimierung der Bevölkerung durch die Pest 
1348/50 kehrten Sklaven freilich seit der Mitte des 14. Jahrhunderts vermehrt wie-
der. Auf der Iberischen Halbinsel waren das gesamte Mittelalter hindurch große 
Anteile der Bevölkerung verknechtet, sowohl in den unter islamischer Herrschaft 
stehenden Regionen wie unter jenen, in denen das Christentum die Staatsreligion 
war, wobei die Unterdrückten die jeweils Andersgläubigen stellten. Die Wirtschaft 
in Nordafrika basierte primär auf Sklavenarbeit, wie um 1320 ein dortiger Sultan 
offen an den König von Aragon schrieb (weswegen er Freilassungen gefangener 
Christen ablehnte).45

Obwohl dies in geschichtlichen Darstellungen des mediterranen Urbanismus 
gern „übersehen“ wird, basierte auch die Ökonomie der christlichen Städte so-
wie mancher Regionen zum großen Teil auf Sklavenarbeit und -handel, und das 

42	 Einen guten Eindruck diesbezüglich vermittelt für Frankreich: Goldsmith, passim.
43	 Cammarosanno, Paolo: Storia dell’Italia medievale. Dal VI all’XI secolo. Rom 2008, 

S. 186–189.
44	 D’Alessandro, Vincenzo: In Sicilia – dalla „massa“ alla „masseria“, in: Fumagalli, Vito/

Rossetti, Gabriella (Hrsg.): Medioevo rurale. Bologna 1980, S. 247–257; Du latifundium 
au latifondo: un héritage de Rome, une création médiévale ou moderne? Actes de la 
Table ronde internationale. Paris 1995.

45	 Dufourcq, Charles-Emmanuel: La vie quotidienne dans les ports méditerranées au 
moyen âge. Paris 1975, S. 133.



37

A. Einleitung

zunehmend im späten Mittelalter.46 Als in Mallorca 1491 einige hundert Sklaven 
freigelassen werden mussten, da die Inquisition ihre Besitzer zu Ketzern erklärt 
hatte47, bedeutete das nach einer Klageschrift dagegen die totale Vernichtung 
der dortigen Wirtschaft, da alle Arbeit auf der Inselgruppe von Sklaven geleistet 
werde.48 Doch hielten im Süden Europas die Reichen auch in anderen urbanen 
Zentren wie Rom, Siena oder Florenz oft Sklaven und vor allem Sklavinnen.49 Es 
handelte sich dabei nicht nur um gefangene Muslime aus der nordafrikanischen 
Zone, sondern um Menschen, die nicht selten aus dem tiefsten Russland depor-
tiert worden waren, unter anderem Tataren und Tscherkessen. Darunter befanden 
sich neben „Heiden“ auch Griechisch-Orthodoxe, die ja seit 1054 den Katholiken 
als exkommunizierte Schismatiker bzw. Ketzer galten.50

„Parlando del sesso, è sorprendente la sproporzione che qui ci aveva tra 
maschi e femine; la cifra delle seconde soperchiando alquanto il doppio di 
quella de’primi. Da confronti che ho istituiti mi risulterebbe, dalla metà 
del secolo xiv a tutto il xv, la proporzione tra schiavi e schiave in Venezia, 
da 8 a 17.“51

Keineswegs haben im Süden Humanismus und Renaissance dann an der Situation 
der Untertänigkeit der meisten Landleute etwas verändert, mag auch die Wür-
de des Menschen ein bevorzugtes Thema der damaligen Philosophie geworden 

46	 Heers, Jacques: Esclaves et domestiques au Moyen Âge dans le monde méditerranéen. 
Paris 1996; La schiavitù nel Mediterraneo = Quaderni storici N. F. 36/107, 2001; Hanß, 
Stefan/Schiel, Juliane (Hrsg.): Mediterranean Slavery Revisited (500–1800) = Neue Per-
spektiven auf mediterrane Sklaverei (500–1800). Zürich 2014; Barker, Hannah: Egyp-
tian and Italian Merchants in the Black Sea Slave Trade, 1260–1500. Diss. Columbia 
University 2014; dies.: That Most Precious Merchandise: The Mediterranean Trade in 
Black Sea Slaves, 1260–1500. Philadelphia 2019.

47	 Gemäß: Eymericus, Nikolaus: Directorium inquisitorum. Rom 1587, S. 675 (q. 119).
48	 Hillgarth, S. 548.
49	 Boni.
50	 Verlinden: L’esclavage II, S. 167 ff., 284 ff., 427 ff. – Tatsächlich hatten Papst Leo IX. und 

Patriarch Michael Kerullarios von Konstantinopel 1054 nur gegenseitig die leitenden 
Hierarchen der jeweils anderen Kirche exkommuniziert, was nichtsdestominder das 
Schisma zwischen West- und Ostkirche bis ins 20. Jahrhundert festschrieb.

51	 Lazari, S. 470.



38

A. Einleitung

sein.52 Auch Thomas Morus zum Beispiel, ein Heiliger der katholischen Kirche, 
sah die Sklaverei in seinem utopischen Staat als selbstverständlich an.53 Und sein 
Zeitgenosse Martin Luther verkündete: „Die Leibeigenschafft ist nicht wider das 
Christlich wesen, und wer es sagt, der leugt!“54 Vor allem erst die zunehmenden 
Bedürfnisse an Arbeitskräften in der Neuen Welt sorgten seit dem 16. Jahrhundert 
für eine Abnahme von Sklaven in Europa, indem die transatlantischen Handels-
routen wichtiger als die innerhalb des Mittelmeers und des Kontinents wurden.55

52	 Trinkaus, Charles: Renaissance Idea of the Dignity of Man, in: DHI 4, S. 136–147.
53	 Utopia 3, 20. Dagegen gab es in der Antike einige utopische Texte, die Gesellschaften 

ohne Sklaven entwarfen, und einige frühe Sekten wie die Essener praktizierten dies 
auch (Dobschütz, S. 427).

54	 Knaake, Joachim Karl Friedrich (Hrsg.): D. Martin Luthers Werke. Weimarer Ausgabe, 
Band 16. Weimar 1899, S. 244.

55	 Mayer, Daniel: Veränderungen und Unterschiede in der Sklavenwirtschaft zwischen 
Spätmittelalter und Früher Neuzeit. Magisterarbeit Wien 2013.


