
INHALT

Erster Vortrag, Kristiania (Oslo), 2. Juni 1912..........................11
Die Betrachtung des Menschen vom Gesichtspunkt des Okkultis­
mus, der Theosophie und der Philosophie. Okkultismus: die Ent­
wickelung des hellseherischen Erkennens durch Überwindung der 
Egoismen; Bildung einer symbolischen Sprache. Theosophie bedient 
sich zur Verbreitung der okkulten Erkenntnisse der gewöhnlichen 
Sprache. Religion ist Glaubens- und Gefühlserkenntnis. Philosophie: 
an das Gehirn und an die Sinne gebundene Erkenntnis. Die okkulten 
Erkenntnisse von Reinkarnation und Karma zu verbreiten als Auf­
gabe der Theosophie. Buddha und Christus.

Zweiter Vortrag, 4. Juni 1912.......................................................32
Die Stufen der okkulten Schulung in den alten Mysterien: Versöh­
nung mit dem eigenen Karma; Verzicht auf Erzielung von Vorteilen 
im äußeren Leben durch okkulte Mittel; Pflege des vom egoistischen 
Willen emanzipierten Verstandes; Beschränkung des inneren See­
lenlebens auf Gedächtnis und Erinnerung und deren Wiederaus­
löschen; innere Seelenruhe. Die dreifache Offenbarung der geistigen 
Welt als ungeoffenbartes Licht, unaussprechliches Wort, Bewußtsein 
ohne Wissen von einem Gegenstand. Über Widersprüche.

Dritter Vortrag, 5. Juni 1912.......................................................48
Das okkulte Erlebnis des unoffenbaren Lichtes. Die philosophischen 
Ideen als Schattenbilder vorirdischer Kräfte aus der Mond-, Sonnen- 
und Saturnzeit. Zusammenhang des philosophischen Gehirndenkens 
mit den Jahvekräften. Als Philosoph ist man unbewußt hellsehend. 
Die Philosophie kann nur bis zum einheitlichen Weltengrund, aber 
nicht bis zum Christus vordringen. Das okkulte Erlebnis des unaus­
sprechlichen Wortes im Zusammenhang mit den vorirdischen Her­
zenskräften. Die theosophischen Wahrheiten als Nachklang des un­
aussprechlichen Wortes. Theosophie und Wissenschaft.

Vierter Vortrag, 6. Juni 1912.......................................................66
Charakterisierung des gewöhnlichen Ich-Bewußtseins. Eingeweihte 
als Religionsstifter (Buddha, Pythagoras). Die Aufrechterhaltung 
des Ich-Bewußtseins in den Religionen; seine Überwindung in der 
Mystik. Verschiedene Arten der Mystik. Mystiker mit Herzens- und 
Gehirnerlebnissen: Jamblichos, Plotinos, Scotus Erigena, Meister 
Eckhart. Mystiker mit bloßen Herzenserlebnissen: Franz von Assisi; 
mit bloßen Gehirnerlebnissen: Hegel. Die mystische Erlebensart der 

http://d-nb.info/94069333X


heiligen Theresia, der heiligen Hildegard, der Mechthild von Magde­
burg. Der Mystiker, der zum Okkultisten wird, strebt das Bewußt­
sein ohne Wissen von einem Gegenstand an.

Fünfter Vortrag, 7. Juni 1912................................................. 86
Mystisches Erleben und okkultes Bewußtsein. Wesen der Ich-Vor- 
stellung. Die menschliche Gestalt als Ausdruck des Ich. Entsprechung 
zwischen menschlicher Form und menschlichem Wesen. Die zwei­
fache Veränderung der menschlichen Gestalt: durch Stolz und Über­
hebung im oberen Teil, durch Begierde im unteren Teil. Die Glie­
derung der menschlichen Gestalt in zwölf Teile im Zusammenhang 
mit den zwölf Zeichen des Tierkreises.

Sechster Vortrag, 8. Juni 1912................................................ 103
Die nur scheinbare Einheit der äußeren Gestalt des Menschen. Die 
notwendige Gliederung in einen je siebengliedrigen oberen, mittleren 
und unteren Menschen. Zusammenhang mit dem Tierkreis. Die zwei 
Seiten des Mysterium magnum: die Einheit von äußerer Gestalt und 
Ich-Natur des Menschen, die in je drei Menschen zu gliedern ist; das 
Auseinanderfallen der inneren Ich-Natur in die denkende, fühlende 
und wollende Seele nach dem Überschreiten der Schwelle. Die For­
mel: Drei sind eins und eins ist drei - als Ausdruck des Mysterium 
magnum.

Siebenter Vortrag, 9. Juni 1912................................................ 122
Einwirkungen des mittleren Menschen auf den oberen Menschen im 
gewöhnlichen, im Traum- und im hellseherischen Bewußtsein. Zu­
sammenhang von mittlerem Menschen und Sonne, vom Kopfmen­
schen und Sternenhimmel. Das Schauen der Sonne um Mitternacht 
in den alten Mysterienschulen. Die Widerspiegelung der inneren Er­
fahrungen der Eingeweihten in den Religionen: Sonnenanbetung bei 
starkmütigen, kriegerischen Völkern, die vorzugsweise den mittleren 
Menschen ausbilden; Sternenanbetung bei vorzugsweise zum Den­
ken veranlagten Völkern; Mondenanbetung bei Völkern, die sich 
altes Hellsehen bewahrt hatten. Der Monden- oder Jahvedienst des 
althebräischen Volkes als vergeistigter Mondendienst.

Achter Vortrag, 10. Juni 1912...........................................  . 144
Die menschliche Gestalt als gesündester Ausgangspunkt der okkulten

■ Entwickelung, weil auf sie Luzifer und Ahriman am wenigsten Ein­
fluß genommen haben. Das Erlebnis des Nachbildes der mensch­
lichen Gestalt im Ätherleib. Die Begegnung mit dem Tod und Lu­
zifer. Das Todeserlebnis. Die Verführung durch Luzifer: Luzifer 
zeigt dem Menschen zuerst die Zerbrechlichkeit der menschlichen



Gestalt, dann das, was in ihm unsterblich ist, in vierfacher Tierge­
stalt: als Löwe, Stier, Adler und wilder Drache. Die Erinnerung an 
den Ich-Gedanken und ein lebendiges Verhältnis zum Christus-Im- 
puls bedeuten Halt und Hilfe. Die Versuchungsgeschichte in den 
Evangelien. Man kann beim Christus nicht von seiner Einweihung 
sprechen; er war von Anfang an ein Initiierter.

Neunter Vortrag, 11. Juni 1912................................................162
Ausgangspunkt der ersten Stufe der Initiation: die Erkenntnis des 
dreifachen Menschen. Die Zuordnung des oberen Menschen zum 
Mond (Jahve), des mittleren zur Sonne, des unteren zur Venus 
(Luzifer). Die Wirkung der Mond-, Sonnen- und Venuskräfte auf 
den dreifachen Menschen. Die Beziehungen zwischen den Sternkon­
stellationen und dem Zusammenwirken der einzelnen Glieder und 
Kräfte der Menschengestalt. Das Wesen der echten Astrologie. Der 
beste Ausgangspunkt für die zweite Stufe der Initiation: die innere 
Bewegung des Menschen. Der Zusammenhang der sieben inneren Be­
wegungen mit den Planeten. Die Begegnung mit den sieben Plane­
tengeistern. Das Bekanntwerden mit dem übersinnlichen Christus.
Die verschiedenen Gestalten des Luzifer. Das kosmische Weiterwir­
ken des Buddha. Seine neue Mission auf dem Mars.

Zehnter Vortrag, 12. Juni 1912................................................183
Höhere Bewußtseinsstufen. Erlebnisse der ersten Initiationsstufe: 
Begegnung mit dem Tod und mit Luzifer; die Verwandlung des To­
des in Christus; das Verhältnis von Christus und Luzifer in der Ver­
suchungsgeschichte der Evangelien; Möglichkeit der Beschreibung 
des alten Mondzustandes; die Versuchungsgeschichte auf dem alten 
Mond. Erlebnisse der zweiten Stufe: Möglichkeit zur Beschreibung 
des alten Sonnenzustandes; Luzifer und Christus auf der alten 
Sonne als Brüder; ihr Unterschied; die zwölf Initiatoren des Tier­
kreises; Christus ein sich vorwärts und Luzifer ein sich rückwärts 
entwickelnder Geist. Erlebnisse der dritten Stufe: Möglichkeit zur 
Beschreibung des alten Saturnzustandes. Die äußeren Offenbarun­
gen dieser höheren Bewußtseinszustände im Traum- und Tiefschlaf­
bewußtsein. Die Entwickelung der Wesensglieder des Menschen seit 
der Saturnzeit. Christus und Buddha. Okkultismus, Theosophie und 
Philosophie im Zusammenhang mit den sich wandelnden Bewußt­
seinszuständen der Menschheit.

Einladung zum Vortragszyklus...................................................................210
Notizbucheintragungen Rudolf Steiners................................................... 212
Hinweise: Zu dieser Ausgabe/Hinweise zum Text....................................233
Namenregister................................................................................................. 238
Rudolf Steiner über die Vortragsnachschriften.........................................239


