
JÖRG NOLLER (HG.)

Freiheit 
Moral 

Politik

Praktische Philosophie  
nach Kant

KANT -FORSCHUNGEN



Kant-Forschungen



KANT-FORSCHUNGEN

Begründet von Reinhard Brandt und Werner Stark

Band 33

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



JÖRG NOLLER (HG.)

Freiheit – Moral – Politik

Praktische Philosophie nach Kant

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind  
im Internet über ‹https://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4686-8
ISBN eBook 978-3-7873-4687-5

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Deutschen Forschungs
gemeinschaft (Projektnummer 411370158).

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für 
Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53, 54 UrhG 
ausdrücklich gestatten. Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck und Bindung: 
Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbeständigem 
Werkdruckpapier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 7

1.

PRAKTISCHE FREIHEIT UND  

MORALISCHE ZURECHENBARKEIT

Martin Bondeli

Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit . 	 11

Manja Kisner

Fichtes Begriff des Strebens im Ausgang von Kants dritter Kritik . . . . . . . . . .         	 45

Jörg Noller

Gründe der Freiheit – Johann Heinrich Abicht und Friedrich Carl Forberg 
über rationale Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 63

Antonino Falduto

Anmerkungen zu Schillers praktischem Freiheitsbegriff am Beispiel einiger 
seiner philosophischen Betrachtungen aus dem Jahr 1793 . . . . . . . . . . . . . . .              	 75

Amit Kravitz

Moralische Zurechenbarkeit im theologischen Zusammenhang –  
Kants Lösung und Schellings Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 93

2.

MORALBEGRÜNDUNG UND  

MORALISCHE MOTIVATION

Nora Kassan

K. L. Reinhold über das moralische Gefühl: Kant-Deutung oder  
Kant-Kritik? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 115

Silvan Imhof

Salomon Maimons Moralbegründung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 133



6	 Inhalt

3.

POLITISCHE PHILOSOPHIE UND  

RECHTSPHILOSOPHIE

Christian Martin

Selbstverschuldete Unmündigkeit und öffentlicher Vernunftgebrauch . . . . . .     	 163

Ansgar Lyssy

Die Menschheit als moralischer Zweck bei Kant . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 193

Thimo Heisenberg

Hegel on the Living Dead . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 211

Günter Zöller

Pax universalis et perpetua – James Madison and Immanuel Kant on 
Republicanism and Federalism in International Relations . . . . . . . . . . . . . . .              	 225



Vorwort

Dieser Sammelband, der aus einem gleichnamigen, von der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft (DFG) geförderten Wissenschaftlichen Netzwerk hervorgegangen 
ist (Projektnummer 411370158), versammelt Beiträge zur praktischen Philosophie 
bekannter und weniger bekannter Philosophen im Ausgang von Kant. Im Zentrum 
stehen Fragen nach praktischer Freiheit und moralischer Zurechenbarkeit, nach 
Moralbegründung und moralischer Motivation sowie nach politischer Philosophie 
und Rechtsphilosophie: Wie muss die Freiheit des Willens angesichts der vollstän-
digen Determination der empirischen Welt durch die Naturgesetze gedacht werden, 
damit die individuelle moralische Zurechenbarkeit des Akteurs gewahrt werden 
kann? Welche Gefühle sind dazu geeignet, uns zu moralischen Handlungen zu 
motivieren? Wie können wir die objektive Geltung der Moral begründen? Inwie-
fern sind wir selbstverschuldet unmündig, worin besteht der öffentliche Gebrauch 
unserer Vernunft und wie lassen sich internationale Beziehungen friedlich gestalten? 
Behandelte Philosophen sind neben Kant u. a. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Fried-
rich Wilhelm Joseph Schelling, Johann Gottlieb Fichte, Friedrich Schiller, Salomon 
Maimon und Karl Leonhard Reinhold, aber auch weniger bekannte Denker wie 
Johann Heinrich Abicht und Friedrich Carl Forberg. Kants praktische Philosophie 
erweist sich so als zentraler affirmativer wie kritischer Bezugspunkt für einen Dis-
kurs, der nicht nur von historischem Interesse ist, sondern auch für die gegenwärtige 
Debatte systematische Koordinaten liefert.*1

Jörg Noller

*  Ich danke Philip Zogelmann für seine Unterstützung bei der Drucklegung des Bandes 
und Frau Ulla Hansen vom Meiner Verlag für die sorgfältige Durchsicht des Manuskripts.



1.

PRAKTISCHE FREIHEIT UND  
MORALISCHE ZURECHENBARKEIT



Moralisch-praktische Freiheit, moralische 
Zurechnung und Willensfreiheit

Martin Bondeli

 Mit den folgenden Überlegungen will ich auf der Grundlage der kantischen 
Moral- und Rechtsphilosophie auf einen relevanten Zusammenhang zwi-

schen moralisch-praktischer Freiheit, moralischer Zurechnung und Willensfreiheit 
aufmerksam machen. Zunächst befasse ich mich mit den kantischen Verständnissen 
von moralisch-praktischer Freiheit (1.) und Zurechnung (2.). Danach vertrete ich 
die These, dass es auf der Grundlage dieser beiden Verständnisse angezeigt ist, eine 
Auffassung von Willensfreiheit zu verteidigen, bei der die wollende, auf ihr Gewis-
sen zurückgeworfene Person als letzter Entscheidungsgrund in der Wahl sittlicher 
oder unsittlicher Maximen angesehen werden muss (3.). Ich werde neben zentralen 
Ausführungen Kants zu den genannten Verständnissen einschlägige moral- und frei-
heitsphilosophische Ansichten der Jenaer Kantianer Karl Leonhard Reinhold und 
Carl Christian Erhard Schmid heranziehen.1 Bei Reinhold und Schmid werden hin-
sichtlich der Lesart eines kantischen Begriffs von Willensfreiheit nicht nur sehr 
markante, sondern auch der Erklärung meiner These dienliche Positionen einge-
nommen.

1.  Moralisch-praktische Freiheit. Unterschiedliche Richtungen und Perspektiven

Zu den systemischen Voraussetzungen der kantischen Moral- und Rechtsphilosophie 
gehört gleichermaßen die Auffassung einer Zweiweltenlehre von Natur und Freiheit 
wie die Geltendmachung einer moralisch-praktischen Form von Freiheit, die es in 
Differenz zu den theoretisch-spekulativen, pragmatisch-praktischen, ästhetischen 
und teleologischen Formen von Freiheit zu begreifen gilt. Bei der moralisch-prak-
tischen Freiheit geht es um ein Vermögen, das zwar sowohl mit Naturnotwen-
digkeit als auch mit pragmatischen, teleologischen und ästhetisch-schöpferischen 
Freiheitsvorstellungen kompatibel ist, jedoch als für sich bestehend und irreduzibel 
eingestuft werden muss. Die moralisch-praktische Freiheit ist insofern kein hetero-

1	 Zu den moralrelevanten Freiheitsbegriffen bei Reinhold und Schmid siehe jetzt die 
Dokumentation in Imhof / Noller 2021, 127–150, 159–183, 193–208, 223–236. Zur Freiheits-
kontroverse zwischen Reinhold und Schmid siehe Bondeli 2024.



12	 Martin Bondeli

nomes, sondern ein autonomes Vermögen. Zudem ist von Autonomie im Falle der 
moralisch-praktischen Freiheit unweigerlich noch in einer anderen, spezifischeren 
Hinsicht zu sprechen. Die moralisch-praktische Freiheit beruht auf einer in sich 
bestehenden moralischen Zweckhaftigkeit und Gesetzgebung. Bekanntlich ist es 
diese Annahme, die es auch im Blick auf moralisches und juristisches Urteilen 
erlaubt, von Autonomie, genauer: von einem autonomen Geltungssinn der gefällten 
Urteile, zu sprechen. In einer verfahrenstechnischen Richtung ist dieser autonome 
Geltungssinn gleichbedeutend mit dem Befund, dass sich die moralisch-praktische 
Freiheit auf der Höhe des Sittengesetzes, in Form der damit einhergehenden Impera-
tive und Postulate, manifestiert. Moralisch-praktische Freiheit steht und fällt mit der 
Existenz des Sittengesetzes, und umgekehrt. Ohne das Sittengesetz besteht keine für 
uns erkennbare moralisch-praktische Freiheit und ohne die Voraussetzung transzen-
dentaler Freiheit und eines möglichen Daseins moralisch-praktischer Freiheit gibt es 
kein Sittengesetz oder zumindest kein Sittengesetz im strengen Sinne des Wortes.

a) Unterschiedliche Lesarten zum Verhältnis von Freiheit und Sittengesetz

Diese basalen Bestimmungen zur moralisch-praktischen Freiheit stellen den Inter-
preten, der einen kantischen Standpunkt vertritt, nicht vor erhebliche Probleme. 
Man darf davon ausgehen, dass sie für ihn in weitreichender Weise konsensfähig 
sind. Dies ändert sich, sobald zur Diskussion steht, in welcher näheren Weise das 
Verhältnis von moralisch-praktischer Freiheit und Sittengesetz zu denken ist. In 
diesem Falle wird man als dem kantischen Standpunkt zugeneigter Interpret mit 
unterschiedlichen, zum Teil nachgerade kontroversen Auslegungen konfrontiert. Als 
erklärungsbedürftig und umstritten gilt hierbei notorisch die von Kant sporadisch 
explizierte wechselseitige Begründung von existierender transzendentaler Freiheit 
und praktischem Faktum des Sittengesetzes, von Freiheit als »ratio essendi des mora-
lischen Gesetzes« und moralischem Gesetz als »ratio cognoscendi der Freiheit«.2 
Und gleichfalls die Feststellung, dass auf der Basis systematischer Vorgaben Kants 
das Verhältnis von Freiheitsvermögen und Sittengesetz unterschiedlich angelegt und 
aus verschiedenen Perspektiven bestimmt wird, wirft hartnäckige Fragen auf und 
führt zu unterschiedlichen Lesarten. Erschwerend für eine gemeinsame Verständ-
nisgrundlage kommt hinzu, dass es unterschiedliche Stadien in Kants Ausarbeitung 
der betreffenden Sache gibt. Wie wir im Folgenenden sehen werden, führt dies bei 
den Interpreten vor allem zu sich verzweigenden Auslegungen beim moralrelevan-
ten Begriff der Willensfreiheit.

Zur Hauptsache lassen sich in Kants Ausgestaltung des Verhältnisses von Frei-
heitsvermögen und Sittengesetz zwei unterschiedliche Ansätze erkennen. Zum 

2	 Siehe KpV AA V, 4, Anm.



	 Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit	 13

einen besteht ausgehend von der Zweiweltenlehre von Natur und Freiheit und der 
Betonung eines von der Naturwelt der Erscheinungen zu unterscheidenden intel-
ligiblen Charakters der Welt der Freiheit das Bestreben, das Sittengesetz in einer 
analytischen Verbindung mit dem Freiheitsvermögen zu denken. Unter Freiheit soll 
jenes Vermögen verstanden werden, das sich ursprünglich im Sittengesetz kennt-
lich macht und manifestiert. Das Sittengesetz steht vor diesem Hintergrund für eine 
»Gesetzgebung durch den Freiheitsbegriff«, kurzum für ein Freiheitsgesetz. In dieser 
Richtung ist das Freiheitsgesetz von Naturgesetzen, von der »Gesetzgebung« oder 
Gesetzesbekundung »durch Naturbegriffe«, abzuheben.3 Wie Kant expliziert, geht 
diese Abhebung mit einer Unterscheidung von Gesetzesmodalitäten einher. Natur-
gesetze implizieren ein Müssen, das Sittengesetz ein moralisches Dürfen und Sollen. 
Zudem exemplifiziert Kant die besagte Abhebung anhand einer Differenzierung im 
Verständnisbereich von Ursache. Im Falle der Naturgesetze soll davon ausgegangen 
werden können, dass ein den Bereich der Erscheinungen betreffendes und in die-
sem Bereich bestimmbares, in der Aneinanderreihung der Bestimmungen jedoch 
unendlich fortsetzbares Verhältnis von Ursache und Wirkung besteht. Im Falle des 
Freiheitsgesetzes kann dagegen angenommen werden, dass eine Ursache auch intel-
ligibler oder noumenaler Art und damit eine Ursachenreihe, die in ihrer Anfangsbe-
stimmung als abgeschlossen betrachtet werden kann, existiert, wobei hier nun aber 
einzuräumen ist, dass die Beziehung von intelligiblem und phänomenalem Bereich 
zu einer Unabgeschlossenheit oder Unbestimmtheit führt. 

Neben diesem, sich in der ontologischen Dualität von phänomenaler und noume-
naler Welt spiegelnden, Zugang verschafft sich ein vernunftmoralisch und anthro
pologisch imprägnierter Ansatz Geltung. Dieser Ansatz, mit dem der sinnlich-ver-
nünftige Doppelcharakter der moralisch geforderten Person hinzugedacht wird, 
drängt dazu, sich das Verhältnis von Freiheitsvermögen und Sittengesetz in einer 
synthetischen Weise vorzustellen und dem Ausgangspunkt nach umzukehren. Im 
Zentrum steht der Gedanke, wonach strenggenommen nicht dem Sittengesetz, son-
dern der an das Sittengesetz gebundenen Person ein Vermögen der Freiheit zuzu-
sprechen ist. Mit dieser personalen Freiheit ist das Freiheitsvermögen als durch das 
Sittengesetz bedingt aufzufassen. Zudem geht es hiermit um einen Freiheitsbegriff, 
der nicht im Begriff des Sittengesetzes enthalten ist, sondern aufgrund des genann-
ten Bedingtseins dem Sittengesetz subsumiert ist. Der Freiheitsbegriff kommt damit 
in einer zwar synthetischen, dabei jedoch nicht empirischen, zufälligen Form dem 
Begriff des Sittengesetzes zu. Genauer besehen ist das derart klassifizierte Frei-
heitsvermögen eine Fähigkeit der moralfähigen, wollenden Person, die unter dem 
Sittengesetz steht und dadurch mit einem Sollen konfrontiert ist. Das Freiheitsver-
mögen ist, mit anderen Worten, das Vermögen der Person, unter dem Sittengesetz 
zu stehen und dessen Forderung gemäß zu wollen. Dem entsprechend steht bei 

3	 Siehe KU AA V, 174.



14	 Martin Bondeli

dieser Auslegung des Freiheitsvermögens der freie personale Wille im Zentrum, 
genauer: jener »Wille«, der als Vermögen gedacht wird, »der Vorstellung gewisser 
Gesetze gemäß sich selbst zum Handeln zu bestimmen.«4 Aber auch das Sittenge-
setz wird auf die vorliegende personale und wollende Situation abgestimmt und 
in eine konkrete Gesetzesform gebracht. Dieses hat nicht mehr nur den Charakter 
einer intelligiblen Ursache, die sich in einer begrenzt durchschaubaren Weise als 
Wirkung im Bereich der Erscheinungen zeitigt. Das Sittengesetz ist jetzt vielmehr 
ein Gebot des Handelns, ein Gebot, welches in seinem Inhalt die Orientierung an 
einer Idee der Gesetzmäßigkeit ausspricht. Es ist kurzum der kategorische Impera-
tiv in seinen diversen Formeln. Die wollende Person steht unter der Aufforderung, 
die Menschen als Personen und nicht als Sachen zu begreifen, die Menschen als 
Wesen, die sich selbst Zwecke setzen und genau in diesem Sinne auch frei in einem 
moralischen und juristischen Sinne genannt werden dürfen, zu respektieren. Die 
wollende Person wird moralisch-gesetzlich verpflichtet, ihre Maximen einem Ver-
allgemeinerungstest zu unterziehen. Sie soll Maximen wählen und dabei genau jene 
Maximen wählen, die dem moralischen Gesetz konform sind. Was eigens die Wil-
lensfreiheit angeht, kann sie auf dieser Basis sowohl als das Vermögen des Wählens 
von Maximen gemäß dem Gesetz interpretiert werden als auch als das Wählenkön-
nen überhaupt und in dessen Konsequenz als das Vermögen, sich für oder wider 
das Sittengesetz zu entscheiden. 

Es ist nicht zu übersehen, dass mit dieser Verzweigung im Verhältnis von Frei-
heitsvermögen und Sittengesetz zugleich unterschiedliche Perspektiven von Belang 
sind. Mit dem Verständnis von Sittengesetz als Freiheitsgesetz steht eine Perspektive 
der Gesetzgebung zur Diskussion. Das Sittengesetz wird als durch einen Gesetz-
geber vermittelt oder auferlegt gedacht. Bei der Freiheit der wollenden Person hin-
gegen dominiert eine Perspektive der Gesetzesbefolgung. Das Sittengesetz wird 
hier nicht durch jemanden gegeben, sondern richtet an die wollende Person den 
Appell, sich für gesetzeskonforme Maximen zu entscheiden. Dabei lässt sich selbst-
verständlich über die wollende Person sowohl aus der Perspektive der Gesetzesbe-
folgung als auch aus der Perspektive der Gesetzgebung sprechen. Das Sittengesetz 
ist keine anonyme, keine der wollenden Person enthobene Instanz. Die Person, die 
das Gesetz zu befolgen hat, ist auch – wenn auch in einem anderen Aktionsfeld – 
Gesetzgeberin. Wir haben es mit ein und derselben Person zu tun, die sich in zwei 
Funktionen und verschiedenen Aktionsfeldern äußert. Von daher können wir die 
wollende Person aus der Perspektive der Gesetzesbefolgung genauer als diejenige 
fassen, die sich aufgrund ihres sinnlich-intelligiblen Doppelwesens in einem Zwi-
schenbereich von Befolgen und Nichtbefolgen des Sittengesetzes befindet und das 
Sittengesetz als Aufforderung erfährt, sich für eine moralkonforme Maxime zu ent-
scheiden, die wollende Person aus der Perspektive der Gesetzgebung hingegen als 

4	 Siehe GMS AA IV, 427.



	 Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit	 15

diejenige, die aufgrund ihres intelligiblen Wesensanteils in der Lage ist, das Sitten-
gesetz zu erkennen und von diesem in moralischer Hinsicht Gebrauch zu machen. 
Die Perspektive der Gesetzesbefolgung lässt es außerdem zu, die Kapazität der wol-
lenden Person unterschiedlich zu explizieren. Im Blick stehen kann die wollende 
Person, die, im Unterschied zu leblosen Dingen, dem Sittengesetz gemäß handeln 
kann, oder auch die wollende Person, die, wie üblich bei Personen im Unterschied 
zu göttlichen Wesen, dem Sittengesetz gemäß oder auch zuwider handeln kann. 
Alles in allem scheint man nur bei der Perspektive der Gesetzgebung von einer 
Freiheit, die sich als näher als Autonomie (Selbstgesetzgebung) kennzeichnen lässt, 
ausgehen zu können. So kann man hier behaupten, dass der Gesetzgeber, indem er 
das Gesetz gibt, dieses auch sich selbst gibt. Er gibt sich dabei das Gesetz allerdings 
derart, dass er es erkennt, vergegenwärtigt und vermittelt. Er ist insofern kein will-
kürlicher Gesetzgeber und auch kein Schöpfer des Gesetzes. Bei der zweiten Rich-
tung kann davon ausgegangen werden, dass wir, indem wir das Gesetz befolgen, 
dieses selbst befolgen. Von einem Selbstgeben des Gesetzes kann hier aber nicht 
direkt gesprochen werden. 

b) Die Ansätze bei Reinhold und Schmid

In dem sich nach Mitte der 1780er-Jahre anbahnenden philosophischen Diskurs 
zum kantischen Freiheitsbegriff dauert es einige Zeit, bis sich die Dinge klären und 
bis der Frage nach der genaueren Auslegung des mit Kants kritischen Schriften vor-
liegenden moralrelevanten Freiheitsbegriffs nachgegangen wird. Zudem ist es nicht, 
oder jedenfalls nicht von vorneherein, Kant selbst, der die Initiative ergreift und sich 
darum bemüht, den Klärungsprozess einzuleiten. Vielmehr sind hier seine Jenaer 
Anhänger Reinhold und Schmid die treibenden Kräfte. Ihnen ist es denn auch vor-
behalten, die genannten verschiedenen Bestimmungen und Perspektiven im Verhält-
nis von Freiheitsvermögen und Sittengesetz kenntlich zu machen. Beide gelangen 
auf der Textgrundlage Kants zu sehr markanten unterschiedlichen Auslegungen, 
was nach einigen verdeckten kritischen Stellungnahmen zu einer 1793 beginnen-
den öffentlichen Kontroverse führt. Kant selbst verhält sich abwartend, führt 1793 
in der Religionsschrift seine Sicht der Dinge in einer Weise fort, die vielerorts Ver-
wunderung auslöst und die bestehende Debatte eher anheizt denn einer Klärung 
zuführt. Erst Anfang 1797, im Rahmen der Metaphysik der Sitten, folgt der Versuch, 
durch Definitionen und Erläuterungen einige umstrittene Punkte richtigzustellen. 

Eigentlicher Antreiber und auch Provokateur der Debatte ist Reinhold. In der 
Absicht, das dem Geiste der kritischen Philosophie Kants adäquate Verständnis von 
moralrelevanter Freiheit zu entfalten, macht er seit Ende der 1780er-Jahre auf dies-
bezügliche Defizite und Fehlinterpretationen aufmerksam, fordert eine allgemein-
geltende Definition zu diesem Verständnis und bereitet eine entsprechende eigene 



16	 Martin Bondeli

Sichtweise vor. 1789 wird das moralrelevante menschliche Freiheitsvermögen als 
das Wahl- und Handlungsvermögen bestimmt, das »weder durch Vernunftgesetze 
noch durch die Forderungen der Sinnlichkeit gezwungen handelt.«5 In der Folge 
wird dieses Wahl- und Handlungsvermögen ausdrücklich dem menschlichen Wil-
lensvermögen zuerkannt6 und Gegenstand einer Theorie der Willensfreiheit, die 
Reinhold im Laufe von 1792 ausarbeitet und mit dem zweiten Band der Briefe über 
die Kantische Philosophie einem breiteren Publikum unterbreitet. In diesem Theorie-
stück wird – dies teils in kritischer Auseinandersetzung mit Definitionen zum Wil-
lens- und Freiheitsbegriff bei Schmid – der Überzeugung Ausdruck verliehen, das 
Verhältnis von Freiheitsvermögen und Sittengesetz sei als mittelbar, als synthetisch, 
zu verstehen. Dementsprechend seien die Perspektiven der Gesetzgebung und der 
Gesetzesbefolgung auseinanderzuhalten. Mit Nachdruck gelte es zu unterscheiden 
zwischen dem Sittengesetz, das mit der moralisch-praktischen Vernunft gegeben 
sei, einerseits und dem Willen des Menschen, der auf das Sittengesetz reagiere, 
andererseits. In Reinholds eigenen Worten: Die »Freyheit des Willens ist von der 
Selbstthätigkeit der Vernunft wohl zu unterscheiden«. Letztere gibt das Gesetz, 
»während die Freyheit des Willens das Vermögen ist, jenes Gesetz zu befolgen oder 
zu übertreten«.7 In Bezug auf die hierbei unterstellte Auffassung von Willensfrei-
heit soll dies heißen, dass nicht die Perspektive der Gesetzgebung, sondern jene der 
Gesetzesbefolgung als das punctum saliens anzusehen sei. Und was unter dieser 
Voraussetzung die Freiheit ihrem Wesen nach betrifft, geht es der Ansicht Reinholds 
nach um nichts anderes als um die menschliche Willensfreiheit als »Vermögen der 
Person, sich selbst zur Befriedigung oder Nichtbefriedigung eines Begehrens ent-
weder nach dem praktischen Gesetze oder gegen dasselbe zu bestimmen«.8 Diese 
Willensfreiheit ist negativ ausgedrückt eine vorgängige Unabhängigkeit der Person 
sowohl vom sinnlichen und vernünftigen Begehrungsvermögen als auch von der 
reinen praktischen Vernunft (dem praktischen Gesetz). In positiver Hinsicht ist sie 
zu definieren als »Vermögen der Selbstbestimmung durch Willkühr für oder gegen 
das praktische Gesetz«.9 Mit dieser Definition von Willensfreiheit soll dem Gedan-
ken Rechnung getragen werden, dass der Entscheid nicht nur für, sondern auch 
jener gegen das Gesetz als frei zu bezeichnen ist. Die Freiheit des Willens ist hier 
kurzum das Vermögen, das sowohl das Sittliche als auch das Unsittliche betrifft: 
»Der reine Wille sowohl als der unreine sind daher nichts anderes als die beyden 
möglichen Handlungsweisen des freyen Willens.«10 

5	 RGS 1, 55.
6	 Zu den Veränderungen, die Reinhold in dieser Hinsicht vorgenommen hat, siehe Bon-

deli 2012, 133–136. 
7	 RGS 2/2, 137.
8	 RGS 2/2, 188.
9	 Ebd.

10	 Ebd.



	 Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit	 17

Ähnlich profiliert wie Reinhold, aber mit einer konträren Ansicht tritt Schmid 
in der Freiheitsdebatte in Erscheinung. Schmid nimmt bei seinen Definitionen und 
Erläuterungen zu einem mit Kants Aussagen konformen Begriff von »moralischer 
Freiheit« eine Haltung ein, die im Zeichen eines analytischen Verhältnisses von Frei-
heitsvermögen und Sittengesetz steht. Schmid artikuliert diese Haltung in seinem 
Versuch einer Moralphilosophie und bespricht sie in der 1790 erschienenen ersten 
Ausgabe dieses Werks unter dem Paragraphentitel »Intelligibler Fatalismus«.11 Als 
Vertreter eines intelligiblen Fatalismus12 ergreift Schmid für die These Partei, dass 
für die Geltendmachung des Begriffs von moralischer Freiheit eine negative Bestim-
mung im Sinne der Unabhängigkeit eines intelligiblen Freiheitsgrundes von dem als 
zeitlich verfassten Bereich der Erscheinungen ausreiche: 

»Zur Moralität ists genug zu wissen, oder zu glauben, daß alles, was wir kennen, 
daß alle Zeitumstände uns nicht zwingen können, unvernünftig zu handeln, mit-
hin auch nicht von der Verbindlichkeit lossagen, das moralische Gesetz überall zur 
Regel und Richtschnur unserer Handlungen zu machen.«13 

Ausreichend ist diese Bestimmung nach Schmid deshalb, weil sie ausreichen 
muss. Denn alles Weitere würde die dem Menschen als endlichem Wesen gesetz-
ten Grenzen überschreiten. Eine positive Bestimmung, die den Weg vom intelligi-
blen Freiheitsgrund zu dessen Wirkungen im Bereich der Erscheinungen betref-
fen würde, zählt nach Schmid zu den »Unbegreiflichkeiten« im Verständnis des 
menschlichen Freiheitsvermögens. Nur für ein göttliches Wesen, das der Mensch 
aber nicht ist, kann hier eine Begreiflichkeit gedacht werden. Für den Menschen 

11	 Siehe Schmid 1790, 211.
12	 Der von Schmid verwendete Ausdruck »Fatalismus« (auch »Naturfatalismus«) erin-

nert unweigerlich an die von Kant und Jacobi gleichermaßen beförderte Grundcharakteri-
sierung der Lehre Spinozas. Dass Schmid den Ausdruck in eigener Sache aufgreift und 
verteidigt, ist nicht zufällig. Es geht ihm um eine Rehabilitierung Spinozas. Verständlich 
ist dabei auch, dass Schmid vor diesem Hintergrund gleichzeitig eine Vereinbarkeit zwi-
schen den Standpunkten Spinozas und Kants betont und so den eigenen, »intelligiblen« 
Fatalismus ausdrücklich von einem »Blinden«, »Mystischen«, »Atheistischen« und »materiel-
len Fatalismus« und damit von Formen des »Determinismus« abhebt. Siehe ebd., 215–217. 
Zu beachten ist in dieser Sache ferner Schmids teils anlehnendes, teils kritisches Verhält-
nis zu seinem Jenaer Lehrer Johann August Heinrich Ulrich. Ulrich hat einen mit Kants 
Verteidigung eines intelligiblen Freiheitsgrundes für vereinbar gehaltenen Determinismus 
Leibniz’scher Art vertreten, den der Kant-Anhänger Christian Jakob Kraus einer Reduktion 
der moralischen Welt auf die physische Welt beschuldigt und so letztlich als »Fatalismus« 
(AA VIII, 455) kritisiert hat (zur Position Ulrichs sowie zur Kritik von Kraus an Ulrich 
siehe Imhof / Noller 2021, 9–32). Offenbar möchte Schmid an Resultate Ulrichs anschlie-
ßen, so jedenfalls an dessen Behauptung, wonach es zwischen Notwendigkeit und Zufall 
keinen »Mittelweg« geben könne (siehe Schmid 1790, 209), jedoch über Ulrich hinaus zei-
gen, dass mit einem intelligiblen Fatalismus durchaus der von Kant geforderten Trennung 
der Ebenen von Sein und Sollen Rechnung getragen werden kann. 

13	 Schmid 1790, 213. 



18	 Martin Bondeli

ist der intelligible Freiheitsgrund ein Unbedingtes, das sich mit der Erscheinung als 
einem Bedingten nicht einholen lässt: 

»Wir erklären und begreifen eine geschehene Handlung durch die Bedingung, 
wovon sie abhängt. Was keine Bedingung hat, das Unbedingte, ist daher unerklär-
bar und unbegreiflich.«14 

Ab Frühjahr 1792, mit der Veröffentlichung der zweiten Ausgabe des Versuchs 
einer Moralphilosophie, attackiert Schmid darüber hinaus ausdrücklich eine Gegen-
position, der zufolge die Willensfreiheit als Vermögen, für oder wider das praktische 
Gesetz zu entscheiden, zu verstehen sein und demnach ebenfalls für das unsittliche 
Handeln gelten soll. Seine einschlägige Bemerkung dazu lautet: 

»Einige rechnen zu der moralischen Freyheit auch das Vermögen unsittlich zu 
handeln. Dieß widerspricht aber dem Begriffe von einem sittlichen Vermögen, und 
eine solche Freyheit wäre ein Vermögen zu contradiktorisch entgegengesetzten 
Handlungen, welches auf einen Widerspruch hinausläuft. Ein solches, in Absicht 
auf das, was es vermag, ganz und gar indifferentes Vermögen, dünkt mich, ein non-
sensikalisches Vermögen zu seyn.«15 

Schmid, der in dieser Sache zunächst gegen die mit Reinholds Sichtweise über-
einstimmenden Darlegungen Karl Heinrich Heydenreichs opponiert,16 ehe er gegen 
Reinhold selbst zielt und sich mit diesem in eine Polemik verwickelt, ist somit 
der Ansicht, das Vermögen, für oder wider das Sittengesetz zu handeln, sei strikt 
genommen widersprüchlich, ein Ungedanke. Dieses Urteil bedient sich der in der 
Philosophie Wolffs gegen die Indifferenzidee geltend gemachten Berufung auf den 
Satz des zureichenden Grundes und damit schließlich auf den Satz des Wider-
spruchs. Die Vorstellung eines indifferenten Geschehens oder Handelns kommt 
Wolff zufolge der Vorstellung einer Wirkung ohne Grund und damit einem Wider-
spruch gleich. Darüber hinaus bringt Schmid mit seiner Zurückweisung eines freien 
Vermögens zum Unsittlichen zum Ausdruck, dass er unter moralischer Freiheit von 
vornherein die moralkonforme und nicht die moralrelevante Freiheit verstehen 
möchte. In Abgrenzung von der moralischen als moralkonformen Freiheit kommt 
so, innerhalb des Freiheitsbereichs, allenfalls eine nicht-moralische (moralindiffe-
rente) Freiheit in Frage. 

14	 Ebd.
15	 Schmid 1792, 335. 
16	 Schmid reagiert offenkundig auf die anonym erschienene kritische Besprechung der 

ersten Auflage des Versuchs einer Moralphilosophie aus der Allgemeinen Literaturzeitung. 
1791. Nr. 108, 8. April, 52–64. Schmid vermutet Reinhold als Autor dieser, wie sich nach-
träglich herausstellt, von Karl Heinrich Heydenreich verfassten Rezension. 



	 Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit	 19

c) Klärungsschritte Kants

Was Kant selbst angeht, hat er mit der Unterscheidung von Natur und Freiheit die 
bei Schmid im Zentrum stehende Auffassung, wonach wir aus dem Standpunkt des 
endlichen, menschlichen Bewusstseins den als unendliche Vorstellung zu klassi
fizierenden ersten, intelligiblen Freiheitsgrund nur negativ, als Unabhängigkeit vom 
Bereich der Erscheinungen, und nicht auch positiv, als intelligiblen Grund, von 
dem eine Wirkung auf den Bereich der Erscheinungen ausgeht, zu bestimmen fähig 
sind, unzweifelhaft vorweggenommen. Bereits Kant spricht im Blick auf eine mög-
liche positive Bestimmung in diesem Bereich von der »Unerforschlichkeit der Idee 
der Freiheit«.17 Dies schließt nach Kant nicht aus und darf nicht damit verwechselt 
werden, dass man hingegen sowohl von einer negativen, die »Unabhängigkeit« von 
der »Materie des Gesetzes« akzentuierenden, als auch von einer die »gesetzgebende 
Form« heraushebenden und insofern positiven Variante der moralrelevanten Freiheit 
auszugehen hat.18 Denn auf dieser Ebene geht es um eine Unterscheidung, die aus-
schließlich innerhalb der Freiheit als Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft 
vorgenommen wird. In Bezug auf die Klärung der Frage, wie sich die von uns festge-
haltenen beiden Richtungen im Verhältnis von Freiheitsvermögen und Sittengesetz 
genauer zueinander verhalten, finden sich bei Kant lange Zeit keine ausreichenden 
Anhaltspunkte. Die signifikanten Äußerungen zur Autonomie oder Freiheit des Wil-
lens aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik der praktischen 
Vernunft zeugen davon, dass Kant der Sache nach beide Richtungen verfolgt, erwe-
cken dabei aber auch den Eindruck, dass er die erste, das unmittelbare Verhältnis 
betonende Richtung und, damit zusammenhängend, die Gesetzgeber- oder Geset-
zesperspektive für entscheidend hält. Betont wird ganz besonders die grundlegende 
Verbindung von Freiheit oder Autonomie des Willens einerseits und moralischen 
Gesetzen bzw. kategorischem Imperativ andererseits. Als »Princip« der »Autonomie« 
oder »Freiheit des Willens« soll gelten, »nach keiner anderen Maxime zu handeln, 
als die sich selbst auch als ein allgemeines Gesetz zum Gegenstande haben kann«.19 
Und dies heißt auch: die »Autonomie des Willens ist das alleinige Prinzip aller mora-
lischen Gesetze und der ihnen gemäßen Pflichten«.20 Entsprechend wird bei dem 
Gedanken der Wahl von Maximen der Akzent nicht bei der wollenden Person als 
solchen gesetzt, sondern bei der wollenden Person, soweit sie vermögend ist, »nur 
dasjenige zu wählen«, was dem Gesetz konform ist, nur »der Vorstellung gewisser 
Gesetz gemäß« sich selbst zu bestimmen.21 Es scheint, dass damit freier und sittli-

17	 Siehe KU AA V, 275.
18	 Siehe KpV AA V, 33.
19	 GMS AA IV, 447.
20	 KpV AA V, 33.
21	 Siehe GMS AA IV, 412, 427.



20	 Martin Bondeli

cher Wille als dasselbe betrachtet werden, die Vorstellung eines freien unsittlichen 
Willens zurückgewiesen wird. 

In der Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft kommt es 
insofern zu einem Wandel, als aufgrund der Ausrichtung auf die »Persönlichkeit, als 
eines vernünftigen und zugleich der Zurechnung fähigen Wesens«22 die wollende, 
Maximen wählende Person und die Perspektive der Gesetzesbefolgung stärker ins 
Zentrum rücken. Im »Ersten Stück« der Religionsschrift erörtert Kant vornehmlich 
die »Freiheit« in der Eigenschaft eines ersten »Actus« der Person in Bezug auf deren 
Wahl von Maximen. Die Person darf hier als »frei« bezeichnet werden, weil sie 
selbst der »erste subjective Grund« in der »Annehmung moralischer Maximen«23 
ist. Kant bezeichnet diesen Aktus oder subjektiven Grund als »unerforschlich«,24 
was offenbar ein Zweifaches heißen soll. Zum einen ist er als erster Grund nicht auf 
einen weiteren Grund zurückführbar, zum anderen ist er als erster Grund, den man 
nicht anders denn als intelligibel klassifizieren kann, im Bereich der Erscheinung 
nicht bestimmbar. Der Freiheitsakt hat von daher den Charakter eines intelligiblen 
Selbstgrundes. 

Nicht übergangen werden darf, dass Kant im Kontext der Religionsschrift nicht 
nur aus anderer Perspektive an die Sache herangeht, sondern auch in der Sache 
selbst eine Veränderung vornimmt. Durch die Ausrichtung auf vernunftreligiöse 
Folgerungen aus der Moral tritt jetzt das Verhältnis von Gut und Böse, moralischen 
und unmoralischen Maximen in den Mittelpunkt. Folgerichtig ist von Freiheit nicht 
mehr nur beim Vermögen, eine dem Gesetz konforme Maxime zu wählen, die Rede. 
Freiheit gilt nun für das Wählen von Maximen überhaupt und bezieht sich damit auf 
das Wählen sowohl einer moralischen als auch einer unmoralischen Maxime. Der 
»subjektive Grund« oder »Actus der Freiheit« betrifft gesamthaft den »Gebrauch oder 
Mißbrauch der Willkür des Menschen in Ansehung des sittlichen Gesetzes«.25 Alles, 
was der Mensch ist oder aus sich macht, »gut oder böse«, obliegt seiner »freien Will-
kür«.26 Mit der Annahme, dass das Vermögen des Guten wie des Bösen in einem 
intelligiblen Freiheitsgrund besteht, wird nicht nur das Gute, sondern auch das Böse 
als eine Beschaffenheit betrachtet, die aus der freien Willkür und deren Beziehung 
auf das Gesetz »a priori erkannt werden« kann.27 Nach wie vor thematisiert Kant 
nicht ausdrücklich die verschiedenen Zweige, Perspektiven und Binnenverhältnisse 
seines moralrelevanten Freiheitstheorems. Und es wird auch nicht zu erkennen 
gegeben, dass mit dem Resultat der Religionsschrift doch zumindest in Bezug auf 

22	 Siehe RGV AA VI, 26.
23	 Siehe ebd., 21.
24	 Siehe ebd.
25	 Siehe ebd.
26	 Siehe ebd., 44.
27	 Siehe ebd., 35.


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	1. PRAKTISCHE FREIHEIT UND MORALISCHE ZURECHENBARKEIT
	Martin Bondeli: Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit
	Manja Kisner: Fichtes Begriff des Strebens im Ausgang von Kants dritter ›Kritik‹
	Jörg Noller: Gründe der Freiheit – Johann Heinrich Abicht und Friedrich Carl Forberg über rationale Selbstbestimmung
	Antonino Falduto: Anmerkungen zu Schillers praktischem Freiheitsbegriff am Beispiel einiger seiner philosophischen Betrachtungen aus dem Jahr 1793
	Amit Kravitz: Moralische Zurechenbarkeit im theologischen Zusammenhang – Kants Lösung und Schellings Kritik

	2. MORALBEGRÜNDUNG UND MORALISCHE MOTIVATION
	Nora Kassan: K.L. Reinhold über das moralische Gefühl: Kant-Deutung oder Kant-Kritik?
	Silvan Imhof: Salomon Maimons Moralbegründung

	3. PHILOSOPHIE UND RECHTSPHILOSOPHIE
	Christian Martin: Selbstverschuldete Unmündigkeit und öffentlicher Vernunftgebrauch
	Ansgar Lyssy: Die Menschheit als moralischer Zweck bei Kant
	Thimo Heisenberg: Hegel on the Living Dead
	Günter Zöller: Pax universalis et perpetua – James Madison and Immanuel Kant on Republicanism and Federalism in International Relations




