JORG NOLLER (HG.)

Fretheit
Moral
Politik

Praktische Philosophie
nach Kant

eeeee



Kant-Forschungen



KANT-FORSCHUNGEN

Begriindet von Reinhard Brandt und Werner Stark

Band 33

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



JORG NOLLER (HG.)

Freiheit — Moral - Politik

Praktische Philosophie nach Kant

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind
im Internet iiber <https://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4686-8

ISBN eBook 978-3-7873-4687-5

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft (Projektnummer 411370158).

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch fiir
Vervielfaltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53, 54 UrhG
ausdriicklich gestatten. Satz: Type & Buch Kusel, Hamburg. Druck und Bindung:
Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbestdndigem
Werkdruckpapier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in
Germany.



Inhalt

VOTWOTt . . . 7

PRAKTISCHE FREIHEIT UND
MORALISCHE ZURECHENBARKEIT

Martin Bondeli

Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit 11

Manja Kisner

Fichtes Begriff des Strebens im Ausgang von Kants dritter Kritik ... ... ... 45

Jorg Noller

Griinde der Freiheit - Johann Heinrich Abicht und Friedrich Carl Forberg
iiber rationale Selbstbestimmung ............. ... ... ... . .. 63

Antonino Falduto

Anmerkungen zu Schillers praktischem Freiheitsbegriff am Beispiel einiger
seiner philosophischen Betrachtungen aus dem Jahr 1793 .............. 75

Amit Kravitz

Moralische Zurechenbarkeit im theologischen Zusammenhang -
Kants Losung und Schellings Kritik .......... ... ... ... ... ... ..... 93

MORALBEGRUNDUNG UND
MORALISCHE MOTIVATION

Nora Kassan

K.L. Reinhold iiber das moralische Gefiihl: Kant-Deutung oder
Kant-Kritik? ... 115

Silvan Imhof

Salomon Maimons Moralbegriindung ................ ... ... ... ..... 133



6 Inhalt

3.
POLITISCHE PHILOSOPHIE UND
RECHTSPHILOSOPHIE
Christian Martin
Selbstverschuldete Unmiindigkeit und o6ffentlicher Vernunftgebrauch ... .. 163
Ansgar Lyssy
Die Menschheit als moralischer Zweck bei Kant . ..................... 193
Thimo Heisenberg
Hegelon the LivingDead . ........... ... i 211

Giinter Zoller

Pax universalis et perpetua - James Madison and Immanuel Kant on
Republicanism and Federalism in International Relations .............. 225



Vorwort

Dieser Sammelband, der aus einem gleichnamigen, von der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft (DFG) geforderten Wissenschaftlichen Netzwerk hervorgegangen
ist (Projektnummer 411370158), versammelt Beitrage zur praktischen Philosophie
bekannter und weniger bekannter Philosophen im Ausgang von Kant. Im Zentrum
stehen Fragen nach praktischer Freiheit und moralischer Zurechenbarkeit, nach
Moralbegriindung und moralischer Motivation sowie nach politischer Philosophie
und Rechtsphilosophie: Wie muss die Freiheit des Willens angesichts der vollstdn-
digen Determination der empirischen Welt durch die Naturgesetze gedacht werden,
damit die individuelle moralische Zurechenbarkeit des Akteurs gewahrt werden
kann? Welche Gefiihle sind dazu geeignet, uns zu moralischen Handlungen zu
motivieren? Wie konnen wir die objektive Geltung der Moral begriinden? Inwie-
fern sind wir selbstverschuldet unmiindig, worin besteht der 6ffentliche Gebrauch
unserer Vernunft und wie lassen sich internationale Beziehungen friedlich gestalten?
Behandelte Philosophen sind neben Kant u.a. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Fried-
rich Wilhelm Joseph Schelling, Johann Gottlieb Fichte, Friedrich Schiller, Salomon
Maimon und Karl Leonhard Reinhold, aber auch weniger bekannte Denker wie
Johann Heinrich Abicht und Friedrich Carl Forberg. Kants praktische Philosophie
erweist sich so als zentraler affirmativer wie kritischer Bezugspunkt fiir einen Dis-
kurs, der nicht nur von historischem Interesse ist, sondern auch fiir die gegenwartige
Debatte systematische Koordinaten liefert.”
Jorg Noller

* Ich danke Philip Zogelmann fiir seine Unterstiitzung bei der Drucklegung des Bandes
und Frau Ulla Hansen vom Meiner Verlag fiir die sorgfdltige Durchsicht des Manuskripts.



1.

PRAKTISCHE FREIHEIT UND
MORALISCHE ZURECHENBARKEIT



Moralisch-praktische Freiheit, moralische
Zurechnung und Willensfreiheit

Martin Bondeli

it den folgenden Uberlegungen will ich auf der Grundlage der kantischen

Moral- und Rechtsphilosophie auf einen relevanten Zusammenhang zwi-
schen moralisch-praktischer Freiheit, moralischer Zurechnung und Willensfreiheit
aufmerksam machen. Zundchst befasse ich mich mit den kantischen Verstdndnissen
von moralisch-praktischer Freiheit (1.) und Zurechnung (2.). Danach vertrete ich
die These, dass es auf der Grundlage dieser beiden Verstdndnisse angezeigt ist, eine
Auffassung von Willensfreiheit zu verteidigen, bei der die wollende, auf ihr Gewis-
sen zurlickgeworfene Person als letzter Entscheidungsgrund in der Wahl sittlicher
oder unsittlicher Maximen angesehen werden muss (3.). Ich werde neben zentralen
Ausfiihrungen Kants zu den genannten Verstandnissen einschldgige moral- und frei-
heitsphilosophische Ansichten der Jenaer Kantianer Karl Leonhard Reinhold und
Carl Christian Erhard Schmid heranziehen.! Bei Reinhold und Schmid werden hin-
sichtlich der Lesart eines kantischen Begriffs von Willensfreiheit nicht nur sehr
markante, sondern auch der Erklarung meiner These dienliche Positionen einge-
nommen.

1. Moralisch-praktische Freiheit. Unterschiedliche Richtungen und Perspektiven

Zu den systemischen Voraussetzungen der kantischen Moral- und Rechtsphilosophie
gehort gleichermafen die Auffassung einer Zweiweltenlehre von Natur und Freiheit
wie die Geltendmachung einer moralisch-praktischen Form von Freiheit, die es in
Differenz zu den theoretisch-spekulativen, pragmatisch-praktischen, dsthetischen
und teleologischen Formen von Freiheit zu begreifen gilt. Bei der moralisch-prak-
tischen Freiheit geht es um ein Vermogen, das zwar sowohl mit Naturnotwen-
digkeit als auch mit pragmatischen, teleologischen und dsthetisch-schopferischen
Freiheitsvorstellungen kompatibel ist, jedoch als fiir sich bestehend und irreduzibel
eingestuft werden muss. Die moralisch-praktische Freiheit ist insofern kein hetero-

1 Zu den moralrelevanten Freiheitsbegriffen bei Reinhold und Schmid siehe jetzt die
Dokumentation in Imhof / Noller 2021, 127-150, 159-183, 193-208, 223-236. Zur Freiheits-
kontroverse zwischen Reinhold und Schmid siehe Bondeli 2024.



12 Martin Bondeli

nomes, sondern ein autonomes Vermogen. Zudem ist von Autonomie im Falle der
moralisch-praktischen Freiheit unweigerlich noch in einer anderen, spezifischeren
Hinsicht zu sprechen. Die moralisch-praktische Freiheit beruht auf einer in sich
bestehenden moralischen Zweckhaftigkeit und Gesetzgebung. Bekanntlich ist es
diese Annahme, die es auch im Blick auf moralisches und juristisches Urteilen
erlaubt, von Autonomie, genauer: von einem autonomen Geltungssinn der gefdllten
Urteile, zu sprechen. In einer verfahrenstechnischen Richtung ist dieser autonome
Geltungssinn gleichbedeutend mit dem Befund, dass sich die moralisch-praktische
Freiheit auf der Hohe des Sittengesetzes, in Form der damit einhergehenden Impera-
tive und Postulate, manifestiert. Moralisch-praktische Freiheit steht und fallt mit der
Existenz des Sittengesetzes, und umgekehrt. Ohne das Sittengesetz besteht keine fiir
uns erkennbare moralisch-praktische Freiheit und ohne die Voraussetzung transzen-
dentaler Freiheit und eines moglichen Daseins moralisch-praktischer Freiheit gibt es
kein Sittengesetz oder zumindest kein Sittengesetz im strengen Sinne des Wortes.

a) Unterschiedliche Lesarten zum Verhdltnis von Freiheit und Sittengesetz

Diese basalen Bestimmungen zur moralisch-praktischen Freiheit stellen den Inter-
preten, der einen kantischen Standpunkt vertritt, nicht vor erhebliche Probleme.
Man darf davon ausgehen, dass sie fiir ihn in weitreichender Weise konsensfdhig
sind. Dies dndert sich, sobald zur Diskussion steht, in welcher ndheren Weise das
Verhdltnis von moralisch-praktischer Freiheit und Sittengesetz zu denken ist. In
diesem Falle wird man als dem kantischen Standpunkt zugeneigter Interpret mit
unterschiedlichen, zum Teil nachgerade kontroversen Auslegungen konfrontiert. Als
erklarungsbediirftig und umstritten gilt hierbei notorisch die von Kant sporadisch
explizierte wechselseitige Begriindung von existierender transzendentaler Freiheit
und praktischem Faktum des Sittengesetzes, von Freiheit als »ratio essendi des mora-
lischen Gesetzes« und moralischem Gesetz als »ratio cognoscendi der Freiheit«.2
Und gleichfalls die Feststellung, dass auf der Basis systematischer Vorgaben Kants
das Verhaltnis von Freiheitsvermogen und Sittengesetz unterschiedlich angelegt und
aus verschiedenen Perspektiven bestimmt wird, wirft hartndckige Fragen auf und
fiihrt zu unterschiedlichen Lesarten. Erschwerend fiir eine gemeinsame Verstand-
nisgrundlage kommt hinzu, dass es unterschiedliche Stadien in Kants Ausarbeitung
der betreffenden Sache gibt. Wie wir im Folgenenden sehen werden, fiihrt dies bei
den Interpreten vor allem zu sich verzweigenden Auslegungen beim moralrelevan-
ten Begriff der Willensfreiheit.

Zur Hauptsache lassen sich in Kants Ausgestaltung des Verhdltnisses von Frei-
heitsvermdgen und Sittengesetz zwei unterschiedliche Ansdtze erkennen. Zum

2 Siehe KpV AA 'V, 4, Anm.



Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit 13

einen besteht ausgehend von der Zweiweltenlehre von Natur und Freiheit und der
Betonung eines von der Naturwelt der Erscheinungen zu unterscheidenden intel-
ligiblen Charakters der Welt der Freiheit das Bestreben, das Sittengesetz in einer
analytischen Verbindung mit dem Freiheitsvermogen zu denken. Unter Freiheit soll
jenes Vermogen verstanden werden, das sich urspriinglich im Sittengesetz kennt-
lich macht und manifestiert. Das Sittengesetz steht vor diesem Hintergrund fiir eine
»Gesetzgebung durch den Freiheitsbegriff«, kurzum fiir ein Freiheitsgesetz. In dieser
Richtung ist das Freiheitsgesetz von Naturgesetzen, von der »Gesetzgebung« oder
Gesetzesbekundung »durch Naturbegriffe«, abzuheben.> Wie Kant expliziert, geht
diese Abhebung mit einer Unterscheidung von Gesetzesmodalitdten einher. Natur-
gesetze implizieren ein Miissen, das Sittengesetz ein moralisches Diirfen und Sollen.
Zudem exemplifiziert Kant die besagte Abhebung anhand einer Differenzierung im
Verstandnisbereich von Ursache. Im Falle der Naturgesetze soll davon ausgegangen
werden konnen, dass ein den Bereich der Erscheinungen betreffendes und in die-
sem Bereich bestimmbares, in der Aneinanderreihung der Bestimmungen jedoch
unendlich fortsetzbares Verhdltnis von Ursache und Wirkung besteht. Im Falle des
Freiheitsgesetzes kann dagegen angenommen werden, dass eine Ursache auch intel-
ligibler oder noumenaler Art und damit eine Ursachenreihe, die in ihrer Anfangsbe-
stimmung als abgeschlossen betrachtet werden kann, existiert, wobei hier nun aber
einzurdumen ist, dass die Beziehung von intelligiblem und phdnomenalem Bereich
zu einer Unabgeschlossenheit oder Unbestimmtheit fiihrt.

Neben diesem, sich in der ontologischen Dualitdt von phdnomenaler und noume-
naler Welt spiegelnden, Zugang verschafft sich ein vernunftmoralisch und anthro-
pologisch impragnierter Ansatz Geltung. Dieser Ansatz, mit dem der sinnlich-ver-
niinftige Doppelcharakter der moralisch geforderten Person hinzugedacht wird,
drangt dazu, sich das Verhdltnis von Freiheitsvermdgen und Sittengesetz in einer
synthetischen Weise vorzustellen und dem Ausgangspunkt nach umzukehren. Im
Zentrum steht der Gedanke, wonach strenggenommen nicht dem Sittengesetz, son-
dern der an das Sittengesetz gebundenen Person ein Vermdgen der Freiheit zuzu-
sprechen ist. Mit dieser personalen Freiheit ist das Freiheitsvermogen als durch das
Sittengesetz bedingt aufzufassen. Zudem geht es hiermit um einen Freiheitsbegriff,
der nicht im Begriff des Sittengesetzes enthalten ist, sondern aufgrund des genann-
ten Bedingtseins dem Sittengesetz subsumiert ist. Der Freiheitsbegriff kommt damit
in einer zwar synthetischen, dabei jedoch nicht empirischen, zufédlligen Form dem
Begriff des Sittengesetzes zu. Genauer besehen ist das derart klassifizierte Frei-
heitsvermogen eine Fahigkeit der moralfdhigen, wollenden Person, die unter dem
Sittengesetz steht und dadurch mit einem Sollen konfrontiert ist. Das Freiheitsver-
mogen ist, mit anderen Worten, das Vermdgen der Person, unter dem Sittengesetz
zu stehen und dessen Forderung gemadf} zu wollen. Dem entsprechend steht bei

3 Siehe KU AA 'V, 174.



14 Martin Bondeli

dieser Auslegung des Freiheitsvermdgens der freie personale Wille im Zentrum,
genauer: jener »Wille«, der als Vermogen gedacht wird, »der Vorstellung gewisser
Gesetze gemdpf sich selbst zum Handeln zu bestimmen.«* Aber auch das Sittenge-
setz wird auf die vorliegende personale und wollende Situation abgestimmt und
in eine konkrete Gesetzesform gebracht. Dieses hat nicht mehr nur den Charakter
einer intelligiblen Ursache, die sich in einer begrenzt durchschaubaren Weise als
Wirkung im Bereich der Erscheinungen zeitigt. Das Sittengesetz ist jetzt vielmehr
ein Gebot des Handelns, ein Gebot, welches in seinem Inhalt die Orientierung an
einer Idee der Gesetzmafigkeit ausspricht. Es ist kurzum der kategorische Impera-
tiv in seinen diversen Formeln. Die wollende Person steht unter der Aufforderung,
die Menschen als Personen und nicht als Sachen zu begreifen, die Menschen als
Wesen, die sich selbst Zwecke setzen und genau in diesem Sinne auch frei in einem
moralischen und juristischen Sinne genannt werden diirfen, zu respektieren. Die
wollende Person wird moralisch-gesetzlich verpflichtet, ihre Maximen einem Ver-
allgemeinerungstest zu unterziehen. Sie soll Maximen wahlen und dabei genau jene
Maximen wahlen, die dem moralischen Gesetz konform sind. Was eigens die Wil-
lensfreiheit angeht, kann sie auf dieser Basis sowohl als das Vermogen des Wahlens
von Maximen gemdafl dem Gesetz interpretiert werden als auch als das Wahlenkon-
nen {iberhaupt und in dessen Konsequenz als das Vermdgen, sich fiir oder wider
das Sittengesetz zu entscheiden.

Es ist nicht zu iibersehen, dass mit dieser Verzweigung im Verhdltnis von Frei-
heitsvermodgen und Sittengesetz zugleich unterschiedliche Perspektiven von Belang
sind. Mit dem Verstdndnis von Sittengesetz als Freiheitsgesetz steht eine Perspektive
der Gesetzgebung zur Diskussion. Das Sittengesetz wird als durch einen Gesetz-
geber vermittelt oder auferlegt gedacht. Bei der Freiheit der wollenden Person hin-
gegen dominiert eine Perspektive der Gesetzesbefolgung. Das Sittengesetz wird
hier nicht durch jemanden gegeben, sondern richtet an die wollende Person den
Appell, sich fiir gesetzeskonforme Maximen zu entscheiden. Dabei ldsst sich selbst-
verstdndlich iiber die wollende Person sowohl aus der Perspektive der Gesetzesbe-
folgung als auch aus der Perspektive der Gesetzgebung sprechen. Das Sittengesetz
ist keine anonyme, keine der wollenden Person enthobene Instanz. Die Person, die
das Gesetz zu befolgen hat, ist auch - wenn auch in einem anderen Aktionsfeld -
Gesetzgeberin. Wir haben es mit ein und derselben Person zu tun, die sich in zwei
Funktionen und verschiedenen Aktionsfeldern duflert. Von daher kénnen wir die
wollende Person aus der Perspektive der Gesetzesbefolgung genauer als diejenige
fassen, die sich aufgrund ihres sinnlich-intelligiblen Doppelwesens in einem Zwi-
schenbereich von Befolgen und Nichtbefolgen des Sittengesetzes befindet und das
Sittengesetz als Aufforderung erféhrt, sich fiir eine moralkonforme Maxime zu ent-
scheiden, die wollende Person aus der Perspektive der Gesetzgebung hingegen als

4 Siehe GMS AA 1V, 427.



Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit 15

diejenige, die aufgrund ihres intelligiblen Wesensanteils in der Lage ist, das Sitten-
gesetz zu erkennen und von diesem in moralischer Hinsicht Gebrauch zu machen.
Die Perspektive der Gesetzesbefolgung lasst es aufRerdem zu, die Kapazitdt der wol-
lenden Person unterschiedlich zu explizieren. Im Blick stehen kann die wollende
Person, die, im Unterschied zu leblosen Dingen, dem Sittengesetz gemaf} handeln
kann, oder auch die wollende Person, die, wie iiblich bei Personen im Unterschied
zu gottlichen Wesen, dem Sittengesetz gemdfs oder auch zuwider handeln kann.
Alles in allem scheint man nur bei der Perspektive der Gesetzgebung von einer
Freiheit, die sich als ndher als Autonomie (Selbstgesetzgebung) kennzeichnen lasst,
ausgehen zu konnen. So kann man hier behaupten, dass der Gesetzgeber, indem er
das Gesetz gibt, dieses auch sich selbst gibt. Er gibt sich dabei das Gesetz allerdings
derart, dass er es erkennt, vergegenwadrtigt und vermittelt. Er ist insofern kein will-
kiirlicher Gesetzgeber und auch kein Schopfer des Gesetzes. Bei der zweiten Rich-
tung kann davon ausgegangen werden, dass wir, indem wir das Gesetz befolgen,
dieses selbst befolgen. Von einem Selbstgeben des Gesetzes kann hier aber nicht
direkt gesprochen werden.

b) Die Ansatze bei Reinhold und Schmid

In dem sich nach Mitte der 1780er-Jahre anbahnenden philosophischen Diskurs
zum kantischen Freiheitsbegriff dauert es einige Zeit, bis sich die Dinge kldaren und
bis der Frage nach der genaueren Auslegung des mit Kants kritischen Schriften vor-
liegenden moralrelevanten Freiheitsbegriffs nachgegangen wird. Zudem ist es nicht,
oder jedenfalls nicht von vorneherein, Kant selbst, der die Initiative ergreift und sich
darum bemiiht, den Kldrungsprozess einzuleiten. Vielmehr sind hier seine Jenaer
Anhdnger Reinhold und Schmid die treibenden Kréfte. Thnen ist es denn auch vor-
behalten, die genannten verschiedenen Bestimmungen und Perspektiven im Verhdlt-
nis von Freiheitsvermdgen und Sittengesetz kenntlich zu machen. Beide gelangen
auf der Textgrundlage Kants zu sehr markanten unterschiedlichen Auslegungen,
was nach einigen verdeckten kritischen Stellungnahmen zu einer 1793 beginnen-
den offentlichen Kontroverse fiihrt. Kant selbst verhdlt sich abwartend, fiihrt 1793
in der Religionsschrift seine Sicht der Dinge in einer Weise fort, die vielerorts Ver-
wunderung auslost und die bestehende Debatte eher anheizt denn einer Kldrung
zufiihrt. Erst Anfang 1797, im Rahmen der Metaphysik der Sitten, folgt der Versuch,
durch Definitionen und Erlduterungen einige umstrittene Punkte richtigzustellen.
Eigentlicher Antreiber und auch Provokateur der Debatte ist Reinhold. In der
Absicht, das dem Geiste der kritischen Philosophie Kants addquate Verstindnis von
moralrelevanter Freiheit zu entfalten, macht er seit Ende der 1780er-Jahre auf dies-
beziigliche Defizite und Fehlinterpretationen aufmerksam, fordert eine allgemein-
geltende Definition zu diesem Verstdndnis und bereitet eine entsprechende eigene



16 Martin Bondeli

Sichtweise vor. 1789 wird das moralrelevante menschliche Freiheitsvermdgen als
das Wahl- und Handlungsvermdgen bestimmt, das »weder durch Vernunftgesetze
noch durch die Forderungen der Sinnlichkeit gezwungen handelt.«> In der Folge
wird dieses Wahl- und Handlungsvermogen ausdriicklich dem menschlichen Wil-
lensvermogen zuerkannt® und Gegenstand einer Theorie der Willensfreiheit, die
Reinhold im Laufe von 1792 ausarbeitet und mit dem zweiten Band der Briefe iiber
die Kantische Philosophie einem breiteren Publikum unterbreitet. In diesem Theorie-
stiick wird - dies teils in kritischer Auseinandersetzung mit Definitionen zum Wil-
lens- und Freiheitsbegriff bei Schmid - der Uberzeugung Ausdruck verliehen, das
Verhaltnis von Freiheitsvermdgen und Sittengesetz sei als mittelbar, als synthetisch,
zu verstehen. Dementsprechend seien die Perspektiven der Gesetzgebung und der
Gesetzesbefolgung auseinanderzuhalten. Mit Nachdruck gelte es zu unterscheiden
zwischen dem Sittengesetz, das mit der moralisch-praktischen Vernunft gegeben
sei, einerseits und dem Willen des Menschen, der auf das Sittengesetz reagiere,
andererseits. In Reinholds eigenen Worten: Die »Freyheit des Willens ist von der
Selbstthdtigkeit der Vernunft wohl zu unterscheiden«. Letztere gibt das Gesetz,
»wdhrend die Freyheit des Willens das Vermogen ist, jenes Gesetz zu befolgen oder
zu lbertreten«.” In Bezug auf die hierbei unterstellte Auffassung von Willensfrei-
heit soll dies heifien, dass nicht die Perspektive der Gesetzgebung, sondern jene der
Gesetzesbefolgung als das punctum saliens anzusehen sei. Und was unter dieser
Voraussetzung die Freiheit ihrem Wesen nach betrifft, geht es der Ansicht Reinholds
nach um nichts anderes als um die menschliche Willensfreiheit als »Vermdgen der
Person, sich selbst zur Befriedigung oder Nichtbefriedigung eines Begehrens ent-
weder nach dem praktischen Gesetze oder gegen dasselbe zu bestimmen«.8 Diese
Willensfreiheit ist negativ ausgedriickt eine vorgdngige Unabhdngigkeit der Person
sowohl vom sinnlichen und verniinftigen Begehrungsvermdgen als auch von der
reinen praktischen Vernunft (dem praktischen Gesetz). In positiver Hinsicht ist sie
zu definieren als »Vermogen der Selbstbestimmung durch Willkiihr fiir oder gegen
das praktische Gesetz«.9 Mit dieser Definition von Willensfreiheit soll dem Gedan-
ken Rechnung getragen werden, dass der Entscheid nicht nur fiir, sondern auch
jener gegen das Gesetz als frei zu bezeichnen ist. Die Freiheit des Willens ist hier
kurzum das Vermdogen, das sowohl das Sittliche als auch das Unsittliche betrifft:
»Der reine Wille sowohl als der unreine sind daher nichts anderes als die beyden
moglichen Handlungsweisen des freyen Willens.«10

5 RGS 1, 55.

6 Zu den Verdnderungen, die Reinhold in dieser Hinsicht vorgenommen hat, siehe Bon-
deli 2012, 133-136.

7 RGS 2/2, 137.

8 RGS 2/2, 188.

9 Ebd.

10 Ebd.



Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit 17

Ahnlich profiliert wie Reinhold, aber mit einer kontrdren Ansicht tritt Schmid
in der Freiheitsdebatte in Erscheinung. Schmid nimmt bei seinen Definitionen und
Erlduterungen zu einem mit Kants Aussagen konformen Begriff von »moralischer
Freiheit« eine Haltung ein, die im Zeichen eines analytischen Verhaltnisses von Frei-
heitsvermogen und Sittengesetz steht. Schmid artikuliert diese Haltung in seinem
Versuch einer Moralphilosophie und bespricht sie in der 1790 erschienenen ersten
Ausgabe dieses Werks unter dem Paragraphentitel »Intelligibler Fatalismus«.1! Als
Vertreter eines intelligiblen Fatalismus!? ergreift Schmid fiir die These Partei, dass
fiir die Geltendmachung des Begriffs von moralischer Freiheit eine negative Bestim-
mung im Sinne der Unabhangigkeit eines intelligiblen Freiheitsgrundes von dem als
zeitlich verfassten Bereich der Erscheinungen ausreiche:

»Zur Moralitdt ists genug zu wissen, oder zu glauben, daf alles, was wir kennen,
daf} alle Zeitumstdnde uns nicht zwingen konnen, unverniinftig zu handeln, mit-
hin auch nicht von der Verbindlichkeit lossagen, das moralische Gesetz iiberall zur
Regel und Richtschnur unserer Handlungen zu machen.«!3

Ausreichend ist diese Bestimmung nach Schmid deshalb, weil sie ausreichen
muss. Denn alles Weitere wiirde die dem Menschen als endlichem Wesen gesetz-
ten Grenzen iiberschreiten. Eine positive Bestimmung, die den Weg vom intelligi-
blen Freiheitsgrund zu dessen Wirkungen im Bereich der Erscheinungen betref-
fen wiirde, zdhlt nach Schmid zu den »Unbegreiflichkeiten« im Verstandnis des
menschlichen Freiheitsvermogens. Nur fiir ein gottliches Wesen, das der Mensch
aber nicht ist, kann hier eine Begreiflichkeit gedacht werden. Fiir den Menschen

11 Siehe Schmid 1790, 211.

12 Der von Schmid verwendete Ausdruck »Fatalismus« (auch »Naturfatalismus«) erin-
nert unweigerlich an die von Kant und Jacobi gleichermafien beforderte Grundcharakteri-
sierung der Lehre Spinozas. Dass Schmid den Ausdruck in eigener Sache aufgreift und
verteidigt, ist nicht zufdllig. Es geht ihm um eine Rehabilitierung Spinozas. Verstdandlich
ist dabei auch, dass Schmid vor diesem Hintergrund gleichzeitig eine Vereinbarkeit zwi-
schen den Standpunkten Spinozas und Kants betont und so den eigenen, »intelligiblen«
Fatalismus ausdriicklich von einem »Blinden«, »Mystischen«, »Atheistischen« und »materiel-
len Fatalismus« und damit von Formen des »Determinismus« abhebt. Siehe ebd., 215-217.
Zu beachten ist in dieser Sache ferner Schmids teils anlehnendes, teils kritisches Verhalt-
nis zu seinem Jenaer Lehrer Johann August Heinrich Ulrich. Ulrich hat einen mit Kants
Verteidigung eines intelligiblen Freiheitsgrundes fiir vereinbar gehaltenen Determinismus
Leibniz’scher Art vertreten, den der Kant-Anhédnger Christian Jakob Kraus einer Reduktion
der moralischen Welt auf die physische Welt beschuldigt und so letztlich als »Fatalismus«
(AA VIII, 455) kritisiert hat (zur Position Ulrichs sowie zur Kritik von Kraus an Ulrich
siehe Imhof / Noller 2021, 9-32). Offenbar mochte Schmid an Resultate Ulrichs anschlie-
fen, so jedenfalls an dessen Behauptung, wonach es zwischen Notwendigkeit und Zufall
keinen »Mittelweg« geben konne (siehe Schmid 1790, 209), jedoch iiber Ulrich hinaus zei-
gen, dass mit einem intelligiblen Fatalismus durchaus der von Kant geforderten Trennung
der Ebenen von Sein und Sollen Rechnung getragen werden kann.

13 Schmid 1790, 213.



18 Martin Bondeli

ist der intelligible Freiheitsgrund ein Unbedingtes, das sich mit der Erscheinung als
einem Bedingten nicht einholen ldsst:

»Wir erkldren und begreifen eine geschehene Handlung durch die Bedingung,
wovon sie abhdngt. Was keine Bedingung hat, das Unbedingte, ist daher unerklar-
bar und unbegreiflich.«4

Ab Friihjahr 1792, mit der Veroffentlichung der zweiten Ausgabe des Versuchs
einer Moralphilosophie, attackiert Schmid dariiber hinaus ausdriicklich eine Gegen-
position, der zufolge die Willensfreiheit als Vermdgen, fiir oder wider das praktische
Gesetz zu entscheiden, zu verstehen sein und demnach ebenfalls fiir das unsittliche
Handeln gelten soll. Seine einschldgige Bemerkung dazu lautet:

»Einige rechnen zu der moralischen Freyheit auch das Vermdgen unsittlich zu
handeln. Dieft widerspricht aber dem Begriffe von einem sittlichen Vermdgen, und
eine solche Freyheit wdre ein Vermogen zu contradiktorisch entgegengesetzten
Handlungen, welches auf einen Widerspruch hinauslduft. Ein solches, in Absicht
auf das, was es vermag, ganz und gar indifferentes Vermdgen, diinkt mich, ein non-
sensikalisches Vermdgen zu seyn.«!5

Schmid, der in dieser Sache zundchst gegen die mit Reinholds Sichtweise iiber-
einstimmenden Darlegungen Karl Heinrich Heydenreichs opponiert,1¢ ehe er gegen
Reinhold selbst zielt und sich mit diesem in eine Polemik verwickelt, ist somit
der Ansicht, das Vermogen, fiir oder wider das Sittengesetz zu handeln, sei strikt
genommen widerspriichlich, ein Ungedanke. Dieses Urteil bedient sich der in der
Philosophie Wolffs gegen die Indifferenzidee geltend gemachten Berufung auf den
Satz des zureichenden Grundes und damit schliefflich auf den Satz des Wider-
spruchs. Die Vorstellung eines indifferenten Geschehens oder Handelns kommt
Wolff zufolge der Vorstellung einer Wirkung ohne Grund und damit einem Wider-
spruch gleich. Dariiber hinaus bringt Schmid mit seiner Zuriickweisung eines freien
Vermogens zum Unsittlichen zum Ausdruck, dass er unter moralischer Freiheit von
vornherein die moralkonforme und nicht die moralrelevante Freiheit verstehen
mochte. In Abgrenzung von der moralischen als moralkonformen Freiheit kommt
so, innerhalb des Freiheitsbereichs, allenfalls eine nicht-moralische (moralindiffe-
rente) Freiheit in Frage.

14 Ebd.

15 Schmid 1792, 335.

16 Schmid reagiert offenkundig auf die anonym erschienene kritische Besprechung der
ersten Auflage des Versuchs einer Moralphilosophie aus der Allgemeinen Literaturzeitung.
1791. Nr. 108, 8. April, 52-64. Schmid vermutet Reinhold als Autor dieser, wie sich nach-
trdglich herausstellt, von Karl Heinrich Heydenreich verfassten Rezension.



Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit 19

c) Klarungsschritte Kants

Was Kant selbst angeht, hat er mit der Unterscheidung von Natur und Freiheit die
bei Schmid im Zentrum stehende Auffassung, wonach wir aus dem Standpunkt des
endlichen, menschlichen Bewusstseins den als unendliche Vorstellung zu klassi-
fizierenden ersten, intelligiblen Freiheitsgrund nur negativ, als Unabhdngigkeit vom
Bereich der Erscheinungen, und nicht auch positiv, als intelligiblen Grund, von
dem eine Wirkung auf den Bereich der Erscheinungen ausgeht, zu bestimmen fdhig
sind, unzweifelhaft vorweggenommen. Bereits Kant spricht im Blick auf eine mdg-
liche positive Bestimmung in diesem Bereich von der »Unerforschlichkeit der Idee
der Freiheit«.1?” Dies schliefit nach Kant nicht aus und darf nicht damit verwechselt
werden, dass man hingegen sowohl von einer negativen, die »Unabhdngigkeit« von
der »Materie des Gesetzes« akzentuierenden, als auch von einer die »gesetzgebende
Form« heraushebenden und insofern positiven Variante der moralrelevanten Freiheit
auszugehen hat.18 Denn auf dieser Ebene geht es um eine Unterscheidung, die aus-
schlieflich innerhalb der Freiheit als Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft
vorgenommen wird. In Bezug auf die Kldarung der Frage, wie sich die von uns festge-
haltenen beiden Richtungen im Verhaltnis von Freiheitsvermdgen und Sittengesetz
genauer zueinander verhalten, finden sich bei Kant lange Zeit keine ausreichenden
Anhaltspunkte. Die signifikanten Auferungen zur Autonomie oder Freiheit des Wil-
lens aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und der Kritik der praktischen
Vernunft zeugen davon, dass Kant der Sache nach beide Richtungen verfolgt, erwe-
cken dabei aber auch den Eindruck, dass er die erste, das unmittelbare Verhaltnis
betonende Richtung und, damit zusammenhadngend, die Gesetzgeber- oder Geset-
zesperspektive fiir entscheidend halt. Betont wird ganz besonders die grundlegende
Verbindung von Freiheit oder Autonomie des Willens einerseits und moralischen
Gesetzen bzw. kategorischem Imperativ andererseits. Als »Princip« der »Autonomie«
oder »Freiheit des Willens« soll gelten, »nach keiner anderen Maxime zu handeln,
als die sich selbst auch als ein allgemeines Gesetz zum Gegenstande haben kann«.1?
Und dies heift auch: die »Autonomie des Willens ist das alleinige Prinzip aller mora-
lischen Gesetze und der ihnen gemadflen Pflichten«.20 Entsprechend wird bei dem
Gedanken der Wahl von Maximen der Akzent nicht bei der wollenden Person als
solchen gesetzt, sondern bei der wollenden Person, soweit sie vermdgend ist, »nur
dasjenige zu wahlen«, was dem Gesetz konform ist, nur »der Vorstellung gewisser
Gesetz gemdifs« sich selbst zu bestimmen.2! Es scheint, dass damit freier und sittli-

17 Siehe KU AA 'V, 275.

18 Siehe KpV AA 'V, 33.

9 GMS AA1V, 447.

20 KpV AA'Y, 33.

21 Siehe GMS AA 1V, 412, 427.



20 Martin Bondeli

cher Wille als dasselbe betrachtet werden, die Vorstellung eines freien unsittlichen
Willens zuriickgewiesen wird.

In der Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft kommt es
insofern zu einem Wandel, als aufgrund der Ausrichtung auf die »Personlichkeit, als
eines verniinftigen und zugleich der Zurechnung fihigen Wesens«22 die wollende,
Maximen wihlende Person und die Perspektive der Gesetzesbefolgung starker ins
Zentrum riicken. Im »Ersten Stiick« der Religionsschrift erortert Kant vornehmlich
die »Freiheit« in der Eigenschaft eines ersten »Actus« der Person in Bezug auf deren
Wahl von Maximen. Die Person darf hier als »frei« bezeichnet werden, weil sie
selbst der »erste subjective Grund« in der »Annehmung moralischer Maximen«?23
ist. Kant bezeichnet diesen Aktus oder subjektiven Grund als »unerforschlich«,24
was offenbar ein Zweifaches heiflen soll. Zum einen ist er als erster Grund nicht auf
einen weiteren Grund zuriickfiihrbar, zum anderen ist er als erster Grund, den man
nicht anders denn als intelligibel klassifizieren kann, im Bereich der Erscheinung
nicht bestimmbar. Der Freiheitsakt hat von daher den Charakter eines intelligiblen
Selbstgrundes.

Nicht iibergangen werden darf, dass Kant im Kontext der Religionsschrift nicht
nur aus anderer Perspektive an die Sache herangeht, sondern auch in der Sache
selbst eine Verdnderung vornimmt. Durch die Ausrichtung auf vernunftreligiose
Folgerungen aus der Moral tritt jetzt das Verhdltnis von Gut und Bdse, moralischen
und unmoralischen Maximen in den Mittelpunkt. Folgerichtig ist von Freiheit nicht
mehr nur beim Vermogen, eine dem Gesetz konforme Maxime zu wdahlen, die Rede.
Freiheit gilt nun fiir das Wahlen von Maximen iiberhaupt und bezieht sich damit auf
das Wahlen sowohl einer moralischen als auch einer unmoralischen Maxime. Der
»subjektive Grund« oder »Actus der Freiheit« betrifft gesamthaft den »Gebrauch oder
Mifibrauch der Willkiir des Menschen in Ansehung des sittlichen Gesetzes«.25 Alles,
was der Mensch ist oder aus sich macht, »gut oder bose«, obliegt seiner »freien Will-
kiir«.26 Mit der Annahme, dass das Vermdgen des Guten wie des Bdsen in einem
intelligiblen Freiheitsgrund besteht, wird nicht nur das Gute, sondern auch das Bose
als eine Beschaffenheit betrachtet, die aus der freien Willkiir und deren Beziehung
auf das Gesetz »a priori erkannt werden« kann.?” Nach wie vor thematisiert Kant
nicht ausdriicklich die verschiedenen Zweige, Perspektiven und Binnenverhaltnisse
seines moralrelevanten Freiheitstheorems. Und es wird auch nicht zu erkennen
gegeben, dass mit dem Resultat der Religionsschrift doch zumindest in Bezug auf

22 Siehe RGV AA VI, 26.
23 Siehe ebd., 21.

24 Siehe ebd.

25 Siehe ebd.

26 Sjehe ebd., 44.

27 Siehe ebd., 35.



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	1. PRAKTISCHE FREIHEIT UND MORALISCHE ZURECHENBARKEIT
	Martin Bondeli: Moralisch-praktische Freiheit, moralische Zurechnung und Willensfreiheit
	Manja Kisner: Fichtes Begriff des Strebens im Ausgang von Kants dritter ›Kritik‹
	Jörg Noller: Gründe der Freiheit – Johann Heinrich Abicht und Friedrich Carl Forberg über rationale Selbstbestimmung
	Antonino Falduto: Anmerkungen zu Schillers praktischem Freiheitsbegriff am Beispiel einiger seiner philosophischen Betrachtungen aus dem Jahr 1793
	Amit Kravitz: Moralische Zurechenbarkeit im theologischen Zusammenhang – Kants Lösung und Schellings Kritik

	2. MORALBEGRÜNDUNG UND MORALISCHE MOTIVATION
	Nora Kassan: K.L. Reinhold über das moralische Gefühl: Kant-Deutung oder Kant-Kritik?
	Silvan Imhof: Salomon Maimons Moralbegründung

	3. PHILOSOPHIE UND RECHTSPHILOSOPHIE
	Christian Martin: Selbstverschuldete Unmündigkeit und öffentlicher Vernunftgebrauch
	Ansgar Lyssy: Die Menschheit als moralischer Zweck bei Kant
	Thimo Heisenberg: Hegel on the Living Dead
	Günter Zöller: Pax universalis et perpetua – James Madison and Immanuel Kant on Republicanism and Federalism in International Relations




