
WK_GS 10 (30610) / p. 1 / 4.5.10

Walter Kasper

Die Liturgie der Kirche



WK_GS 10 (30610) / p. 2 / 4.5.10

Walter Kasper · Gesammelte Schriften

herausgegeben von
George Augustin und Klaus Krämer

unter Mitwirkung des
Kardinal Walter Kasper Instituts

für Theologie, Ökumene und Spiritualität
an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Vallendar

Band 10
Die Liturgie der Kirche



WK_GS 10 (30610) / p. 3 / 4.5.10

Walter Kasper

Die Liturgie der Kirche



WK_GS 10 (30610) / p. 4 / 4.5.10

Der Landesstiftung Baden-Württemberg sei für die
großzügige finanzielle Unterstützung der Reihe

»Walter Kasper Gesammelte Schriften« (WKGS) gedankt.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2010
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Föhren

Herstellung: fgb · freiburger graphische betriebe
www.fgb.de

Gedruckt auf umweltfreundlichem, chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-30610-5



WK_GS 10 (30610) / p. 5 / 4.5.10

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Aspekte einer Theologie der Liturgie.

Liturgie angesichts der Krise der Moderne –

für eine neue liturgische Kultur . . . . . . . . . . . . . . 15

Worum es bei der liturgischen Erneuerung heute geht . . . . . 15

I. Die Feier des Sabbat: Begründung der Liturgie in der
Schöpfung – Die sakramentale Struktur der Zeit . . . . . 18

1. Der Sabbat – die Ruhe Gottes als Segen für eine
ruhelose Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

2. Die Sabbatordnung als Ordnung der Freiheit . . . . . 19

3. Vom Sabbat zum Sonntag . . . . . . . . . . . . . . . . 21

4. Säkularisierung der Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

5. Für eine neue Sonn- und Feiertagskultur . . . . . . . . 24

II. Österliches Paschamysterium: Heilsgeschichtliche
Begründung – Liturgie als Fest der Erlösten . . . . . . . . 26

1. Jahwe – Gott mit und bei uns . . . . . . . . . . . . . . 26

2. Der Exodus als Befreiung zum Gottesdienst . . . . . . 27

3. Das neue Pascha als Exodus in die Freiheit . . . . . . . 29

4. Die drei Zeitdimensionen der liturgischen Feier . . . . 32

5. Pneumatologisch-epikletische Struktur der Liturgie . . 34

6. Das Geschichtsverständnis der Liturgie . . . . . . . . . 36

7. Drohender Verlust der Geschichte . . . . . . . . . . . 39

8. Für eine neue liturgische Kultur der Erinnerung . . . . 41

III. Die Hochzeit des Lammes: Soteriologische und eschato-
logische Begründung – Liturgie als Verherrlichung Gottes 42

1. Opfer – Versöhnung in einer unversöhnten Welt . . . 42

2. Prophetische Kult- und Opferkritik . . . . . . . . . . . 43

3. Liturgie als Eucharistie . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

5



WK_GS 10 (30610) / p. 6 / 4.5.10

4. Die himmlische Liturgie des Lammes . . . . . . . . . . 45

5. Liturgie als Verherrlichung Gottes . . . . . . . . . . . 49

6. Liturgische Feier und Anbetung heute . . . . . . . . . 51

IV. Priesterliches Volk Gottes: Ekklesiologische Begründung –
Liturgie in der Gemeinschaft der Heiligen . . . . . . . . . 54

1. Die Liturgie als Feier der gesamten Gemeinde . . . . . 54

2. Die beiden Tische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

3. Die Kirche als congregatio fidelium . . . . . . . . . . 58

4. Kirche als communio sanctorum . . . . . . . . . . . . 60

5. In der Gemeinschaft der Heiligen . . . . . . . . . . . . 63

6. Liturgie in der Einheit und Vielfalt der Ämter und
Dienste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

7. Wiederentdeckung des Gemeinschaftscharakters . . . 66

8. Für eine liturgische Kultur in versöhnter Gemeinschaft 68

V. Liturgie des Glaubens im Alltag der Welt:
Geistliche Begründung – Das Ethos der Liturgie . . . . . 70

1. Liturgie und Diakonie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70

2. Lebensgestaltung aus der Liturgie . . . . . . . . . . . 74

3. Für eine erneuerte Bußpraxis jenseits von Rigorismus
und Laxismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

4. Liturgie und Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78

5. Die Schönheit der Liturgie . . . . . . . . . . . . . . . 80

Zeichen des Glaubens

Wort und Symbol im sakramentalen Leben
Eine anthropologische Begr�ndung . . . . . . . . . . . . . . . 87

Wort und Sakrament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

I. Problemstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

1. Das fundamentaltheologische Problem . . . . . . . . . 104

2. Das dogmengeschichtliche Problem . . . . . . . . . . 107

3. Das dogmatische Problem . . . . . . . . . . . . . . . . 109

II. Grundlegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112

1. Christologische Grundlegung . . . . . . . . . . . . . . 112

2. Anthropologische Grundlegung . . . . . . . . . . . . 116

III. Folgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120

Inhalt

6



WK_GS 10 (30610) / p. 7 / 4.5.10

Gottesdienst nach katholischem Verst�ndnis . . . . . . . . . 130

I. »Gott loben, das ist unser Amt« . . . . . . . . . . . . . . 130

II. Gottesdienst als Glaubensfeier . . . . . . . . . . . . . . . 133

III. Gottesdienst als Gemeinschaftsfeier (Communio) . . . . . 136

IV. Gottesdienst und Weltdienst . . . . . . . . . . . . . . . . 139

Taufe

Glaube und Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

I. Problemstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

1. Kirchengeschichtlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

2. Bibeltheologisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

3. Dogmatisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

4. Problemgeschichtlich . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153

II. Lösungsversuch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

1. Die Heilsbedeutung des Glaubens . . . . . . . . . . . 155

2. Die Heilsbedeutung der Taufe . . . . . . . . . . . . . 160

3. Die grundsätzliche Zusammengehörigkeit von Glaube
und Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

4. Die dreifache Beziehung von Glaube und Taufe . . . . 170

5. Spekulative Verhältnisbestimmung von Glaube und
Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174

III. Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

IV. Nachtrag zur Kindertaufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182

Eucharistie

Ein Leib und ein Geist werden in Christus
Kommentar zum Schreiben von Papst Johannes Paul II. �ber
die Eucharistie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

I. Geist der lebendigen Tradition und der schöpferischen
Treue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

II. Eucharistische Konzeption der Kirche . . . . . . . . . . . 192

Inhalt

7



WK_GS 10 (30610) / p. 8 / 4.5.10

III. Die Dimension des Mysteriums und die Haltung der
Anbetung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

IV. Eucharistie als Opfer und der Ruf zur Buße . . . . . . . . 200

V. Sakrament der Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

Die Eucharistie
Zeichen und Symbol des Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . 206

I. Wiederentdeckung der eucharistischen Symbol-
wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206

II. Die vierfache Symboldimension von Mahl, Brot und Wein 209

Sakrament der Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222

I. Die Feier der Eucharistie und das gottesdienstliche Leben
der Gemeinden: Offene Fragen – notwendige Antworten . 223

1. Offene Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224

2. Den Gottesdienst neu entdecken und erschließen . . . 225

3. Die grundlegende Bedeutung der sonntäglichen Feier
der Eucharistie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

4. Alle Getauften sind zur tätigen Mitfeier der Eucharistie
berufen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

5. Der unverzichtbare Dienst des Priesters . . . . . . . . 231

6. Laien als Mitarbeiter am priesterlichen Dienst . . . . . 232

7. Der Dienst der Verkündigung innerhalb der Liturgie . 233

8. Die Bedeutung der Wort-Gottes-Feiern . . . . . . . . . 235

9. Gottesdienstliche Feiern an Werktagen . . . . . . . . . 236

10. Die Feier der Eucharistie als Feier der Kirche . . . . . . 238

II. Jesus Christus beim Brotbrechen erkennen:
Eine Meditation zu Lukas 24, 13–35 . . . . . . . . . . . . . 239

1. Die Erfahrung der Jünger auf demWeg nach Emmaus 239

2. Die Emmaus-Erfahrung im Zeugnis der Kirche . . . . 240

3. Die Emmaus-Erfahrung in der Gegenwart . . . . . . . 242

4. Konsequenzen der Emmaus-Erfahrung . . . . . . . . . 242

III. Die Gegenwart Jesu Christi in der Eucharistie:
Eine Meditation zu Johannes 6 . . . . . . . . . . . . . . . 244

1. Hunger nach Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244

2. Heil in Jesus Christus . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

Inhalt

8



WK_GS 10 (30610) / p. 9 / 4.5.10

3. Die Realpräsenz Jesu Christi in der Eucharistie . . . . . 246

4. Jesus Christus: Speise fürs ewige Leben . . . . . . . . . 249

IV. Ökumene des Lebens und Eucharistiegemeinschaft:
Perspektiven für die Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . 251

1. Biblische Grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251

2. Fundamente einer Ökumene des Lebens . . . . . . . . 252

3. Ökumenische Zwischensituation . . . . . . . . . . . . 254

4. Ökumene als Wachstumsprozess . . . . . . . . . . . . 255

5. Praktische Möglichkeiten einer Ökumene des Lebens . 257

6. Die Frage der Eucharistiegemeinschaft . . . . . . . . . 259

7. Geistliche Ökumene als Herz der ökumenischen
Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 260

8. Wohin unterwegs? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263

9. Ökumene in weltweiter Perspektive . . . . . . . . . . 264

10. Hoffnung, die nicht zuschanden wird . . . . . . . . . 266

V. Sakrament der Einheit – Vielfalt der Aspekte:
Theologische Grundlagenbesinnung auf die Eucharistie . 266

1. Die Eucharistie als Testament Jesu . . . . . . . . . . . 266

2. Die Eucharistie als Gedächtnis (Anamnese) . . . . . . 272

3. Die Eucharistie als Danksagung und Opfer . . . . . . . 276

4. Die Eucharistie als Epiklese (Anrufung des Heiligen
Geistes) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

5. Die Eucharistie als communio . . . . . . . . . . . . . . 282

6. Die Eucharistie als eschatologisches Zeichen . . . . . . 287

7. Die Eucharistie – die Summe des christlichen
Heilsmysteriums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 288

VI. Eucharistie – Sakrament der Einheit:
Zum inneren Zusammenhang von Eucharistie und Kirche 290

1. Die ›Sache‹ der Eucharistie . . . . . . . . . . . . . . . 290

2. Einheit versus Vielheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293

3. Die universal-kosmische Dimension der Eucharistie . . 296

4. Eucharistie als Opfer: Gemeinschaft unter dem Kreuz . 298

5. Der innere Zusammenhang von Eucharistie und
Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 302

6. Eucharistie und Ökumene . . . . . . . . . . . . . . . . 308

Inhalt

9



WK_GS 10 (30610) / p. 10 / 4.5.10

Der Weg der eucharistischen Ekklesiologie in der
katholischen Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 314

I. Entstehung in der orthodoxen Theologie . . . . . . . . . 314

II. Biblische und historische Grundlagen . . . . . . . . . . . 318

III. Die Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils . . . . . . . 320

IV. Die nachkonziliare lehramtliche und theologische
Rezeption . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323

V. Offene Probleme und künftige Aufgaben . . . . . . . . . 327

VI. Abschließende Betrachtung . . . . . . . . . . . . . . . . 332

Busse

Beichte außerhalb des Beichtstuhls? . . . . . . . . . . . . . . 337

I. Die Sünden vergebende Kraft des Wortes Gottes . . . . . 338

II. Die Laienbeichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340

III. Die allgemeine Beichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 343

Wesen und Formen der Buße
Gedanken zur Erneuerung der kirchlichen Bußpraxis . . . . . 347

I. Der Glaube als Seele der Buße . . . . . . . . . . . . . . . 348

1. Buße als Gnade Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348

2. Buße als personale Hinwendung zu Gott . . . . . . . . 350

3. Buße als Nachfolge Christi . . . . . . . . . . . . . . . 352

II. Die Liebe als Gestalt der Buße . . . . . . . . . . . . . . . 354

1. Die Nächstenliebe als Form der Gottesliebe und
der Buße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 354

2. Das Sakrament als kirchliche Gestalt der Buße . . . . . 356

III. Neue Formen der kirchlichen Buße . . . . . . . . . . . . 358

1. Wandelbares und Unwandelbares am Sakrament
der Buße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 358

2. Sakramentale Vorformen der Buße . . . . . . . . . . . 359

3. Die sakramentale Vollform der Buße . . . . . . . . . . 363

4. Christliche Buße in dieser Zeit . . . . . . . . . . . . . 367

Inhalt

10



WK_GS 10 (30610) / p. 11 / 4.5.10

�berlegungen zur Erneuerung der christlichen und
kirchlichen Buße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369

I. Der personale Vollzug der Buße . . . . . . . . . . . . . . 370

1. Buße als Grundentscheidung und Grundhaltung des
Christen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 370

2. Die Frohbotschaft von der Buße . . . . . . . . . . . . 373

3. Buße als Gestalt der christlichen Freiheit . . . . . . . . 376

II. Die sakramentale Gestalt der Buße . . . . . . . . . . . . . 380

1. Geschichtliche Variable . . . . . . . . . . . . . . . . . 380

2. Theologische Konstanten . . . . . . . . . . . . . . . . 385

3. Bußsakrament und Bußfeier . . . . . . . . . . . . . . 388

Anthropologische Aspekte der Buße . . . . . . . . . . . . . . 392

I. Die theologische Bedeutung der anthropologischen
Aspekte der Buße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 392

II. Die gegenwärtige Krise der anthropologischen
Voraussetzungen der Buße . . . . . . . . . . . . . . . . . 394

III. Erneuerungen der anthropologischen Voraussetzungen
der Buße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401

IV. Die Buße als wahre Weisheit . . . . . . . . . . . . . . . . 406

Die Kirche als Ort der S�ndenvergebung . . . . . . . . . . . . 411

I. Die Botschaft von der Vergebung der Sünden . . . . . . . 411

II. Christliches Leben aus der Vergebung . . . . . . . . . . . 414

III. Die Vollmacht zur Vergebung der Sünden . . . . . . . . . 417

Christliche Ehe

Die Verwirklichung der Kirche in Ehe und Familie
�berlegungen zur Sakramentalit�t der Ehe . . . . . . . . . . . 425

I. Das Wesen des Sakraments im Allgemeinen . . . . . . . . 426

II. Anthropologischer Zugang zu den theologischen Aussagen
über die Ehe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 432

Inhalt

11



WK_GS 10 (30610) / p. 12 / 4.5.10

III. Einordnung der Ehe in die Schöpfungs- und
Erlösungsordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 436

IV. Theologische Begründung der Lehre von der
Sakramentalität der Ehe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 444

Zur Theologie der christlichen Ehe . . . . . . . . . . . . . . . 453

I. Die menschlichen Werte der Ehe . . . . . . . . . . . . . . 455

1. Die klassische Wesensbestimmung der Ehe . . . . . . 455

2. Umbruch im Verständnis der Ehe: Chance und Krise . 459

3. Ansätze zu einem neuen Verständnis . . . . . . . . . . 463

II. Die sakramentale Würde der Ehe . . . . . . . . . . . . . 471

1. Heilsgeschichtliche Begründung: Einheit von
Schöpfung und Erlösung . . . . . . . . . . . . . . . . 471

2. Wesen der Sakramentalität der Ehe . . . . . . . . . . . 479

III. Einheit und Unauflöslichkeit der Ehe . . . . . . . . . . . 487

1. Das Wort Jesu von der unbedingten Treue . . . . . . . 487

2. Die kirchliche Praxis in Schrift und Tradition . . . . . 491

3. Gegenwärtige pastorale Probleme . . . . . . . . . . . . 502

IV. Die christliche Ehe in der modernen Gesellschaft . . . . . 510

1. Verhältnis von kirchlicher Trauung und Ziviltrauung . 510

2. Die Ehe als Sakrament des Glaubens . . . . . . . . . . 515

Familie als Hauskirche
Was heißt Ehe als Sakrament? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 520

I. Die Dimension der Liebe zwischen Mann und Frau . . . . 520

II. Die Ehe als Sakrament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 522

III. Ehe und Familie als Hauskirche . . . . . . . . . . . . . . 526

IV. Jugend und Ehe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 528

Bibliographische Nachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 532

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 535

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 542

Inhalt

12



WK_GS 10 (30610) / p. 13 / 4.5.10

Vorwort

Die Liturgie ist das schlagende Herz der Kirche. So konnte es nicht
ausbleiben, dass mich dieses Thema seit meiner Jugend- und Studen-
tenzeit beschäftigte. Damals wuchs uns durch Romano Guardini und
Josef Andreas Jungmann die Liturgische Bewegung und Erneuerung
ans Herz. Dieses Thema beschäftigte mich wieder in regelmäßigen
Vorlesungen über die Theologie der Sakramente während der über
20 Jahre meiner akademischen Tätigkeit. Während der Zeit als Bischof
gehörte es zu den Höhepunkten, an Sonn- und Feiertagen feierlich
gestalteten Liturgien vorzustehen; zugleich trug ich Verantwortung
für die rechte Gestaltung der Liturgie in den Pfarreien der Diözese.
Im letzten Jahrzehnt durfte ich in den Begegnungen mit den ortho-
doxen Kirchen vieles von deren tiefem Verständnis des liturgischen
Mysteriums lernen. In den Gesprächen mit den evangelischen Christen
war der schwierige Weg zu einem gemeinsamen Verständnis und zur
gemeinsamen Feier der Eucharistie ein beständiges Anliegen. Selbst-
verständlich wirkt die Frage nach Theologie, Spiritualität und Gestal-
tung der Liturgie auch in die tägliche Feier der Eucharistie hinein,
welche die Mitte priesterlicher Existenz ist.
Der grundlegende erste Beitrag über Aspekte einer Theologie der Li-

turgie wurde im letzten Jahr angesichts der neueren, teilweise heftigen
Diskussionen um die nachkonziliare Erneuerung der Liturgie geschrie-
ben. Dabei wollte ich weder von einer Polemik gegen teilweise uner-
trägliche, eigenmächtige, die Liturgie banalisierende Missbräuche aus-
gehen, nochwollte ichmich in eineAuseinandersetzungmitVersuchen
einer Rückkehr zu vorkonziliaren Formen verwickeln lassen. Die ge-
genwärtigen Diskussionen um die lateinische Sprache, um Hand- oder
Mundkommunion, Zelebrationsrichtung, sogenannten alten oder er-
neuerten Ritus betreffen im Grunde Symptome, aber erfassen nicht
die tiefere Krise der Liturgie in unserer postmodernen Gesellschaft.

13



WK_GS 10 (30610) / p. 14 / 4.5.10

Eine grundlegende Besinnung auf Geist und Wesen der Liturgie
schien mir in dieser Situation angemessener zu sein. Dies ist nur in
dem großen Strom einer lebendigen liturgischen Tradition möglich,
die immer wieder der Erneuerung bedarf. DiesenWeg der Erneuerung
ist schon das Trienter Konzil wie auch in unserer Zeit das Zweite Vati-
kanische Konzil gegangen. Allein aus dem Geist der lebendigen Tradi-
tion, wie Johann Adam Möhler und John Henry Newman sie verstan-
den, kann eine Verständigung in der teilweise sinnlos festgefahrenen
Diskussion möglich werden.
Die übrigen in diesem Band versammelten Beiträge gehen auf

verschiedene Phasen meiner Beschäftigung mit der Liturgie der Sakra-
mente zurück. Sie beschränken sich auf die beiden ›großen Sakramen-
te‹ Taufe und Eucharistie, das Sakrament der Ehe sowie auf das gegen-
wärtig leider sehr vernachlässigte Sakrament der Buße. Die Beiträge
zum Sakrament der Weihe finden sich in dem bereits veröffentlichten
Band über Die Kirche und ihre Ämter, die Beiträge zur ökumenischen
Diskussion um Taufe, Eucharistie und Amt in späteren Bänden folgen.

Für die Betreuung der Veröffentlichung habe ich den beiden Heraus-
gebern, Professor P. Dr. George Augustin und Prälat Dr. Klaus Krämer,
den Mitarbeitern des Kardinal Walter Kasper Instituts in Vallendar,
Dr. Ingo Proft und Dipl.-Theol. Stefan Ley, sowie im Verlag Herder
Herrn Dr. Bruno Steimer herzlich zu danken. Meiner Schwester Pro-
fessor Dr. Hildegard Kasper und Herrn Professor Dr. Manfred Probst,
Vallendar, danke ich für die eingehende Durchsicht des Manuskripts
über die Aspekte einer Theologie der Liturgie.

Rom, am Fest der Taufe des Herrn 2010 Kardinal Walter Kasper

Vorwort

14



WK_GS 10 (30610) / p. 15 / 4.5.10

Aspekte einer Theologie der Liturgie
Liturgie angesichts der Krise der Moderne –

für eine neue liturgische Kultur

Worum es bei der liturgischen Erneuerung heute geht

Die Liturgie ist das Herz der Kirche. Deshalb verwundert es nicht, dass
die auf die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
folgende liturgische Reform die folgenreichste aller nachkonziliaren
Reformen war. Wie keine andere Reform hat sie das Gesicht der
Kirche nach dem Konzil geprägt. Wie keine andere hat sie freilich
auch von Seiten traditionalistischer Kreise erbitterte Kritik erfahren.
Die Liturgiekonstitution ist nicht unvermittelt vom Himmel ge-

fallen. Sie wurde durch die liturgische Erneuerungsbewegung seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts und vor allem zwischen den beiden Welt-
kriegen vorbereitet.1 Die Liturgiekonstitution bezeichnete diese pasto-
ralliturgische Erneuerungsbewegung als Durchgang des Heiligen Geis-
tes durch die Kirche.2 Sie wollte den Glauben der Gläubigen vertiefen
und stärken, zur Einheit aller Christen beitragen und die wandelbaren
Einrichtungen der Kirche den Notwendigkeiten unseres Zeitalters bes-

1 Die liturgische Erneuerung ist im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert von
Klöstern wie Solesmes (Prosper Guéranger), Beuron (Anselm Schott), Cheveto-
gne (Lambert Beauduin), und Maria Laach (Odo Casel, Ildefons Herwegen) aus-
gegangen. Im deutschsprachigen Raum waren vor allem Romano Guardini, Jo-
hannes Pinsk, Pius Parsch, Josef Andreas Jungmann u. a. führend. Ihre Anliegen
fanden eine erste Bestätigung durch Papst Pius X. im Motu proprio Tra le solleci-
tudini (1903), wo sich der Ausdruck »actuosa communicatio« bzw. »Participatio
actuosa« erstmals findet, und später durch Papst Pius XII. in der Enzyklika Me-
diator Dei (1947) und 1955 durch die Reform der Heiligen Woche. Ähnliche
Bewegungen finden sich in der anglikanischen Oxford-Bewegung wie im Raum
der evangelischen Kirche in der Berneuchener Bewegung und in der Michaels-
bruderschaft.
2 SC 43.

15



WK_GS 10 (30610) / p. 16 / 4.5.10

ser anpassen und so einen Beitrag leisten zur missionarischen Aus-
strahlung des kirchlichen Lebens.3

Um dieser Zielsetzung zu entsprechen, hat die Liturgiereform nach
dem Konzil Lesung und Verkündigung des Wortes Gottes in der Li-
turgie und die aktive Beteiligung der ganzen Gemeinde gefördert so-
wie den Gebrauch der Volkssprache und die der Gemeinde zugewand-
te Zelebration ermöglicht. Diese Reformen sollten die Liturgie
zugänglicher machen und verständlicher gestalten und den Gemein-
schaftscharakter der Liturgie zum Ausdruck bringen.
Die Reformen haben viele gute Früchte getragen. Sie sind von der

großen Mehrheit der praktizierenden Gläubigen positiv aufgenom-
men worden. Doch die Tatsache, dass die Kirchen leerer geworden
sind, dass über Formlosigkeit und Missbräuche geklagt wird und die
Liturgie vielen Zeitgenossen nichts mehr zu bedeuten scheint, ist un-
bestreitbar. Auch wenn die Schwierigkeiten und Missbräuche den
Wert und dieWirksamkeit der Liturgiereform nicht verdunkeln, müs-
sen wir dennoch feststellen, dass wir das vom Konzil gesteckte Ziel
bisher nicht erreicht haben. Es stellt sich darum die Frage: Wie kann
und wie soll es weiter gehen?
Liturgische Erneuerungen hat es in der Geschichte immer wieder

gegeben und wird es auch in Zukunft geben. Liturgische Erneuerung
tut auch heute not. Josef Andreas Jungmann hat in seinem Epoche
machenden Werk Missarum sollemnia (1948) überzeugend heraus-
gestellt, dass die konkrete Gestalt der Liturgie etwas geschichtlich Ge-
wordenes ist. Das gilt von der vorkonziliaren, sogenannten tridenti-
nischen Gestalt der Liturgie ebenso wie von ihrer nachkonziliaren
Gestalt.
Das bedeutet nicht, dass man die Liturgie immer wieder neu er-

finden und sie dem jeweiligen Geschmack anpassen kann. In der Li-
turgie handelt die Kirche nicht nur, in ihr drückt sich ihr im Pascha-
geheimnis von Tod und Auferstehung Jesu Christi gründendes Wesen
aus. Jede Liturgiereform ist darum eine Operation am schlagenden
Herzen der Kirche. In ihrer Substanz ist die Liturgie göttliche Stiftung.
Sie ist Gedächtnis von Gottes ein für alle Mal geschehenen Heilstaten,
die in der liturgischen Feier immer wieder neu vergegenwärtigt wer-

Aspekte einer Theologie der Liturgie

3 SC 1.

16



WK_GS 10 (30610) / p. 17 / 4.5.10

den. Erinnerung und Wiederholung sind darum ein Grundgesetz der
Liturgie.
So steht die Liturgie weder dem Zelebranten, noch der feiernden

Gemeinde, liturgischen Kommissionen und Ausschüssen, auch nicht
der Kirche und dem Papst einfach zur freien Verfügung. Jede Erneue-
rung muss von einer Besinnung auf den Sinn und auf das Wesen der
Liturgie ausgehen. Genau dies geschah in der Liturgiekonstitution des
letzten Konzils. Die Antwort auf die Frage, wie es weitergehen kann,
heißt darum nicht: Bruch mit der Tradition und Neuerung, sondern
Erneuerung aus dem Geist der Liturgie und ihrer Tradition, welche
eine lebendige Tradition ist. Eine solche liturgische Erneuerung wird
dann zu der notwendigen kirchlichen Erneuerung führen.
Die liturgische Erneuerungsbewegung nach dem Ersten Weltkrieg

hatte noch ein zweites, eng damit verbundenes Anliegen. In der pro-
grammatischen Schrift von Romano Guardini Vom Geist der Liturgie
(1918) wird deutlich, dass die Liturgische Bewegungmit der damaligen
Jugendbewegung (besonders Quickborn und der Bund Neudeutsch-
land) verbunden war. Sie erstrebte in der damals aufbrechenden Krise
der bürgerlichen Gesellschaft eine ganzheitliche kulturelle Erneue-
rung aus dem Geist der Liturgie. Dieser Gedanke steht auch im Hin-
tergrund der Liturgiekonstitution des Konzils. Diese will dazu beitra-
gen, dass die Kirche als aufgerichtetes Zeichen unter den Völkern
erscheint.4

Nun ist unsere Situation nicht mehr die nach dem Ersten Welt-
krieg, auch nicht mehr die zur Zeit des Konzils. Die gesellschaftliche
Krise hat sich in der fortgeschrittenen Säkularisierung unserer spät-
oder postmodernen Situation wesentlich verschärft. Erst wenn wir die
kirchliche Krise in den Zusammenhang der gesellschaftlichen Krise
stellen, wird uns die ganze Dramatik der gegenwärtigen Situation be-
wusst. Denn in menschheitsgeschichtlicher Perspektive ist der Kult die
Seele der Kultur. Wenn mit dem Kult die Ehrfurcht vor dem Heiligen
zerfällt, dann verliert die Kultur ihre Seele. Sie wird dann über kurz
oder lang selbst zerfallen.
Die Erneuerung der Liturgie und eine neue liturgische Kultur ist

darum weit mehr als ein kirchliches Insider- oder Expertenproblem.
Die Erneuerung muss aus einer theologischen Besinnung kommen

Aspekte einer Theologie der Liturgie

4 SC 2.

17



WK_GS 10 (30610) / p. 18 / 4.5.10

und in kritischer wie konstruktiver Auseinandersetzung mit dem Geist
der Zeit geschehen. Im Folgenden geht es daher nicht so sehr um kon-
krete Reformvorschläge, an denen kein Mangel ist, sondern um Be-
sinnung auf Geist und Sinn der Liturgie angesichts der Krise der Mo-
derne.

I. Die Feier des Sabbat: Begründung der Liturgie in der Schöpfung –
Die sakramentale Struktur der Zeit

1. Der Sabbat – die Ruhe Gottes als Segen für eine ruhelose Welt

Wenn die Bibel vom Gottesdienst spricht, dann sieht sie ihn nicht in
einem geschichtlichen Stiftungsakt begründet, etwa beim Passahmahl
beim Auszug Israels aus Ägypten oder beim letzten Abendmahl, das
Jesus mit seinen Jüngern gehalten hat. Die Bibel hat einen längeren
Atem und greift bis an den Uranfang aller Dinge, bis an den Anfang
der Schöpfung zurück. Sie stellt den Gottesdienst in einen universalen
kosmischen Zusammenhang und sieht ihn bereits in der Schöpfungs-
ordnung grundgelegt.
Am Schluss der Schöpfungserzählung im Buch Genesis heißt es,

dass Gott nach der Vollendung seines Werkes am siebten Tag ruhte.
Diese Ruhe wird als die Vollendung der Schöpfung bezeichnet (Gen
2, 2). Man kann fragen: Was war da noch zu vollenden, nachdem alles
vollendet war? Was fehlte noch? Die Antwort eines Rabbiners lautet:
die Ruhe.
Schon die Bibel kennt die Erfahrung, dass das Leben des Menschen

ein ständiger Wechsel ist zwischen Geburt und Tod, Arbeit und Ruhe,
Wachen und Schlafen, Freude und Leid, Suchen und Finden. Der Pre-
diger stellt resigniert fest: »Es gibt keine Ruhe für den Menschen, we-
der bei Tag noch bei Nacht« (Koh 8, 16). Man kann die Freude des
Augenblicks genießen, aber sie vergeht schnell (2, 24; 9, 7–10). So bleibt
die Sehnsucht nach Ruhe, die kein Ende kennt, sondern Vollendung
bedeutet.
Wenn nun in der Genesis von der Ruhe Gottes als Vollendung der

Schöpfung die Rede ist, dann darf man diese Ruhe selbstverständlich
nicht banal als Untätigkeit und als zufriedenes Ausruhen nach voll-
endeter Tat, auch nicht als ein Kräftesammeln für neue Taten verste-

Aspekte einer Theologie der Liturgie

18



WK_GS 10 (30610) / p. 19 / 4.5.10

hen. Beides, das Ausruhen von der Tat wie das Kräftesammeln für
neue Taten, hat Gott nicht nötig. Gott ruht in göttlicherWeise. Er ruht
in sich selbst, denn bei ihm gibt es kein Werden und Vergehen. Au-
gustinus sagt in seinen Überlegungen über die Zeit am Ende seiner
Bekenntnisse: »Quoniam tua quies tu ipse es«, »Du bist deine Ruhe
selbst«5.
Damit ist die Antwort auf die Frage gegeben, was der Welt nach

Vollendung der Schöpfung an Vollendung fehlte. Anders als Gott ruht
die Welt nicht in sich. Sie ist ruhelos und kommt darum erst in Gott
zur Ruhe. Wenn die Schöpfungserzählung von der Vollendung der
Schöpfung in der Ruhe Gottes spricht, dann will sie damit sagen, dass
die Schöpfung mit all ihrer wunderbaren Ordnung, Schönheit und
Pracht auf ihre endgültige Vollendung in der Ruhe in Gott hingeord-
net ist. Das Proton der Schöpfung spannt sich aus auf ein Eschaton, auf
die endgültige, alles vollendende Wirklichkeit. Die Sabbatruhe ist
schon jetzt Teilhabe an der Ruhe Gottes und an der Vollendung der
Welt.
Die Bibel nennt diese Vollendung aller Wirklichkeit an vielen Stel-

len mit einem der biblischen Grund- und Schlüsselworte ›schalom‹.
Schalom bedeutet Frieden in einem alles umfassenden Sinn: Frieden
im Menschen und zwischen den Menschen, Frieden im Volk und zwi-
schen den Völkern, Friede in der Natur und im Kosmos. Solcher Friede
wird als Ruhe in der Ordnung aller Wirklichkeit6 und wird als voll-
kommenes Glück verstanden. In diesem Sinn spricht er vom »Frieden
der Ruhe, Frieden des Sabbat, Frieden ohne Abend«7. Die Bibel kann
sogar sagen: Jahwe selbst ist Friede (Ri 6, 24).

2. Die Sabbatordnung als Ordnung der Freiheit

Der eschatologische Friede ist für die Bibel nicht reine Sehnsucht oder
gar eine bloße Vertröstung; er ist keine utopische, nie zu erreichende
Wirklichkeit. Er ragt vielmehr, und das ist das Verheißungsvolle an
der Aussage der Genesis, schon jetzt in die Welt herein und will schon

Die Feier des Sabbat

5 Aug. conf. XIII, 38, 53.
6 Aug. civ. XIX, 13.
7 Aug. conf. XIII, 50.

19



WK_GS 10 (30610) / p. 20 / 4.5.10

jetzt in ihr Platz greifen. Der siebte Tag, der Sabbat, ist für die Bibel
eine Vorwegnahme des eschatologischen Friedens. Er ist mitten im
Getriebe, in der Hast und Hetze der Welt die Vergegenwärtigung der
Ruhe Gottes und als solcher ein wahrer Segen für den Menschen.
Deshalb sagt die Schöpfungserzählung, dass Gott den siebten Tag

segnet und ihn als heilig erklärt (Gen 2, 2 f.). ›Heilig erklären‹ bedeutet
im Sinn der Bibel soviel wie aussondern. Gott sondert also einen Tag
aus; er nimmt ihn heraus aus dem normalen Gang und Betrieb, aus all
der Unrast und Hetze. Das Heilige ist die Unterbrechung des Alltägli-
chen. Das Heilige ist das der menschlichen Aktivität Entzogene, das
Unverfügbare, ganz andere, das Göttliche.
Durch diese Unterbrechung und Aussonderung gibt Gott der Zeit

eine Ordnung und einen Rhythmus. Der Lauf der Zeit ist jetzt nicht
mehr chaotisch oder eine lange Spanne. Es gibt nun alltägliche und
heilige Zeit, Arbeits- und Ruhezeit, Alltag und Feiertag. Diese Ord-
nung ist nicht menschliche Setzung und Satzung, sondern Schöp-
fungsordnung Gottes. Sie ist jeder menschlichen Ordnung vorgegeben
und jeder Willkür entzogen. Sie gilt nicht allein für Israel, sie gilt
universal. Sie ist Gottes heilige, Segen bringende Ordnung für die
Menschheit.
Das biblische Sabbatgebot (Ex 20, 8–11; Dtn 5, 12 f.) deutet diesen

Segen in doppelter Weise. Zum einen ist der Sabbat ursprünglich die
Freiheit vom Frondienst in Ägypten (Dtn 5, 15). Er ist ein Tag der Frei-
heit von der Last der Arbeit, ein Tag des Atemschöpfens und der Er-
holung für Mensch und Vieh (Ex 23, 12). An diesem Tag sollen wir uns
nicht als Arbeitssklaven, sondern als freie Menschen fühlen. Zum an-
deren ist der Sabbat in dem tieferen Sinn ein Tag des Ausspannens,
dass wir uns über die Unrast der Welt hinaus ausspannen und uns
erheben, alles rein Weltliche hinter uns lassen, es übersteigen, um die
Sabbatruhe Gottes nachzuahmen und an ihr teilzuhaben.
Segen bedeutet in der Bibel Leben, Wohlergehen, Glück, Freude

und Frieden. So ist der Sabbat Tag der Wonne durch die Teilhabe an
der Wonne Gottes (Jes 58, 13), Tag der Vorfreude und des Vor-
geschmacks der endgültigen Teilhabe an Gottes Ruhe im kommenden
Reich Gottes (Jer 17, 25 f.). Der Sabbat ist sozusagen ein Atom Ewigkeit
in der Zeit, ein Stück Himmel auf Erden. Er ist Zeichen des Bundes
Gottes mit seinem Volk (Ex 31, 12–17; vgl. Ez 20, 12).
Wer schon einmal an einer jüdischen Sabbatfeier teilnehmen durf-

Aspekte einer Theologie der Liturgie

20



WK_GS 10 (30610) / p. 21 / 4.5.10

te und dabei erfahren konnte, wie der Sabbat von gläubigen Juden
willkommen geheißen wird, wie er im Kreis der Familie oder der Kul-
tusgemeinde begangen und gefeiert wird, der kann eine Ahnung da-
von bekommen, dass der Sabbat für gläubige Juden alles andere ist als
eine Bürde und eine Last. Er ist für sie vielmehr ein Tag der Freiheit
und der Befreiung, ein Tag der Freude und des Friedens.

3. Vom Sabbat zum Sonntag

Auch Jesus hat den Sabbat gehalten. Er hat am Sabbat die Synagoge
besucht und am Synagogengottesdienst teilgenommen (Mk 1, 21). Er
hat den Sabbat keineswegs aufgehoben. Seine Kritik galt nicht dem
Sabbat als solchem, sondern der gesetzlichen Sabbatpraxis, die aus
dem Sabbat statt eines Segens und einer Freude eine Last machte. Er
wollte den ursprünglichen frei- und froh machenden Sinn des Sabbats
wieder herausstellen: »Der Sabbat ist für den Menschen da, nicht der
Mensch für den Sabbat« (Mk 2, 27). Aus diesem Grund hat für ihn das
Gebot der Liebe den Vorrang vor der formellen Sabbatruhe (Mt 12, 5;
Lk 13, 10–16; 14, 1–5).
Da der Sabbat für die Juden Gottes Ordnung und Anordnung ist,

musste seine Aussage, der Menschensohn sei Herr über den Sabbat
(Mk 2, 28), als anstößig, ja als gotteslästerlich empfunden werden.
Denn damit beanspruchte Jesus eine gottgleiche Stellung, was für jü-
dische Ohren Gotteslästerung war. Diese Gotteslästerung wurde
Grund zur Anklage gegen ihn (Joh 5, 9–18; 9, 16). So wurde er als Sab-
batbrecher und Gotteslästerer zum Tod verurteilt.
Nach christlichem Glauben ist Jesus durch den Tod am Kreuz hin-

durch in der Auferweckung von den Toten endgültig in die Ruhe Got-
tes eingegangen. Damit hat die verheißene Vollendung der alten
Schöpfung in der neuen Schöpfung begonnen (2 Kor 5, 17; Gal 6, 15).
Mit Ostern ist ein neuer Anfang gemacht und eine neue Zeitrechnung
gesetzt. Mit Ostern hat der Mensch und die ganze Schöpfung, die noch
seufzt und noch in Wehen liegt, die Hoffnung, endgültig zur Freiheit
der Kinder Gottes befreit zu werden (Röm 8, 21–23) und in die verhei-
ßene ewige Sabbatruhe einzugehen (Hebr 4, 1–11). Konkret sind wir
durch die Taufe in Tod und Auferstehung Jesu hinein genommen
(Röm 6, 3–11).

Die Feier des Sabbat

21



WK_GS 10 (30610) / p. 22 / 4.5.10

Da mit Ostern die neue Schöpfung angebrochen und der Auf-
erstandene am ersten Wochentag den Jüngern erschienen ist (Joh
20, 19.26), sind die Christen schon bald nach Ostern dazu übergegan-
gen, anstelle des Sabbat den Tag der Auferstehung als Tag des Herrn
(Offb 1, 10)8 zu begehen und an diesem Tag das Herrenmahl (1 Kor
11, 20) zu feiern. Diese Praxis, sich am ersten Wochentag zum Brotbre-
chen zu versammeln, wird uns schon früh berichtet (Apg 20,7; vgl.
1 Kor 16, 2). Der Sonntag galt nun als der kleine wöchentliche Ostertag.
Da die Auferstehung das Ursprungsereignis des christlichen Glaubens
ist (1 Kor 15, 14), konnte der Märtyrerbischof Ignatius von Antiochien
das Christsein als Leben gemäß dem Tag des Herrn bezeichnen.9 Au-
gustinus nennt den Sonntag gar das Ostersakrament10 und das Zweite
Vatikanische Konzil nennt ihn den Ur-Feiertag und bezeichnet ihn als
Fundament und Kern des ganzen liturgischen Jahres.11

Nach der konstantinischen Wende wurde der christliche Zeit- und
Wochenrhythmus durch die staatliche Gesetzgebung anerkannt und
allgemeinverbindlich gemacht. Daraus hat sich die christliche Sonn-
und Feiertagskultur entwickelt. Die nunmehr gesetzlich verordnete
Ruhe von der Arbeit sollte Raum geben für gottesdienstliches Freisein
für Gott. Nicht private Liebhabereien, sondern die gottesdienstliche
Feier sollte den Tag der Ruhe ausfüllen. Als Tag, der dem Gottesdienst
vorbehalten ist, ist der Sonntag zugleich ein Dienst am Menschen und
an seiner wahren Freiheit. Indem der Mensch Gott als Herrn der Zeit
anerkennt, wird ihm Freizeit geschenkt, die deutlich macht, dass er
kein Arbeitstier und kein Arbeitssklave ist, sondern von Gott her und
vor Gott ein Freier ist. Gerade aufgrund ihres religiösen Sinns haben
die Sonn- und Feiertage also auch eine zutiefst humane Bedeutung.
Im liturgischen Jahr und im kirchlichen Stundengebet kommt die-

se Ordnung und Kultur der Zeit klassisch zum Ausdruck. In der Regel
des heiligen Benedikt, die mit grundlegend für die europäische Kultur
geworden ist, sind der Ablauf des Tages durch die Gottesdienstzeiten,
der Ablauf der Woche durch den Sonntag und der Ablauf des Jahres
durch die großen Festzeiten strukturiert. Um dieser heilsamen Grund-

Aspekte einer Theologie der Liturgie

8 Vgl. Did. 14, 1.
9 Ign. Magn. 9, 1.
10 Aug. in Jo. XX, 20, 2.
11 SC 106.

22



WK_GS 10 (30610) / p. 23 / 4.5.10

ordnung willen gilt nach der Regel des heiligen Benedikt, dass dem
Gottesdienst nichts vorgezogen werden darf.12

4. Säkularisierung der Zeit

In den Klöstern gilt diese Regel bis heute. Für heutige Weltleute da-
gegen scheint sie einer vergangenen und versunkenen Welt anzuge-
hören. Denn in der modernen Welt steht am Anfang nicht mehr das
Ordnung gebende Wort, sondern die eigene Tat (so Goethes Faust).
Der Mensch lebt nicht mehr in der ihm vorgegebenen Ordnung der
Zeit. Er will die Ordnung der Zeit nicht mehr aus den Händen Gottes
empfangen, er ist selbst zum Schöpfer seiner Welt geworden und hat
sich zum Herrn seiner Zeit gemacht. Solche Zeitsouveränität ist ihm
ein hohes Gut geworden. Doch eben indem wir in unserer modernen
Industrie- und Arbeitskultur die bis dahin gültige Feierkultur den
Gesetzmäßigkeiten von Wirtschaft und Produktion geopfert haben,
haben wir unsere Zeitsouveränität schon wieder verloren.
Nichts drückt die Säkularisation deutlicher aus als die Tatsache,

dass der Sonntag nicht mehr der erste Tag der Woche und nicht mehr
gleichsam deren Vorzeichen ist. Er ist zu einem Teil des Wochenendes
degradiert worden. So ist er in der Regel zwar ein freier Tag, aber kein
Feiertag mehr. So haben Bestrebungen eine gewisse innere Kon-
sequenz, den Sonntag als freien Tag ganz abzuschaffen und die freien
Tage je nach den Bedürfnissen über die Woche zu verteilen oder die
Arbeitszeit zu flexibilisieren und das Sonntagsarbeitsverbot zu lo-
ckern. Die Folgen wären alles andere als human. Es gäbe am Ende für
Familien und Freunde keinen Tag mehr, an dem alle gemeinsam frei
haben, zusammen sein und zusammen feiern könnten.
Die Auflösung des schöpfungsgemäßen Zeitrhythmus gehört zu

den Inhumanitäten der Gegenwart. Wir leben nicht mehr in der na-
türlichen, sondern in einer künstlichenWelt, in der wir die Nacht zum
Tag und den Tag zur Nacht machen. Das zwingt uns, die leer und
amorph gewordene Zeit, besonders die religiös leer und inhaltslos ge-
wordene Freizeit selbst auszufüllen. Nachdem der Sonntag einem gro-
ßen Teil der Bevölkerung nicht mehr zum Gottesdienst dient, muss er

Die Feier des Sabbat

12 Kap. 43.

23



WK_GS 10 (30610) / p. 24 / 4.5.10

mit eigenen kulturellen, sportlichen und politischen Freizeitaktivitä-
ten ausgefüllt werden. Die Freizeit wird so mit hohen Erwartungen
und Ansprüchen befrachtet, die neue Zwänge zur Folge haben. Nicht
umsonst hat man das Wort vom Freizeitstress geprägt. Der Wegfall
des religiösen Sinns des Sabbats beziehungsweise Sonntags, der Ruhe
und Frieden schenken sollte, versetzt uns so aufs Neue in Unruhe. Der
Segen einer vorgegebenen Ordnung, die man nicht macht und nicht
immer wieder neu erfindet, in die man sich vielmehr einschwingt und
in der man sich geborgen weiß, ist dahin. Wir sind einer sich beschleu-
nigenden Zeit ausgeliefert, in der wir keine Zeit mehr haben und nicht
mehr zur Ruhe kommen.
Die Kirche ist dem veränderten säkularisierten Zeitrhythmus aus

pastoralen Gründen entgegen gekommen. Sie hat eucharistische
Abend- und Vorabendgottesdienste, teilweise auch Nachmittagsgot-
tesdienste eingeführt. Das war und ist pastoral notwendig und kann
nicht kurzfristig geändert werden. Das zeigt aber, wie sehr auch die
Kirche den Gesetzlichkeiten unserer säkularisierten Welt unterworfen
ist. Die gottesdienstliche Feier strukturiert nicht mehr die Zeit, son-
dern passt sich Zeitstrukturen an, die von der modernen Arbeits- und
Freizeitwelt diktiert werden. An die Stelle der schöpfungsgemäßen
natürlichen Ordnung ist eine von Menschen gemachte künstliche Ord-
nung getreten, die den Menschen nicht frei macht, sondern versklavt.
Das hat nicht nur zur Entfremdung zwischen dem Menschen und

der Schöpfung, sondern auch zur Entfremdung zwischen dem Gottes-
dienst und dem natürlichen Lauf der Dinge geführt. Der Gottesdienst
wird nun nicht mehr mit der aufgehenden Sonne als Symbol des auf-
gehenden Lichtes, das Jesus Christus ist, gefeiert. Durch den Verlust
der kosmischen Dimension ist der Gottesdienst zu einer nach mensch-
lichen Bedürfnissen und menschlichem Gutdünken gestaltbaren, va-
riablen und letztlich beliebigen Größe geworden.

5. Für eine neue Sonn- und Feiertagskultur

Ruhe ist nach wie vor die große Sehnsucht vieler, wenn nicht aller
Menschen. Sie wollen dem Getriebe und der Hast in eine Welt entflie-
hen, in der sie niemand belästigt und stört, in der sie auch nicht mehr
durch sich selber und ihre eigene innere Unruhe gestört und belästigt

Aspekte einer Theologie der Liturgie

24



WK_GS 10 (30610) / p. 25 / 4.5.10

werden. Die frühkirchlichen Wüstenväter und die ostkirchliche Spiri-
tualität erhob die innere Ruhe (�sucffla) und Ausgeglichenheit zum
geistlichen Ideal. Der Mönchsvater Cassian brachte diese Tradition ins
christliche Abendland. Augustinus, der lange Zeit ein unruhiges, lei-
denschaftliches und nach der Wahrheit suchendes Leben geführt
hatte, eröffnet seine Bekenntnisse mit der bekannten Feststellung:
»Unruhig ist unser Herz bis es ruht in Gott.«13 Am Schluss seines Got-
tesstaates hat er diese Sehnsucht mit großartigen Worten beschrieben:
»Der siebte aber wird unser Sabbat sein, dessen Ende kein Abend ist,
sondern der Tag des Herrn, gleichsam der achte ewige, der durch
Christi Auferstehung seine Weihe empfangen und die ewige Ruhe
vorbildet, nicht nur des Geistes, sondern auch des Leibes. Dann werden
wir stille sein und schauen, schauen und lieben, lieben und loben. Das
ist’s was dereinst sein wird, an jenem Ende ohne Ende. Denn welches
andere Ende gäbe es für uns, als heimzugelangen zu dem Reich, das
kein Ende hat?«14

Solche Ruhe ist nur in Gott möglich. Denn allein Gott, bei dem es
keinWerden und Vergehen gibt, ist Ruhe in sich. Wir nennen dies die
Ewigkeit. Sie ist nicht eine unendlich lange Zeit, sondern ein ewiger
Augenblick, in dem Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in eins
fallen. So ist sie kein Streben und kein Durst nach immer Neuem,
Besserem, Vollkommeneren, sondern Gleichzeitigkeit von Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft. Sie ist vollendetes Glück. Der sonntäg-
liche Gottesdienst ist gleichsam das Fenster in diese Welt des Ewigen;
ja er ist Vorgeschmack und Teilhabe an dem, was in allem Unbestand
der Zeit bleibend Gültigkeit hat und zeitloses Glück meint.
Eine neue Sabbat- und Sonntagskultur tut uns dringend not. Auch

wenn wir uns nicht ganz dem Rhythmus unserer säkularisierten Welt
und ihren wirtschaftlichen Zwangsläufigkeiten entziehen können, so
brauchen wir doch Zeiten der Unterbrechung des oft belastenden Ar-
beitsrhythmus, Zeiten, in denen wir nicht nur nach unten schauen,
sondern den Himmel über uns sehen können. In diesem Sinn kann
man die Liturgie als Unterbrechung definieren. Sie will den Himmel
offen halten.
Die Christen und die christlichen Gemeinden sollten den Rhyth-

Die Feier des Sabbat

13 Aug. conf. I, 1.
14 Aug. civ. XXII, 30.

25



WK_GS 10 (30610) / p. 26 / 4.5.10

mus des Sabbats/Sonntags und den jährlichen Festrhythmus neu als
eine uns vom Schöpfer zugedachte Wohltat entdecken und soweit ir-
gend möglich bewusst leben, statt sich dem üblich gewordenen Wo-
chenendbetrieb einfach anzupassen und sich ihm auszuliefern. Die
Feier des Sonntags muss, wie Papst Johannes Paul II. zu Recht sagte,
im dritten Jahrtausend »ein bedeutendes Element der christlichen
Identität«15 sein.
Wir müssen den Sonntag als Tag des Gottesdienstes, als Tag des

Dankens, der Einkehr und der Besinnung, der Ruhe und des Friedens
neu begehen und feiern lernen. Dann kann er auch der Tag der Familie
und des Zusammenseins mit Freunden und Nachbarn, ein Tag schließ-
lich des Dienstes am Nächsten sein. Eine solche neue Sonntags- und
Feiertagskultur ist nicht ohne Gottesdienstkultur möglich. Nur die
von Gott geheiligte Zeit ist von ihm gesegnete menschliche Zeit. Die
Ehre Gottes ist der lebendige Mensch.16

II. Österliches Paschamysterium: Heilsgeschichtliche Begründung –
Liturgie als Fest der Erlösten

1. Jahwe – Gott mit und bei uns

Die Schöpfungsgeschichte gipfelt im Menschen, der nach dem Bild
und Gleichnis Gottes geschaffen ist (Gen 1, 27), der also mit Freiheit
begabt ist und dem die Schöpfung zum Hegen und Pflegen anvertraut
ist (Gen 2, 15). Doch der Mensch hat die ihm von Gott gegebene Ord-
nung nicht anerkannt. Er wollte selber sein wie Gott (Gen 3, 5) und
selbst bestimmen, was für ihn gut und was böse ist. So ist er aus dem
ihm von Gott geschenkten Frieden der Sabbat-Ordnung herausgefal-
len, aus dem Paradies vertrieben worden; er irrt nun rast- und ruhelos
umher (Gen 4, 12).
Es ist die gute Botschaft der Bibel, dass Gott den Menschen in dieser

hoffnungslosen Lage nicht allein gelassen und nicht sich selbst über-
lassen hat. Er hat in dieser verfahrenen Situation vielmehr einen neuen
Anfang gemacht und dem Menschen eine neue Chance gegeben. Er

Aspekte einer Theologie der Liturgie

15 Johannes Paul II., Enzyklika Dies Domini, 30.
16 Iren. haer. IV, 20, 7.

26



WK_GS 10 (30610) / p. 27 / 4.5.10

hat mit Abraham eine neue Geschichte begonnen. Er hat Abraham
herausgerufen aus seiner Verwandtschaft und seiner Herkunft. Abra-
ham, der Nomade, wurde so zum Nomaden Gottes. Damit sollte Abra-
ham nicht nur zum Stammvater eines großen Volkes werden, in ihm
sollten vielmehr alle Völker gesegnet werden (Gen 12, 2 f.; 18, 18 u. a.).
Um dieses Zieles willen hat Gott mit dem Volk Israel einen beson-

deren Bund geschlossen. Israel sollte Licht sein für die Völker (Jes
42, 6). Die besondere Geschichte Gottes mit Israel beginnt mit der
Selbstoffenbarung Gottes vor Moses nahe am Berg Horeb am brennen-
den Dornbusch (Ex 3). Dort tat sich Gott demMoses als der Gott Abra-
hams kund. Er offenbarte ihm seinen Namen Jahwe, der zugleich eine
Verheißung enthielt. Über die Bedeutung dieses Namens ist schon viel
gerätselt worden. Richtig übersetzt heißt Jahwe nicht »Ich bin der Sei-
ende«, sondern »Ich bin der Daseiende«, »Ich bin der Ich bin da«, »Ich
bin, der mit euch ist« (Ex 3, 14).Gott offenbart und verheißt sich damit
seinem Volk als Gott des Weges und der Führung. Er zeigt sich als Gott
der Menschen, der ein Herz für die Menschen hat. Er hört das Klagen
und Schreien seines Volkes und verspricht, es aus der Knechtschaft
Ägyptens zu befreien. Gott offenbart sich als der Herr der Geschichte
und zugleich als der Gott, der befreit. Als solcher stellt er in den Zehn
Geboten, die ursprüngliche, dem Menschen segensreiche Sabbatord-
nung wieder her (Ex 20, 8–11; Dtn 5, 12–15).

2. Der Exodus als Befreiung zum Gottesdienst

Die Befreiung aus Ägypten wird oft politisch verstanden; das war sie
gewiss auch. Doch bei den Verhandlungen des Moses mit dem Pharao
geht es nicht um politische Freiheit, es geht um Kult- beziehungsweise
Religionsfreiheit. Israel wollte ausziehen, um seinen Gott am Gottes-
berg Horeb zu verehren (Ex 3, 12.18 u. a.). Es geht also um Freiheit zum
Gottesdienst; heute würden wir sagen: es geht um Religionsfreiheit.
Damit fordert Israel die Freiheit, welche im ursprünglichen Plan der
Schöpfung in der gottebenbildlichenWürde des Menschen begründet
ist. Israel reklamiert das grundlegendste aller Menschen- und Frei-
heitsrechte, nämlich die Freiheit zur öffentlichen Ausübung der Reli-
gion.
Doch die Freiheit der Religionsausübung erscheint Gewaltherr-

Österliches Paschamysterium

27



WK_GS 10 (30610) / p. 28 / 4.5.10

schern seit jeher gefährlich. So weist der Pharao die Forderung nach
der Freiheit zum Kult brüsk ab. Er kann darin nur nichtsnutzige Faul-
heit sehen, die er durch Erschwerung der Arbeitsbedingungen der Is-
raeliten brutal austreiben will (Ex 5, 4.8.17). Indem er die Freiheit zur
Religionsausübung verweigert, degradiert er die Israeliten zu Arbeits-
sklaven. Doch die Rechnung des Pharao geht nicht auf. Auf der Ver-
weigerung der Freiheit liegt nicht Segen, sondern Fluch. Sie endet in
den ägyptischen Plagen und schließlich im Untergang der ganzen
Streitmacht des Pharao. Diktaturen können lange dauern. Auf die
Dauer aber haben sie keine Chance, am Ende scheitern sie am religiös
begründeten Freiheitswillen. Die in der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen begründete Freiheit ist stärker als Macht und Gewalt.
Die Befreiung Israels wird in der Nacht desWachens (Ex 12, 42) und

des Vorübergangs des Herrn (12, 13 f.23.27) durch die Feier des Passah-
mahls eingeleitet (12, 21–23). Ursprünglich war das Paschafest wohl ein
nomadisches Familienfest. Nun wird es mit dem Exodusgeschehen ver-
bunden und damit historisiert. Es soll nun regelmäßig als Gedenkfeier
der Befreiung aus Ägypten begangen werden (12, 2.14.17.24f.; Dtn 16, 1–
12). Dieses Gedächtnis sollte nicht Taten gelten, die das Volk durch
eigene Kraft und Leistung zu seiner Befreiung getan hat, sondern
dem Großen und Wunderbaren, das Gott getan hat. Der Sinn der Er-
innerung ist es, zu sagen: Gottes Tat ist früher als Menschentat; des
Menschen Wort kann nur Antwort sein auf Gottes Wort. Denn ehe
das Volk etwas anfangen und tun konnte, hat Gott schon gehandelt
und gesprochen.
Das Gedächtnis bedeutet mehr als ein subjektives Erinnern und

eine bewusstseinsmäßige Reproduktion des damaligen Geschehens.
Das bei der Befreiung aus Ägypten Geschehene wird bei jeder Passah-
feier objektive Gegenwart. Spätere Generationen können gleichsam
Zeitgenossen des Geschehens am Schilfmeer werden. Was Gott einmal
gewirkt hat, wird so zur bestimmendenWirklichkeit der Feiernden. So
erfährt Israel in der Erinnerung an die einmalige Befreiungstat immer
wieder neu seine von Gott geschenkte Freiheit. So war und ist das
Passahfest für Israel das Fest der Befreiung und der Befreiten. Der Psal-
mist bricht darüber dankbar in Jubel aus: »Ein Gedächtnis seiner
Wunder hat der Herr gestiftet« (Ps 111, 4).

Aspekte einer Theologie der Liturgie

28


