WALTER KASPER

Die Liturgie der Kirche



WALTER KASPER * GESAMMELTE SCHRIFTEN

herausgegeben von
George Augustin und Klaus Krimer

unter Mitwirkung des
Kardinal Walter Kasper Instituts

fiir Theologie, Okumene und Spiritualitit
an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Vallendar

Band 10
Die Liturgie der Kirche



WALTER KASPER

Die Liturgie der Kirche

Y
HERDER 7

FREIBURG - BASEL - WIEN

O



Der Landesstiftung Baden-Wiirttemberg sei fiir die

grofSziigige finanzielle Unterstiitzung der Reihe
»Walter Kasper Gesammelte Schriften« (WKGS) gedankt.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2010

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart

Satz: SatzWeise, Fohren
Herstellung: fgb - freiburger graphische betriebe
www.fgh.de
Gedruckt auf umweltfreundlichem, chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-30610-5



Vorwort

Inhalt

ASPEKTE EINER THEOLOGIE DER LITURGIE.
LITURGIE ANGESICHTS DER KRISE DER MODERNE —
FUR EINE NEUE LITURGISCHE KULTUR . . . . . ... ... ...

Worum es bei der liturgischen Erneuerung heute geht . . . . .
I. Die Feier des Sabbat: Begriindung der Liturgie in der
Schopfung — Die sakramentale Struktur der Zeit . . . . .

IL

IL.

1.

Der Sabbat — die Ruhe Gottes als Segen fiir eine
ruhelose Welt . . . ... ... ... ... ... ....

2. Die Sabbatordnung als Ordnung der Freiheit . . . . .
3.

4. Sikularisierung der Zeit . . . . ... ... L.
5.

Vom Sabbat zum Sonntag . . . . .. ... ... .. ..

Fiir eine neue Sonn- und Feiertagskultur . . . . . . ..

Osterliches Paschamysterium: Heilsgeschichtliche
Begriindung — Liturgie als Fest der Erlésten . . . . . . ..

PN PP s @ N R

Jahwe — Gott mit und beiuns . . . . . ... ... ...
Der Exodus als Befreiung zum Gottesdienst . . . . . .
Das neue Pascha als Exodus in die Freiheit . . . . . ..
Die drei Zeitdimensionen der liturgischen Feier . . . .
Pneumatologisch-epikletische Struktur der Liturgie . .
Das Geschichtsverstindnis der Liturgie . . . . ... ..
Drohender Verlust der Geschichte . . . ... ... ..
. Fiir eine neue liturgische Kultur der Erinnerung .

D1e Hochzeit des Lammes: Soteriologische und eschato-
logische Begriindung — Liturgie als Verherrlichung Gottes

1.

2.
3.

Opfer — Versshnung in einer unversshnten Welt
Prophetische Kult- und Opferkritik . . . . . ... ...
Liturgie als Eucharistie . . . .. ... ... ......



4.
5.
6.

Inhalt

Die himmlische Liturgie des Lammes . . . . . ... ..
Liturgie als Verherrlichung Gottes . . . . .. ... ..
Liturgische Feier und Anbetung heute . . . . ... ..

IV. Priesterliches Volk Gottes: Ekklesiologische Begriindung —
Liturgie in der Gemeinschaft der Heiligen . . . . . . . ..

oG A W N e

7-

8.

Die Liturgie als Feier der gesamten Gemeinde . . . . .
Die beiden Tische . . .. ... ... ..........
Die Kirche als congregatio fidelium . . ... ... ..
Kirche als communio sanctorum . . . ... ... ...
In der Gemeinschaft der Heiligen . . . . . .. ... ..
Liturgie in der Einheit und Vielfalt der Amter und
Dienste . . .. ... .. ... ... . ... ...
Wiederentdeckung des Gemeinschaftscharakters

Fiir eine liturgische Kultur in vershnter Gemeinschaft

V. Liturgie des Glaubens im Alltag der Welt:
Geistliche Begriindung — Das Ethos der Liturgie . . . . .

1.

2.
3.

Liturgie und Diakonie . . . ... ... ... ......
Lebensgestaltung aus der Liturgie . . ... ......
Fiir eine erneuerte Bulpraxis jenseits von Rigorismus

und Laxismus . . ... ... o

. Liturgieund Mission . . . .. .............

Die Schonheit der Liturgie . . . .. ... .......

ZEICHEN DES GLAUBENS

Wort und Symbol im sakramentalen Leben
Eine anthropologische Begriindung . . . . ... .. ... ...

Wort und Sakrament . . . . ... ... ... ... ...

L Problemstellung . . . .. ... ... ... ... ... ..

1.

2.
3.

Das fundamentaltheologische Problem . . . . . .. ..
Das dogmengeschichtliche Problem . . ... ... ..
Das dogmatische Problem . . . . ... ... ... ..

Il Grundlegung . . . ... ... ... ... L.

1.

2.

Christologische Grundlegung . . . . . ... ... ...
Anthropologische Grundlegung . . . ... ... ...

IIL Folgerungen . . . ... ... . ... ... ... ......



Inhalt

Gottesdienst nach katholischem Verstindnis . . ... .. ..

I. »Gott loben, das ist unser Amt« . . . . . ... ... ...
II. Gottesdienst als Glaubensfeier . . . . ... ... ... ..
III. Gottesdienst als Gemeinschaftsfeier (Communio) . . . . .
IV. Gottesdienst und Weltdienst . . . . .. ... .......

GlaubeundTaufe . . ... .. ... ... ... ... ... ...

L. Problemstellung . . . . ... .. ... .o 0oL
1. Kirchengeschichtlich . ... ..... ... .. ...
2. Bibeltheologisch . . ... ... ... ... ... ...,
3. Dogmatisch ... ... . ... . ... . .. ...
4. Problemgeschichtlich .. ... ... ... . ... ..
IL Losungsversuch . . . ... ... .. ... ... ......
1. Die Heilsbedeutung des Glaubens . . . .. ... ...
2. Die Heilsbedeutung der Taufe . ... .........
3. Die grundsitzliche Zusammengehérigkeit von Glaube
und Taufe . ... ... ... . ... .. ... ..
4. Die dreifache Beziehung von Glaube und Taufe
5. Spekulative Verhiltnisbestimmung von Glaube und
Taufe . ... ... ... ... L.
Il Schlussfolgerungen . . . .. ... ... ... ......
IV. Nachtrag zur Kindertaufe . . . . .. ... .... .. ...

EUCHARISTIE

Ein Leib und ein Geist werden in Christus
Kommentar zum Schreiben von Papst Johannes Paul Il. Giber
die Eucharistie . . .. ... ... ... . Lo o L

I. Geist der lebendigen Tradition und der schépferischen
Treue . . . . . .. L
Il Eucharistische Konzeption der Kirche . .. ... ... ..



Inhalt

III. Die Dimension des Mysteriums und die Haltung der
Anbetung . . . ... ...

IV. Eucharistie als Opfer und der Ruf zur BuRBe . . . ... ..

V. Sakrament der Einheit . . . . ... ... ...

Die Eucharistie
Zeichen und Symbol des Lebens . . . . . ... ... ......

I. Wiederentdeckung der eucharistischen Symbol-
wirklichkeit . . . ... ... .. ... .. ... ... ..
IL. Die vierfache Symboldimension von Mahl, Brot und Wein

Sakrament der Einheit . . . . .. ... ... .. ... ... ..

L. Die Feier der Eucharistie und das gottesdienstliche Leben
der Gemeinden: Offene Fragen — notwendige Antworten .
1. OffeneFragen . . ... .................
2. Den Gottesdienst neu entdecken und erschlieSen
3. Die grundlegende Bedeutung der sonntiglichen Feier
der Eucharistie . . . ... ... ... ... .......
4. Alle Getauften sind zur titigen Mitfeier der Eucharistie
berufen . . . . ... ... ...
Der unverzichtbare Dienst des Priesters . . . . . . . .
Laien als Mitarbeiter am priesterlichen Dienst . . . . .
Der Dienst der Verkiindigung innerhalb der Liturgie
Die Bedeutung der Wort-Gottes-Feiern . . . . . . . ..
. Gottesdienstliche Feiern an Werktagen . . . . . . . ..

© oW ow

10. Die Feier der Eucharistie als Feier der Kirche . . . . . .
IL. Jesus Christus beim Brotbrechen erkennen:

Eine Meditation zu Lukas 24,1335 . . . . ... ... ...
1. Die Erfahrung der Jiinger auf dem Weg nach Emmaus
2. Die Emmaus-Erfahrung im Zeugnis der Kirche

3. Die Emmaus-Erfahrung in der Gegenwart . . . . . . .
4. Konsequenzen der Emmaus-Erfahrung . . . . . .. ..

IIl. Die Gegenwart Jesu Christi in der Eucharistie:

Eine Meditation zu Johannes 6 . . . ... ... ......
1. HungernachLeben .. .................
2. Heilin Jesus Christus . . ... ... ..........

222

223
224
225

227

230
231
232
233
235
236
238



IV.

VL

Inhalt

3. Die Realpriisenz Jesu Christi in der Eucharistie . . . . .
4. Jesus Christus: Speise fiirs ewige Leben . . . . . .. ..
Okumene des Lebens und Eucharistiegemeinschaft:
Perspektiven fir die Zukunft . . . . .. ... ... ...,
1. Biblische Grundlagen . ... ... ... ... . ...
Fundamente einer Okumene des Lebens . . . . .. ..
Okumenische Zwischensituation . . . . ... ... ..
Okumene als Wachstumsprozess . . ... .......
Praktische Méglichkeiten einer Okumene des Lebens
Die Frage der Eucharistiegemeinschaft . . . . ... ..
Geistliche Okumene als Herz der 6kumenischen

N ov s W

8. Wohin unterwegs? . . . . .. ... ... ... ...
9. Okumene in weltweiter Perspektive . ... ... ...
10. Hoffnung, die nicht zuschanden wird . . . . . . . ..

. Sakrament der Einheit — Vielfalt der Aspekte:

Theologische Grundlagenbesinnung auf die Eucharistie

1. Die Eucharistie als Testament Jesu . . . .. ... ...
2. Die Eucharistie als Gedéchtnis (Anamnese) . . . . . .
3. Die Eucharistie als Danksagung und Opfer . . . . . . .
4. Die Eucharistie als Epiklese (Anrufung des Heiligen

Gelstes) . . . . o
Die Eucharistie als communio . . . . ... .......

@

6. Die Eucharistie als eschatologisches Zeichen . . . . . .
7. Die Eucharistie — die Summe des christlichen
Heilsmysteriums . . . . . ... ... ..........
Eucharistie — Sakrament der Einheit:
Zum inneren Zusammenhang von Eucharistie und Kirche
Die »Sache« der Eucharistie . . .. ... ... .....
Einheit versus Vielheit . . . . .. ... ... ......
Die universal-kosmische Dimension der Eucharistie . .
Eucharistie als Opfer: Gemeinschaft unter dem Kreuz .

(SN NUC I S

Der innere Zusammenhang von Eucharistie und
Kirche . ... ... .. .
6. Eucharistie und Okumene . . . . .. ... .......



Inhalt

Der Weg der eucharistischen Ekklesiologie in der

katholischen Kirche . . . . . .. ... ... ... ........ 314

L. Entstehung in der orthodoxen Theologie . ... ... .. 314

II. Biblische und historische Grundlagen . . ... ... ... 318

I1I. Die Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils . . . . . .. 320
IV. Die nachkonziliare lehramtliche und theologische

Rezeption . . ... ... ... .. ... ... . ... 323

V. Offene Probleme und kiinftige Aufgaben . ... ... .. 327

VL. Abschliefende Betrachtung . . . . ... ... ... ... 332

BUSSE

Beichte aufderhalb des Beichtstuhls? . . . ... ... ... .. 337

I. Die Siinden vergebende Kraft des Wortes Gottes . . . . . 338

II. Die Laienbeichte . . . . ... ... ... ......... 340

IIl. Die allgemeine Beichte . . . ... ... ... ....... 343

Wesen und Formen der Bufde

Gedanken zur Erneuerung der kirchlichen Bufpraxis . . . . . 347

I. Der Glaube als Seele derBulle . . ... ... ....... 348

1. BullealsGnade Gottes . . . . .. ... ... ...... 348

2. BulSe als personale Hinwendung zu Gott . . . . . . .. 350

3. BufSe als Nachfolge Christi . . . ... ... ...... 352

II. Die Liebe als GestaltderBulle . . .. ... ........ 354

1. Die Nichstenliebe als Form der Gottesliebe und

derBule . . ..... ... .. .. . . ... . . ... . 354

2. Das Sakrament als kirchliche Gestalt der Bulze . . . . . 356

III. Neue Formen der kirchlichen Bulle . .. ... ... ... 358
1. Wandelbares und Unwandelbares am Sakrament

derBuBe . ... ... ... ... . . ... . . . .... 358

2. Sakramentale Vorformen der Bulle . . . ... ... .. 359

3. Die sakramentale Vollform derBuBe . . ... ... .. 363

4. Christliche BulZe in dieser Zeit . . .. ......... 367

10



Inhalt

Uberlegungen zur Erneuerung der christlichen und

kirchlichenBuRe . .. ... ... ... ............. 369
L. Der personale Vollzug der Bule . . . ... ... ..... 370
1. Bule als Grundentscheidung und Grundhaltung des
Christen . . ... ... .. . ... . ... ... 370
2. Die Frohbotschaft vonderBulle . ... ... ... .. 373
3. Bul8e als Gestalt der christlichen Freiheit . . . . . ... 376
Il Die sakramentale Gestalt derBulle . . . . . ... ... .. 380
1. Geschichtliche Variable . . ... ... ... ...... 380
2. Theologische Konstanten . . . . ... ......... 385
3. Bullsakrament und Bulfeier . .. ... ... ... .. 388
Anthropologische Aspekte derBu®e . .. ... ... ... .. 392
I. Die theologische Bedeutung der anthropologischen
AspektederBulle . . ... ... ... .. L. 392
II. Die gegenwiirtige Krise der anthropologischen
Voraussetzungen derBulle . . . ... .. ... ... ... 394
III. Erneuerungen der anthropologischen Voraussetzungen
derBuBle . . . . ... .. L 401
IV. Die Bufe als wahre Weisheit . . . . ... ... ...... 406
Die Kirche als Ort der Stindenvergebung . . . . ... .. ... 411
I. Die Botschaft von der Vergebung der Siinden . . . . . . . 411
I. Christliches Leben aus der Vergebung . . . ... ... .. 414
II. Die Vollmacht zur Vergebung der Siinden . . . . . . . .. 417

CHRISTLICHE EHE

Die Verwirklichung der Kirche in Ehe und Familie

Uberlegungen zur Sakramentalitit derEhe . . . . . . ... .. 425
I. Das Wesen des Sakraments im Allgemeinen . . . . . . .. 426

II. Anthropologischer Zugang zu den theologischen Aussagen
tberdieEhe . . . . ... ... Lo 432

11



Inhalt

III. Einordnung der Ehe in die Schépfungs- und

Erlésungsordnung . . . . . ... . oL 436
IV. Theologische Begriindung der Lehre von der

Sakramentalititder Ehe . . . . ... ... ... ..... 444
Zur Theologie der christlichenEhe . . . . ... ... .. ... 453
I. Die menschlichen WertederEhe . . . . . ... ... ... 455
1. Die klassische Wesensbestimmung der Ehe . . . . . . 455
2. Umbruch im Verstindnis der Ehe: Chance und Krise . 459
3. Ansitze zu einem neuen Verstindnis . . . . ... ... 463
II. Die sakramentale Wiirde derEhe . . . . . .. ... ... 471

1. Heilsgeschichtliche Begriindung: Einheit von
Schopfung und Erlésung . . . . .. ... L 471
2. Wesen der Sakramentalititder Ehe . . . . . . ... .. 479
III. Einheit und Unaufléslichkeit der Ehe . . . . . .. .. .. 487
1. Das Wort Jesu von der unbedingten Treue . . . . . . . 487
2. Die kirchliche Praxis in Schrift und Tradition . . . . . 491
3. Gegenwirtige pastorale Probleme . . . . . . . ... .. 502
IV. Die christliche Ehe in der modernen Gesellschaft . . . . . 510
1. Verhiltnis von kirchlicher Trauung und Ziviltrauung . 510
2. Die Ehe als Sakrament des Glaubens . . . .. ... .. 515

Familie als Hauskirche

Was heifdt Ehe als Sakrament? . . . . . . ... ... ... ... 520
I. Die Dimension der Liebe zwischen Mann und Frau . . .. 520

II. Die Ehe als Sakrament . . . .. ... ... ... ..... 522
III. Ehe und Familie als Hauskirche . . ... ... ... ... 526
IV.JugendundEhe . . .. ... ... ... ... ... ... 528
Bibliographische Nachweise . . .. ... ... ... ...... 532
Namenregister . . . . . . . . ... ... 535
Sachregister . . . . . . . . . ... ... 542

12



Vorwort

Die Liturgie ist das schlagende Herz der Kirche. So konnte es nicht
ausbleiben, dass mich dieses Thema seit meiner Jugend- und Studen-
tenzeit beschiftigte. Damals wuchs uns durch Romano Guardini und
Josef Andreas Jungmann die Liturgische Bewegung und Erneuerung
ans Herz. Dieses Thema beschiftigte mich wieder in regelméifigen
Vorlesungen iiber die Theologie der Sakramente wihrend der iiber
20 Jahre meiner akademischen Titigkeit. Wihrend der Zeit als Bischof
gehorte es zu den Hohepunkten, an Sonn- und Feiertagen feierlich
gestalteten Liturgien vorzustehen; zugleich trug ich Verantwortung
fir die rechte Gestaltung der Liturgie in den Pfarreien der Didzese.
Im letzten Jahrzehnt durfte ich in den Begegnungen mit den ortho-
doxen Kirchen vieles von deren tiefem Verstindnis des liturgischen
Mysteriums lernen. In den Gesprichen mit den evangelischen Christen
war der schwierige Weg zu einem gemeinsamen Verstindnis und zur
gemeinsamen Feier der Eucharistie ein bestindiges Anliegen. Selbst-
verstindlich wirkt die Frage nach Theologie, Spiritualitit und Gestal-
tung der Liturgie auch in die tigliche Feier der Eucharistie hinein,
welche die Mitte priesterlicher Existenz ist.

Der grundlegende erste Beitrag tiber Aspekte einer Theologie der Li-
turgie wurde im letzten Jahr angesichts der neueren, teilweise heftigen
Diskussionen um die nachkonziliare Erneuerung der Liturgie geschrie-
ben. Dabei wollte ich weder von einer Polemik gegen teilweise uner-
trigliche, eigenmichtige, die Liturgie banalisierende Missbriuche aus-
gehen, noch wollte ich mich in eine Auseinandersetzung mit Versuchen
einer Riickkehr zu vorkonziliaren Formen verwickeln lassen. Die ge-
genwiirtigen Diskussionen um die lateinische Sprache, um Hand- oder
Mundkommunion, Zelebrationsrichtung, sogenannten alten oder er-
neuerten Ritus betreffen im Grunde Symptome, aber erfassen nicht
die tiefere Krise der Liturgie in unserer postmodernen Gesellschaft.

13



Vorwort

Eine grundlegende Besinnung auf Geist und Wesen der Liturgie
schien mir in dieser Situation angemessener zu sein. Dies ist nur in
dem grofen Strom einer lebendigen liturgischen Tradition moglich,
die immer wieder der Erneuerung bedarf. Diesen Weg der Erneuerung
ist schon das Trienter Konzil wie auch in unserer Zeit das Zweite Vati-
kanische Konzil gegangen. Allein aus dem Geist der lebendigen Tradi-
tion, wie Johann Adam Mahler und John Henry Newman sie verstan-
den, kann eine Verstindigung in der teilweise sinnlos festgefahrenen
Diskussion moglich werden.

Die iibrigen in diesem Band versammelten Beitriige gehen auf
verschiedene Phasen meiner Beschiftigung mit der Liturgie der Sakra-
mente zuriick. Sie beschrinken sich auf die beiden sgrofSen Sakramen-
te« Taufe und Eucharistie, das Sakrament der Ehe sowie auf das gegen-
wirtig leider sehr vernachlissigte Sakrament der Bulle. Die Beitriige
zum Sakrament der Weihe finden sich in dem bereits veréffentlichten
Band tiber Die Kirche und ihre Amter, die Beitrige zur 6kumenischen
Diskussion um Taufe, Eucharistie und Amt in spiteren Biinden folgen.

Fiir die Betreuung der Veroffentlichung habe ich den beiden Heraus-
gebern, Professor P. Dr. George Augustin und Prilat Dr. Klaus Krimer,
den Mitarbeitern des Kardinal Walter Kasper Instituts in Vallendar,
Dr. Ingo Proft und Dipl.-Theol. Stefan Ley, sowie im Verlag Herder
Herrn Dr. Bruno Steimer herzlich zu danken. Meiner Schwester Pro-
fessor Dr. Hildegard Kasper und Herrn Professor Dr. Manfred Probst,
Vallendar, danke ich fiir die eingehende Durchsicht des Manuskripts
tiber die Aspekte einer Theologie der Liturgie.

Rom, am Fest der Taufe des Herrn 2010 Kardinal Walter Kasper

14



Aspekte einer Theologie der Liturgie
Liturgie angesichts der Krise der Moderne -
fir eine neue liturgische Kultur

Worum es bei der liturgischen Erneuerung heute geht

Die Liturgie ist das Herz der Kirche. Deshalb verwundert es nicht, dass
die auf die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
folgende liturgische Reform die folgenreichste aller nachkonziliaren
Reformen war. Wie keine andere Reform hat sie das Gesicht der
Kirche nach dem Konzil gepriigt. Wie keine andere hat sie freilich
auch von Seiten traditionalistischer Kreise erbitterte Kritik erfahren.
Die Liturgiekonstitution ist nicht unvermittelt vom Himmel ge-
fallen. Sie wurde durch die liturgische Erneuerungsbewegung seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts und vor allem zwischen den beiden Welt-
kriegen vorbereitet.! Die Liturgiekonstitution bezeichnete diese pasto-
ralliturgische Erneuerungsbewegung als Durchgang des Heiligen Geis-
tes durch die Kirche.? Sie wollte den Glauben der Glaubigen vertiefen
und stirken, zur Einheit aller Christen beitragen und die wandelbaren
Einrichtungen der Kirche den Notwendigkeiten unseres Zeitalters bes-

! Die liturgische Erneuerung ist im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert von
Kléstern wie Solesmes (Prosper Guéranger), Beuron (Anselm Schott), Cheveto-
gne (Lambert Beauduin), und Maria Laach (Odo Casel, lldefons Herwegen) aus-
gegangen. Im deutschsprachigen Raum waren vor allem Romano Guardini, Jo-
hannes Pinsk, Pius Parsch, Josef Andreas Jungmann u.a. fithrend. Ihre Anliegen
fanden eine erste Bestitigung durch Papst Pius X. im Motu proprio Tra le solleci-
tudini (1903), wo sich der Ausdruck »actuosa communicatio« bzw. »Participatio
actuosa« erstmals findet, und spiter durch Papst Pius XII. in der Enzyklika Me-
diator Dei (1947) und 1955 durch die Reform der Heiligen Woche. Ahnliche
Bewegungen finden sich in der anglikanischen Oxford-Bewegung wie im Raum
der evangelischen Kirche in der Berneuchener Bewegung und in der Michaels-
bruderschaft.

2 SC 43.

15



Aspekte einer Theologie der Liturgie

ser anpassen und so einen Beitrag leisten zur missionarischen Aus-
strahlung des kirchlichen Lebens.?

Um dieser Zielsetzung zu entsprechen, hat die Liturgiereform nach
dem Konzil Lesung und Verkiindigung des Wortes Gottes in der Li-
turgie und die aktive Beteiligung der ganzen Gemeinde gefordert so-
wie den Gebrauch der Volkssprache und die der Gemeinde zugewand-
te Zelebration ermoglicht. Diese Reformen sollten die Liturgie
zuginglicher machen und verstindlicher gestalten und den Gemein-
schaftscharakter der Liturgie zum Ausdruck bringen.

Die Reformen haben viele gute Friichte getragen. Sie sind von der
grollen Mehrheit der praktizierenden Gliubigen positiv aufgenom-
men worden. Doch die Tatsache, dass die Kirchen leerer geworden
sind, dass tiber Formlosigkeit und Missbriuche geklagt wird und die
Liturgie vielen Zeitgenossen nichts mehr zu bedeuten scheint, ist un-
bestreitbar. Auch wenn die Schwierigkeiten und Missbriuche den
Wert und die Wirksamkeit der Liturgiereform nicht verdunkeln, miis-
sen wir dennoch feststellen, dass wir das vom Konzil gesteckte Ziel
bisher nicht erreicht haben. Es stellt sich darum die Frage: Wie kann
und wie soll es weiter gehen?

Liturgische Erneuerungen hat es in der Geschichte immer wieder
gegeben und wird es auch in Zukunft geben. Liturgische Erneuerung
tut auch heute not. Josef Andreas Jungmann hat in seinem Epoche
machenden Werk Missarum sollemnia (1948) tiberzeugend heraus-
gestellt, dass die konkrete Gestalt der Liturgie etwas geschichtlich Ge-
wordenes ist. Das gilt von der vorkonziliaren, sogenannten tridenti-
nischen Gestalt der Liturgie ebenso wie von ihrer nachkonziliaren
Gestalt.

Das bedeutet nicht, dass man die Liturgie immer wieder neu er-
finden und sie dem jeweiligen Geschmack anpassen kann. In der Li-
turgie handelt die Kirche nicht nur, in ihr driicke sich ihr im Pascha-
geheimnis von Tod und Auferstehung Jesu Christi griindendes Wesen
aus. Jede Liturgiereform ist darum eine Operation am schlagenden
Herzen der Kirche. In ihrer Substanz ist die Liturgie géttliche Stiftung.
Sie ist Gedichtnis von Gottes ein fiir alle Mal geschehenen Heilstaten,
die in der liturgischen Feier immer wieder neu vergegenwirtigt wer-

3 SC.

16



Aspekte einer Theologie der Liturgie

den. Erinnerung und Wiederholung sind darum ein Grundgesetz der
Liturgie.

So steht die Liturgie weder dem Zelebranten, noch der feiernden
Gemeinde, liturgischen Kommissionen und Ausschiissen, auch nicht
der Kirche und dem Papst einfach zur freien Verfiigung. Jede Erneue-
rung muss von einer Besinnung auf den Sinn und auf das Wesen der
Liturgie ausgehen. Genau dies geschah in der Liturgiekonstitution des
letzten Konzils. Die Antwort auf die Frage, wie es weitergehen kann,
heiflt darum nicht: Bruch mit der Tradition und Neuerung, sondern
Erneuerung aus dem Geist der Liturgie und ihrer Tradition, welche
eine lebendige Tradition ist. Eine solche liturgische Erneuerung wird
dann zu der notwendigen kirchlichen Erneuerung fiihren.

Die liturgische Erneuerungsbewegung nach dem Ersten Weltkrieg
hatte noch ein zweites, eng damit verbundenes Anliegen. In der pro-
grammatischen Schrift von Romano Guardini Vom Geist der Liturgie
(1918) wird deutlich, dass die Liturgische Bewegung mit der damaligen
Jugendbewegung (besonders Quickborn und der Bund Neudeutsch-
land) verbunden war. Sie erstrebte in der damals aufbrechenden Krise
der biirgerlichen Gesellschaft eine ganzheitliche kulturelle Erneue-
rung aus dem Geist der Liturgie. Dieser Gedanke steht auch im Hin-
tergrund der Liturgiekonstitution des Konzils. Diese will dazu beitra-
gen, dass die Kirche als aufgerichtetes Zeichen unter den Vélkern
erscheint.*

Nun ist unsere Situation nicht mehr die nach dem Ersten Welt-
krieg, auch nicht mehr die zur Zeit des Konzils. Die gesellschaftliche
Krise hat sich in der fortgeschrittenen Sikularisierung unserer spit-
oder postmodernen Situation wesentlich verschirft. Erst wenn wir die
kirchliche Krise in den Zusammenhang der gesellschaftlichen Krise
stellen, wird uns die ganze Dramatik der gegenwirtigen Situation be-
wusst. Denn in menschheitsgeschichtlicher Perspektive ist der Kult die
Seele der Kultur. Wenn mit dem Kult die Ehrfurcht vor dem Heiligen
zerfillt, dann verliert die Kultur ihre Seele. Sie wird dann iiber kurz
oder lang selbst zerfallen.

Die Erneuerung der Liturgie und eine neue liturgische Kultur ist
darum weit mehr als ein kirchliches Insider- oder Expertenproblem.
Die Erneuerung muss aus einer theologischen Besinnung kommen

4 SCoa.

17



Aspekte einer Theologie der Liturgie

und in kritischer wie konstruktiver Auseinandersetzung mit dem Geist
der Zeit geschehen. Im Folgenden geht es daher nicht so sehr um kon-
krete Reformvorschlige, an denen kein Mangel ist, sondern um Be-
sinnung auf Geist und Sinn der Liturgie angesichts der Krise der Mo-
derne.

L. Die Feier des Sabbat: Begriindung der Liturgie in der Schopfung —
Die sakramentale Struktur der Zeit

1. Der Sabbat — die Ruhe Gottes als Segen fiir eine ruhelose Welt

Wenn die Bibel vom Gottesdienst spricht, dann sieht sie ihn nicht in
einem geschichtlichen Stiftungsakt begriindet, etwa beim Passahmahl
beim Auszug Israels aus Agypten oder beim letzten Abendmahl, das
Jesus mit seinen Jiingern gehalten hat. Die Bibel hat einen lingeren
Atem und greift bis an den Uranfang aller Dinge, bis an den Anfang
der Schopfung zuriick. Sie stellt den Gottesdienst in einen universalen
kosmischen Zusammenhang und sieht ihn bereits in der Schépfungs-
ordnung grundgelegt.

Am Schluss der Schopfungserzihlung im Buch Genesis heif3t es,
dass Gott nach der Vollendung seines Werkes am siebten Tag ruhte.
Diese Ruhe wird als die Vollendung der Schépfung bezeichnet (Gen
2,2). Man kann fragen: Was war da noch zu vollenden, nachdem alles
vollendet war? Was fehlte noch? Die Antwort eines Rabbiners lautet:
die Ruhe.

Schon die Bibel kennt die Erfahrung, dass das Leben des Menschen
ein stindiger Wechsel ist zwischen Geburt und Tod, Arbeit und Ruhe,
Wachen und Schlafen, Freude und Leid, Suchen und Finden. Der Pre-
diger stellt resigniert fest: »Es gibt keine Ruhe fiir den Menschen, we-
der bei Tag noch bei Nacht« (Koh 8,16). Man kann die Freude des
Augenblicks genielen, aber sie vergeht schnell (2, 24; 9, 7—10). So bleibt
die Sehnsucht nach Ruhe, die kein Ende kennt, sondern Vollendung
bedeutet.

Wenn nun in der Genesis von der Ruhe Gottes als Vollendung der
Schépfung die Rede ist, dann darf man diese Ruhe selbstverstindlich
nicht banal als Untitigkeit und als zufriedenes Ausruhen nach voll-
endeter Tat, auch nicht als ein Kriftesammeln fiir neue Taten verste-

18



Die Feier des Sabbat

hen. Beides, das Ausruhen von der Tat wie das Kriftesammeln fir
neue Taten, hat Gott nicht notig. Gott ruht in géttlicher Weise. Er ruht
in sich selbst, denn bei ihm gibt es kein Werden und Vergehen. Au-
gustinus sagt in seinen Uberlegungen iiber die Zeit am Ende seiner
Bekenntnisse: »Quoniam tua quies tu ipse es«, »Du bist deine Ruhe
selbsts.

Damit ist die Antwort auf die Frage gegeben, was der Welt nach
Vollendung der Schépfung an Vollendung fehlte. Anders als Gott ruht
die Welt nicht in sich. Sie ist ruhelos und kommt darum erst in Gott
zur Ruhe. Wenn die Schopfungserzihlung von der Vollendung der
Schépfung in der Ruhe Gottes spricht, dann will sie damit sagen, dass
die Schépfung mit all ihrer wunderbaren Ordnung, Schénheit und
Pracht auf ihre endgiiltige Vollendung in der Ruhe in Gott hingeord-
net ist. Das Proton der Schépfung spannt sich aus auf ein Eschaton, auf
die endgiiltige, alles vollendende Wirklichkeit. Die Sabbatruhe ist
schon jetzt Teilhabe an der Ruhe Gottes und an der Vollendung der
Welt.

Die Bibel nennt diese Vollendung aller Wirklichkeit an vielen Stel-
len mit einem der biblischen Grund- und Schliisselworte jschalom:.
Schalom bedeutet Frieden in einem alles umfassenden Sinn: Frieden
im Menschen und zwischen den Menschen, Frieden im Volk und zwi-
schen den Vélkern, Friede in der Natur und im Kosmos. Solcher Friede
wird als Ruhe in der Ordnung aller Wirklichkeité und wird als voll-
kommenes Gliick verstanden. In diesem Sinn spricht er vom »Frieden
der Ruhe, Frieden des Sabbat, Frieden ohne Abend«’. Die Bibel kann
sogar sagen: Jahwe selbst ist Friede (Ri 6, 24).

2. Die Sabbatordnung als Ordnung der Freiheit

Der eschatologische Friede ist fiir die Bibel nicht reine Sehnsucht oder
gar eine blofSe Vertréstung; er ist keine utopische, nie zu erreichende
Wirklichkeit. Er ragt vielmehr, und das ist das Verheiungsvolle an
der Aussage der Genesis, schon jetzt in die Welt herein und will schon

5> Aug. conf. XIII, 38, 53.
¢ Aug. civ. XIX, 13.
7 Aug. conf. XIII, so.

19



Aspekte einer Theologie der Liturgie

jetzt in ihr Platz greifen. Der siebte Tag, der Sabbat, ist fiir die Bibel
eine Vorwegnahme des eschatologischen Friedens. Er ist mitten im
Getriebe, in der Hast und Hetze der Welt die Vergegenwirtigung der
Ruhe Gottes und als solcher ein wahrer Segen fiir den Menschen.

Deshalb sagt die Schopfungserzihlung, dass Gott den siebten Tag
segnet und ihn als heilig erklirt (Gen 2, 2 f.). 'Heilig erklirenc bedeutet
im Sinn der Bibel soviel wie aussondern. Gott sondert also einen Tag
aus; er nimmt ihn heraus aus dem normalen Gang und Betrieb, aus all
der Unrast und Hetze. Das Heilige ist die Unterbrechung des Alltigli-
chen. Das Heilige ist das der menschlichen Aktivitit Entzogene, das
Unverfiigbare, ganz andere, das Gottliche.

Durch diese Unterbrechung und Aussonderung gibt Gott der Zeit
eine Ordnung und einen Rhythmus. Der Lauf der Zeit ist jetzt nicht
mehr chaotisch oder eine lange Spanne. Es gibt nun alltigliche und
heilige Zeit, Arbeits- und Ruhezeit, Alltag und Feiertag. Diese Ord-
nung ist nicht menschliche Setzung und Satzung, sondern Schép-
fungsordnung Gottes. Sie ist jeder menschlichen Ordnung vorgegeben
und jeder Willkiir entzogen. Sie gilt nicht allein fir Israel, sie gilt
universal. Sie ist Gottes heilige, Segen bringende Ordnung fiir die
Menschheit.

Das biblische Sabbatgebot (Ex 20,811, Din 5,12f.) deutet diesen
Segen in doppelter Weise. Zum einen ist der Sabbat urspriinglich die
Freiheit vom Frondienst in Agypten (Dtn 5,15). Er ist ein Tag der Frei-
heit von der Last der Arbeit, ein Tag des Atemschépfens und der Er-
holung fiir Mensch und Vieh (Ex 23,12). An diesem Tag sollen wir uns
nicht als Arbeitssklaven, sondern als freie Menschen fiihlen. Zum an-
deren ist der Sabbat in dem tieferen Sinn ein Tag des Ausspannens,
dass wir uns iiber die Unrast der Welt hinaus ausspannen und uns
erheben, alles rein Weltliche hinter uns lassen, es iibersteigen, um die
Sabbatruhe Gottes nachzuahmen und an ihr teilzuhaben.

Segen bedeutet in der Bibel Leben, Wohlergehen, Gliick, Freude
und Frieden. So ist der Sabbat Tag der Wonne durch die Teilhabe an
der Wonne Gottes (Jes 58,13), Tag der Vorfreude und des Vor-
geschmacks der endgiiltigen Teilhabe an Gottes Ruhe im kommenden
Reich Gottes (Jer 17,25 f.). Der Sabbat ist sozusagen ein Atom Ewigkeit
in der Zeit, ein Stiick Himmel auf Erden. Er ist Zeichen des Bundes
Gottes mit seinem Volk (Ex 31,12—17; vgl. Ez 20,12).

Wer schon einmal an einer jiidischen Sabbatfeier teilnehmen durf-

20



Die Feier des Sabbat

te und dabei erfahren konnte, wie der Sabbat von gliubigen Juden
willkommen geheifden wird, wie er im Kreis der Familie oder der Kul-
tusgemeinde begangen und gefeiert wird, der kann eine Ahnung da-
von bekommen, dass der Sabbat fiir gliubige Juden alles andere ist als
eine Biirde und eine Last. Er ist fir sie vielmehr ein Tag der Freiheit
und der Befreiung, ein Tag der Freude und des Friedens.

3. Vom Sabbat zum Sonntag

Auch Jesus hat den Sabbat gehalten. Er hat am Sabbat die Synagoge
besucht und am Synagogengottesdienst teilgenommen (Mk 1,21). Er
hat den Sabbat keineswegs aufgehoben. Seine Kritik galt nicht dem
Sabbat als solchem, sondern der gesetzlichen Sabbatpraxis, die aus
dem Sabbat statt eines Segens und einer Freude eine Last machte. Er
wollte den urspriinglichen frei- und froh machenden Sinn des Sabbats
wieder herausstellen: »Der Sabbat ist fiir den Menschen da, nicht der
Mensch fiir den Sabbat« (Mk 2, 27). Aus diesem Grund hat fiir ihn das
Gebot der Liebe den Vorrang vor der formellen Sabbatruhe (Mt 12, 5;
Lk 13,10—16; 14,1-5).

Da der Sabbat fiir die Juden Gottes Ordnung und Anordnung ist,
musste seine Aussage, der Menschensohn sei Herr iiber den Sabbat
(Mk 2,28), als anstoRig, ja als gotteslisterlich empfunden werden.
Denn damit beanspruchte Jesus eine gottgleiche Stellung, was fiir ji-
dische Ohren Gotteslisterung war. Diese Gotteslisterung wurde
Grund zur Anklage gegen ihn (Joh 5,9-18; 9,16). So wurde er als Sab-
batbrecher und Gotteslisterer zum Tod verurteilt.

Nach christlichem Glauben ist Jesus durch den Tod am Kreuz hin-
durch in der Auferweckung von den Toten endgiiltig in die Ruhe Got-
tes eingegangen. Damit hat die verheillene Vollendung der alten
Schépfung in der neuen Schépfung begonnen (2 Kor s5,17; Gal 6,15).
Mit Ostern ist ein neuer Anfang gemacht und eine neue Zeitrechnung
gesetzt. Mit Ostern hat der Mensch und die ganze Schopfung, die noch
seufzt und noch in Wehen liegt, die Hoffnung, endgiiltig zur Freiheit
der Kinder Gottes befreit zu werden (Rém 8, 21—23) und in die verhei-
Rene ewige Sabbatruhe einzugehen (Hebr 4,1-11). Konkret sind wir
durch die Taufe in Tod und Auferstehung Jesu hinein genommen
(Rém 6,3-11).

21



Aspekte einer Theologie der Liturgie

Da mit Ostern die neue Schépfung angebrochen und der Auf-
erstandene am ersten Wochentag den Jiingern erschienen ist (Joh
20,19.26), sind die Christen schon bald nach Ostern dazu tibergegan-
gen, anstelle des Sabbat den Tag der Auferstehung als Tag des Herrn
(Offb 1,10)® zu begehen und an diesem Tag das Herrenmahl (1 Kor
11,20) zu feiern. Diese Praxis, sich am ersten Wochentag zum Brotbre-
chen zu versammeln, wird uns schon frith berichtet (Apg 20,7; vgl.
1 Kor 16, 2). Der Sonntag galt nun als der kleine wéchentliche Ostertag.
Da die Auferstehung das Ursprungsereignis des christlichen Glaubens
ist (1 Kor 15,14), konnte der Mirtyrerbischof Ignatius von Antiochien
das Christsein als Leben gemild dem Tag des Herrn bezeichnen.? Au-
gustinus nennt den Sonntag gar das Ostersakrament® und das Zweite
Vatikanische Konzil nennt ihn den Ur-Feiertag und bezeichnet ihn als
Fundament und Kern des ganzen liturgischen Jahres.1!

Nach der konstantinischen Wende wurde der christliche Zeit- und
Wochenrhythmus durch die staatliche Gesetzgebung anerkannt und
allgemeinverbindlich gemacht. Daraus hat sich die christliche Sonn-
und Feiertagskultur entwickelt. Die nunmehr gesetzlich verordnete
Ruhe von der Arbeit sollte Raum geben fiir gottesdienstliches Freisein
fiir Gott. Nicht private Liebhabereien, sondern die gottesdienstliche
Feier sollte den Tag der Ruhe ausfiillen. Als Tag, der dem Gottesdienst
vorbehalten ist, ist der Sonntag zugleich ein Dienst am Menschen und
an seiner wahren Freiheit. Indem der Mensch Gott als Herrn der Zeit
anerkennt, wird ihm Freizeit geschenkt, die deutlich macht, dass er
kein Arbeitstier und kein Arbeitssklave ist, sondern von Gott her und
vor Gott ein Freier ist. Gerade aufgrund ihres religiésen Sinns haben
die Sonn- und Feiertage also auch eine zutiefst humane Bedeutung.

Im liturgischen Jahr und im kirchlichen Stundengebet kommt die-
se Ordnung und Kultur der Zeit klassisch zum Ausdruck. In der Regel
des heiligen Benedikt, die mit grundlegend fiir die europiische Kultur
geworden ist, sind der Ablauf des Tages durch die Gottesdienstzeiten,
der Ablauf der Woche durch den Sonntag und der Ablauf des Jahres
durch die grofSen Festzeiten strukturiert. Um dieser heilsamen Grund-

8 Vgl. Did. 14, 1.

° Ign. Magn. 9, 1.

10 Aug. in Jo. XX, 20, 2.
11 SC 106.

22



Die Feier des Sabbat

ordnung willen gilt nach der Regel des heiligen Benedikt, dass dem
Gottesdienst nichts vorgezogen werden darf.!2

4. Sikularisierung der Zeit

In den Kléstern gilt diese Regel bis heute. Fiir heutige Weltleute da-
gegen scheint sie einer vergangenen und versunkenen Welt anzuge-
horen. Denn in der modernen Welt steht am Anfang nicht mehr das
Ordnung gebende Wort, sondern die eigene Tat (so Goethes Faust).
Der Mensch lebt nicht mehr in der ihm vorgegebenen Ordnung der
Zeit. Er will die Ordnung der Zeit nicht mehr aus den Hinden Gottes
empfangen, er ist selbst zum Schopfer seiner Welt geworden und hat
sich zum Herrn seiner Zeit gemacht. Solche Zeitsouverinitit ist ihm
ein hohes Gut geworden. Doch eben indem wir in unserer modernen
Industrie- und Arbeitskultur die bis dahin giiltige Feierkultur den
GesetzmiRigkeiten von Wirtschaft und Produktion geopfert haben,
haben wir unsere Zeitsouverinitit schon wieder verloren.

Nichts driickt die Sikularisation deutlicher aus als die Tatsache,
dass der Sonntag nicht mehr der erste Tag der Woche und nicht mehr
gleichsam deren Vorzeichen ist. Er ist zu einem Teil des Wochenendes
degradiert worden. So ist er in der Regel zwar ein freier Tag, aber kein
Feiertag mehr. So haben Bestrebungen eine gewisse innere Kon-
sequenz, den Sonntag als {reien Tag ganz abzuschaffen und die freien
Tage je nach den Bediirfnissen tiber die Woche zu verteilen oder die
Arbeitszeit zu flexibilisieren und das Sonntagsarbeitsverbot zu lo-
ckern. Die Folgen wiiren alles andere als human. Es giibe am Ende fiir
Familien und Freunde keinen Tag mehr, an dem alle gemeinsam frei
haben, zusammen sein und zusammen feiern kénnten.

Die Auflosung des schopfungsgemillen Zeitrhythmus gehért zu
den Inhumanititen der Gegenwart. Wir leben nicht mehr in der na-
tiirlichen, sondern in einer kiinstlichen Welt, in der wir die Nacht zum
Tag und den Tag zur Nacht machen. Das zwingt uns, die leer und
amorph gewordene Zeit, besonders die religiés leer und inhaltslos ge-
wordene Freizeit selbst auszufiillen. Nachdem der Sonntag einem gro-
Ren Teil der Bevélkerung nicht mehr zum Gottesdienst dient, muss er

12 Kap. 43.

23



Aspekte einer Theologie der Liturgie

mit eigenen kulturellen, sportlichen und politischen Freizeitaktiviti-
ten ausgefiillt werden. Die Freizeit wird so mit hohen Erwartungen
und Anspriichen befrachtet, die neue Zwinge zur Folge haben. Nicht
umsonst hat man das Wort vom Freizeitstress gepriigt. Der Wegfall
des religiosen Sinns des Sabbats beziehungsweise Sonntags, der Ruhe
und Frieden schenken sollte, versetzt uns so aufs Neue in Unruhe. Der
Segen einer vorgegebenen Ordnung, die man nicht macht und nicht
immer wieder neu erfindet, in die man sich vielmehr einschwingt und
in der man sich geborgen weils, ist dahin. Wir sind einer sich beschleu-
nigenden Zeit ausgeliefert, in der wir keine Zeit mehr haben und nicht
mehr zur Ruhe kommen.

Die Kirche ist dem verinderten sikularisierten Zeitrhythmus aus
pastoralen Griinden entgegen gekommen. Sie hat eucharistische
Abend- und Vorabendgottesdienste, teilweise auch Nachmittagsgot-
tesdienste eingefiihrt. Das war und ist pastoral notwendig und kann
nicht kurzfristig geindert werden. Das zeigt aber, wie sehr auch die
Kirche den Gesetzlichkeiten unserer sikularisierten Welt unterworfen
ist. Die gottesdienstliche Feier strukturiert nicht mehr die Zeit, son-
dern passt sich Zeitstrukturen an, die von der modernen Arbeits- und
Freizeitwelt diktiert werden. An die Stelle der schépfungsgemifen
natiirlichen Ordnung ist eine von Menschen gemachte kiinstliche Ord-
nung getreten, die den Menschen nicht frei macht, sondern versklavt.

Das hat nicht nur zur Entfremdung zwischen dem Menschen und
der Schépfung, sondern auch zur Entfremdung zwischen dem Gottes-
dienst und dem natiirlichen Lauf der Dinge gefiihrt. Der Gottesdienst
wird nun nicht mehr mit der aufgehenden Sonne als Symbol des auf-
gehenden Lichtes, das Jesus Christus ist, gefeiert. Durch den Verlust
der kosmischen Dimension ist der Gottesdienst zu einer nach mensch-
lichen Bediirfnissen und menschlichem Gutdiinken gestaltbaren, va-
riablen und letztlich beliebigen Grole geworden.

5. Fiir eine neue Sonn- und Feiertagskultur

Ruhe ist nach wie vor die grofe Sehnsucht vieler, wenn nicht aller
Menschen. Sie wollen dem Getriebe und der Hast in eine Welt entflie-
hen, in der sie niemand belastigt und stért, in der sie auch nicht mehr
durch sich selber und ihre eigene innere Unruhe gestort und belastigt

24



Die Feier des Sabbat

werden. Die frithkirchlichen Wiistenviter und die ostkirchliche Spiri-
tualitit erhob die innere Ruhe (fjouyia) und Ausgeglichenheit zum
geistlichen Ideal. Der Ménchsvater Cassian brachte diese Tradition ins
christliche Abendland. Augustinus, der lange Zeit ein unruhiges, lei-
denschaftliches und nach der Wahrheit suchendes Leben gefiihrt
hatte, eroffnet seine Bekenntnisse mit der bekannten Feststellung:
»Unruhig ist unser Herz bis es ruht in Gott.«** Am Schluss seines Got-
tesstaates hat er diese Sehnsucht mit grolSartigen Worten beschrieben:
»Der siebte aber wird unser Sabbat sein, dessen Ende kein Abend ist,
sondern der Tag des Herrn, gleichsam der achte ewige, der durch
Christi Auferstehung seine Weihe empfangen und die ewige Ruhe
vorbildet, nicht nur des Geistes, sondern auch des Leibes. Dann werden
wir stille sein und schauen, schauen und lieben, lieben und loben. Das
ist’s was dereinst sein wird, an jenem Ende ohne Ende. Denn welches
andere Ende giibe es fiir uns, als heimzugelangen zu dem Reich, das
kein Ende hat?«*

Solche Ruhe ist nur in Gott méglich. Denn allein Gott, bei dem es
kein Werden und Vergehen gibt, ist Ruhe in sich. Wir nennen dies die
Ewigkeit. Sie ist nicht eine unendlich lange Zeit, sondern ein ewiger
Augenblick, in dem Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in eins
fallen. So ist sie kein Streben und kein Durst nach immer Neuem,
Besserem, Vollkommeneren, sondern Gleichzeitigkeit von Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft. Sie ist vollendetes Gliick. Der sonntig-
liche Gottesdienst ist gleichsam das Fenster in diese Welt des Ewigen;
ja er ist Vorgeschmack und Teilhabe an dem, was in allem Unbestand
der Zeit bleibend Giiltigkeit hat und zeitloses Gliick meint.

Eine neue Sabbat- und Sonntagskultur tut uns dringend not. Auch
wenn wir uns nicht ganz dem Rhythmus unserer siikularisierten Welt
und ihren wirtschaftlichen Zwangslaufigkeiten entziehen kénnen, so
brauchen wir doch Zeiten der Unterbrechung des oft belastenden Ar-
beitsthythmus, Zeiten, in denen wir nicht nur nach unten schauen,
sondern den Himmel iiber uns sehen kénnen. In diesem Sinn kann
man die Liturgie als Unterbrechung definieren. Sie will den Himmel
offen halten.

Die Christen und die christlichen Gemeinden sollten den Rhyth-

13 Aug. conf. [, 1.
14 Aug. civ. XXII, 30.

25



Aspekte einer Theologie der Liturgie

mus des Sabbats/Sonntags und den jihrlichen Festrhythmus neu als
eine uns vom Schopfer zugedachte Wohltat entdecken und soweit ir-
gend méglich bewusst leben, statt sich dem tblich gewordenen Wo-
chenendbetrieb einfach anzupassen und sich ihm auszuliefern. Die
Feier des Sonntags muss, wie Papst Johannes Paul II. zu Recht sagte,
im dritten Jahrtausend »ein bedeutendes Element der christlichen
Identitit«!® sein.

Wir miissen den Sonntag als Tag des Gottesdienstes, als Tag des
Dankens, der Einkehr und der Besinnung, der Ruhe und des Friedens
neu begehen und feiern lernen. Dann kann er auch der Tag der Familie
und des Zusammenseins mit Freunden und Nachbarn, ein Tag schlief3-
lich des Dienstes am Nichsten sein. Eine solche neue Sonntags- und
Feiertagskultur ist nicht ohne Gottesdienstkultur méglich. Nur die
von Gott geheiligte Zeit ist von ihm gesegnete menschliche Zeit. Die
Ehre Gottes ist der lebendige Mensch.¢

11. Osterliches Paschamysterium: Heilsgeschichtliche Begriindung —
Liturgie als Fest der Erlosten

1. Jahwe — Gott mit und bei uns

Die Schopfungsgeschichte gipfelt im Menschen, der nach dem Bild
und Gleichnis Gottes geschaffen ist (Gen 1,27), der also mit Freiheit
begabt ist und dem die Schépfung zum Hegen und Pflegen anvertraut
ist (Gen 2,15). Doch der Mensch hat die ihm von Gott gegebene Ord-
nung nicht anerkannt. Er wollte selber sein wie Gott (Gen 3,5) und
selbst bestimmen, was fiir ihn gut und was bése ist. So ist er aus dem
ihm von Gott geschenkten Frieden der Sabbat-Ordnung herausgefal-
len, aus dem Paradies vertrieben worden; er irrt nun rast- und ruhelos
umher (Gen 4,12).

Es ist die gute Botschaft der Bibel, dass Gott den Menschen in dieser
hoffnungslosen Lage nicht allein gelassen und nicht sich selbst tiber-
lassen hat. Er hat in dieser verfahrenen Situation vielmehr einen neuen
Anfang gemacht und dem Menschen eine neue Chance gegeben. Er

15 Johannes Paul II., Enzyklika Dies Domini, 30.
16 Iren. haer. IV, 20, 7.

26



Osterliches Paschamysterium

hat mit Abraham eine neue Geschichte begonnen. Er hat Abraham
herausgerufen aus seiner Verwandtschaft und seiner Herkunft. Abra-
ham, der Nomade, wurde so zum Nomaden Gottes. Damit sollte Abra-
ham nicht nur zum Stammvater eines grofSen Volkes werden, in ihm
sollten vielmehr alle Vélker gesegnet werden (Gen 12,2f.; 18,18 u.a.).

Um dieses Zieles willen hat Gott mit dem Volk Israel einen beson-
deren Bund geschlossen. Israel sollte Licht sein fiir die Vélker (Jes
42,6). Die besondere Geschichte Gottes mit Israel beginnt mit der
Selbstoffenbarung Gottes vor Moses nahe am Berg Horeb am brennen-
den Dornbusch (Ex 3). Dort tat sich Gott dem Moses als der Gott Abra-
hams kund. Er offenbarte ihm seinen Namen Jahwe, der zugleich eine
Verheilung enthielt. Uber die Bedeutung dieses Namens ist schon viel
geritselt worden. Richtig tibersetzt heiflt Jahwe nicht »Ich bin der Sei-
ende«, sondern »Ich bin der Daseiende«, »Ich bin der Ich bin da, »Ich
bin, der mit euch ist« (Ex 3,14). Gott offenbart und verheif3t sich damit
seinem Volk als Gott des Weges und der Fithrung. Er zeigt sich als Gott
der Menschen, der ein Herz fiir die Menschen hat. Er hért das Klagen
und Schreien seines Volkes und verspricht, es aus der Knechtschaft
Agyptens zu befreien. Gott offenbart sich als der Herr der Geschichte
und zugleich als der Gott, der befreit. Als solcher stellt er in den Zehn
Geboten, die urspriingliche, dem Menschen segensreiche Sabbatord-
nung wieder her (Ex 20, 8—11; Dtn 5,12—15).

2. Der Exodus als Befreiung zum Gottesdienst

Die Befreiung aus Agypten wird oft politisch verstanden; das war sie
gewiss auch. Doch bei den Verhandlungen des Moses mit dem Pharao
geht es nicht um politische Freiheit, es geht um Kult- beziehungsweise
Religionsfreiheit. Israel wollte ausziehen, um seinen Gott am Gottes-
berg Horeb zu verehren (Ex 3,12.18 u.a.). Es geht also um Freiheit zum
Gottesdienst; heute wiirden wir sagen: es geht um Religionsfreiheit.
Damit fordert Israel die Freiheit, welche im urspriinglichen Plan der
Schopfung in der gottebenbildlichen Wiirde des Menschen begriindet
ist. Israel reklamiert das grundlegendste aller Menschen- und Frei-
heitsrechte, nimlich die Freiheit zur 6ffentlichen Ausitbung der Reli-
gion.

Doch die Freiheit der Religionsausiibung erscheint Gewaltherr-

27



Aspekte einer Theologie der Liturgie

schern seit jeher gefihrlich. So weist der Pharao die Forderung nach
der Freiheit zum Kult briisk ab. Er kann darin nur nichtsnutzige Faul-
heit sehen, die er durch Erschwerung der Arbeitsbedingungen der Is-
raeliten brutal austreiben will (Ex 5, 4.8.17). Indem er die Freiheit zur
Religionsausiibung verweigert, degradiert er die Israeliten zu Arbeits-
sklaven. Doch die Rechnung des Pharao geht nicht auf. Auf der Ver-
weigerung der Freiheit liegt nicht Segen, sondern Fluch. Sie endet in
den igyptischen Plagen und schlieflich im Untergang der ganzen
Streitmacht des Pharao. Diktaturen kénnen lange dauern. Auf die
Dauer aber haben sie keine Chance, am Ende scheitern sie am religios
begriindeten Freiheitswillen. Die in der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen begriindete Freiheit ist stirker als Macht und Gewalt.

Die Befreiung Israels wird in der Nacht des Wachens (Ex 12, 42) und
des Voriibergangs des Herrn (12,13 f.23.27) durch die Feier des Passah-
mahls eingeleitet (12, 21—23 ). Urspriinglich war das Paschafest wohl ein
nomadisches Familienfest. Nun wird es mit dem Exodusgeschehen ver-
bunden und damit historisiert. Es soll nun regelmifig als Gedenkfeier
der Befreiung aus Agypten begangen werden (12, 2.14.17.24 f.; Dtn 16, 1—
12). Dieses Gedichtnis sollte nicht Taten gelten, die das Volk durch
eigene Kraft und Leistung zu seiner Befreiung getan hat, sondern
dem Grolen und Wunderbaren, das Gott getan hat. Der Sinn der Er-
innerung ist es, zu sagen: Gottes Tat ist frither als Menschentat; des
Menschen Wort kann nur Antwort sein auf Gottes Wort. Denn ehe
das Volk etwas anfangen und tun konnte, hat Gott schon gehandelt
und gesprochen.

Das Gedichtnis bedeutet mehr als ein subjektives Erinnern und
eine bewusstseinsmifSige Reproduktion des damaligen Geschehens.
Das bei der Befreiung aus Agypten Geschehene wird bei jeder Passah-
feier objektive Gegenwart. Spitere Generationen kénnen gleichsam
Zeitgenossen des Geschehens am Schilfmeer werden. Was Gott einmal
gewirkt hat, wird so zur bestimmenden Wirklichkeit der Feiernden. So
erfihrt Israel in der Erinnerung an die einmalige Befreiungstat immer
wieder neu seine von Gott geschenkte Freiheit. So war und ist das
Passahfest fiir Israel das Fest der Befreiung und der Befreiten. Der Psal-
mist bricht dartiber dankbar in Jubel aus: »Ein Gedichtnis seiner
Waunder hat der Herr gestiftet« (Ps 111, 4).

28



