
Stephan Ernst

Am Anfang und Ende des
Lebens – Grundfragen
medizinischer Ethik



2., aktualisierte und erweiterte Auflage 2024

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2020
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39832-2
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83832-3



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Vorwort zur Zweiten Auflage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Einführung: Aufgabe und Vorgehen einer Medizinethik aus
theologisch-ethischer Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

1. Herausforderungen für eine Medizinethik aus theologisch-
ethischer Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

2. Selbstverständnis der vorliegenden theologischen Ethik . . . . . . 22

3. Vorgehen einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht . . 27

Grundlegung: Verhältnismäßigkeit als Grundprinzip der medizinischen Ethik 32

1. Der Ruf nach Ethik in der Medizin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

2. Skepsis gegenüber einheitlichen prinzipienethischen
Begründungsansätzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

3. Die vier medizinethischen Prinzipien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

4. Probleme der vier medizinethischen Prinzipien . . . . . . . . . . . . 43

5. Das Prinzip der Verhältnismäßigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
5.1 Zugang aus der Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
5.2 Ausgangspunkt: Die Ambivalenz menschlichen Handelns . . 48
5.3 Präzisierung des Prinzips „Verhältnismäßigkeit“ . . . . . . . . . 50
5.4 Situationsgerechtigkeit und Unbeliebigkeit ethischer

Entscheidungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

6. Interpretation der vier medizinethischen Prinzipien vom Prinzip
der Verhältnismäßigkeit her . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
6.1 Nicht schaden (Non-maleficence) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
6.2 Wohltun und Fürsorge (beneficence) . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
6.3 Respekt vor der Autonomie (autonomy) . . . . . . . . . . . . . . 62
6.4 Gerechtigkeit (justice) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66

7. Zum Zusammenhang der vier medizinethischen Prinzipien . . . 72

5



8. Exkurs: Verhältnismäßigkeit als Prinzip verantwortlicher
Entscheidungen am Beispiel der Corona-Krise . . . . . . . . . . . . 74
8.1 Das zentrale Dilemma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
8.2 Auf der Suche nach einer angemessenen Bewältigung der

Krise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

9. Schuld und Tragik – Krankheit und Schuld . . . . . . . . . . . . . . . 85

Erster Teil: Ethische Fragen am Ende des Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . 92

1. Strikte Ablehnung der Tötung auf Verlangen . . . . . . . . . . . . . 94
1.1 Formen der Sterbehilfe und begriffliche Abgrenzungen . . . . 94
1.2 Rechtliche Regelungen in Deutschland: Grundlagen und

Einwände . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
1.2.1 Strafrechtliche Bestimmungen . . . . . . . . . . . . . . . . 96
1.2.2 Standesrechtliche Grundsätze . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
1.2.3 Menschenwürde und Lebensschutz als Grundlage . . 99
1.2.4 Anfragen und Einwände . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

1.3 Die Position der katholischen Kirche: Argumente und
Anfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
1.3.1 Theologische Begründung des Tötungsverbots als

Grundlage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
1.3.2 Säkulare und theologische Einwände . . . . . . . . . . . 108

2. Bedingte Befürwortung der Tötung auf Verlangen . . . . . . . . . . 112
2.1 Zwei Fälle als Diskussionsgrundlage . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
2.2 Die rechtliche Regelung in den Niederlanden . . . . . . . . . . . 114

2.2.1 Bestimmungen und Ziele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114
2.2.2 Gefahr des Dammbruchs? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

2.3 Autonomie und Lebensqualität als Kriterien . . . . . . . . . . . 121
2.3.1 Freiheit und Selbstbestimmung als Grundwerte . . . . 121
2.3.2 Grenzen der Selbstbestimmung? . . . . . . . . . . . . . . . 124

2.4 Nicht-intrinsische, interessensbasierte Begründungen des
Tötungsverbots . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
2.4.1 Modelle der Begründung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
2.4.2 Bleibendes Unbehagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

3. Verhältnismäßigkeit wahren: Sterbehilfe und Palliativmedizin . 133
3.1 Ausnahmen vom Tötungsverbot – Logik der Begründung . . 134
3.2 Konsequenzen für die Beurteilung der Sterbehilfe . . . . . . . . 141

6 Inhalt



3.2.1 Zum Ziel ärztlichen Handelns . . . . . . . . . . . . . . . . 142
3.2.2 Begründung des Behandlungsverzichts und

Behandlungsabbruchs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144
3.2.3 Abbruch künstlicher Ernährung . . . . . . . . . . . . . . . 146
3.2.4 Begründung der indirekten Sterbehilfe . . . . . . . . . . 149
3.2.5 Tötung auf Verlangen oder Palliativmedizin? . . . . . . 151

3.3 Bleibende Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

4. Zentrale Bedeutung des Patientenwillens . . . . . . . . . . . . . . . . 159
4.1 Die gesetzliche Regelung der Patientenverfügung . . . . . . . . 160
4.2 Absicherung der Patienten-Autonomie . . . . . . . . . . . . . . . 164
4.3 Die Frage der Reichweitenbegrenzung . . . . . . . . . . . . . . . . 167
4.4 Die Empfehlung umfassender Beratung . . . . . . . . . . . . . . . 173

4.4.1 Die Möglichkeit „negativer Selbstbindung“ . . . . . . . 173
4.4.2 Eingehende medizinische Beratung als Hilfe zur

Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
4.4.3 Advance Care Planning – Behandlung im Voraus

planen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176
4.4.4 Weitere Beratung mit Vertrauenspersonen . . . . . . . . 178

4.5 Wenn kein Patientenwille vorliegen kann: Entscheidungen in
der Neonatologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
4.5.1 Rechtlicher Rahmen, Empfehlungen und Leitlinien . 181
4.5.2 Ethische Orientierungspunkte . . . . . . . . . . . . . . . . 184

5. Assistierter Suizid und Sterbefasten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
5.1 Rechtliche Regelung des assistierten Suizids in Deutschland . 190
5.2 Gründe für eine ethische Legitimierung der Suizidbeihilfe . . 196
5.3 Theologisch-ethische Überlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 200

5.3.1 Das strikte Verbot der Suizidbeihilfe: Wie tragfähig
sind die Gründe? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200

5.3.2 Die Unterscheidung von Respektieren und Gutheißen 203
5.3.3 Die Frage der Verhältnismäßigkeit . . . . . . . . . . . . . 208
5.3.4 Die Frage erlaubter und unerlaubter Mitwirkung . . . 213
5.3.5 Suizidbeihilfe auch in konfessionellen Einrichtungen? 218

5.4 Sterbefasten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
5.4.1 Ist Sterbefasten Suizid? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221
5.4.2 Ist die pflegerische Versorgung beim Sterbefasten

Mitwirkung am Suizid? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223

7Inhalt



6. Organspende und Hirntod . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224
6.1 Organspende – Zeichen von Solidarität und Nächstenliebe . 225
6.2 Ethische Fragen bei Lebendspende und postmortaler

Organspende . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232
6.3 Ist der Hirntod der Tod des Menschen? . . . . . . . . . . . . . . . 235

6.3.1 Rechtliche, standesrechtliche und kirchliche Position 236
6.3.2 Ursprung des Hirntod-Kriteriums . . . . . . . . . . . . . . 238
6.3.3 Gegensätzliche Kritik am Hirntod-Kriterium . . . . . . 240
6.3.4 Begründung des Ganzhirntods als Tod des Menschen 242
6.3.5 Neue Zweifel und Diskussion des Hirntod-Kriteriums 245
6.3.6 Konsequenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248

6.4 Zustimmungs- oder Widerspruchsregelung? . . . . . . . . . . . . 249
6.4.1 Zahlen und Entwicklungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249
6.4.2 Die Frage der gesetzlichen Regelung – Deutschland im

europäischen Vergleich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251
6.4.3 Ethische Diskussion und Begründung . . . . . . . . . . . 253

Zweiter Teil: Ethische Fragen am Anfang des Lebens . . . . . . . . . . . . . 258

1. Der moralische Status des menschlichen Embryos . . . . . . . . . . 260
1.1 Zwei Vorbemerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261
1.2 Erste Frage: Kommt allen Menschen Menschenwürde und

Lebensrecht zu? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263
1.2.1 Position: Nicht allen Menschen kommt Personsein

und Schutzwürdigkeit zu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263
1.2.2 Argumente für die Menschenwürde und Schutz-

würdigkeit aller Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266
1.3 Zweite Frage: Wann liegt ein menschliches Individuum vor? 270

1.3.1 Menschsein vom Moment der Befruchtung an . . . . . 270
1.3.2 Menschsein ab der Nidation . . . . . . . . . . . . . . . . . 274
1.3.3 Weitere Zeitpunkte für den Beginn des menschlichen

Individuums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
1.3.4 Die Bedeutung epigenetischer Faktoren für die

Embryonalentwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 280
1.4 Fazit: Tutiorismus und Verhältnismäßigkeit . . . . . . . . . . . . 284

8 Inhalt



2. Stammzellforschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285
2.1 Stammzellforschung – Stammzelltherapie – Embryonen-

verbrauch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 286
2.1.1 Grundlagen und Ziele der Stammzellforschung . . . . 286
2.1.2 Möglichkeiten der Stammzellgewinnung . . . . . . . . . 288

2.2 Positionen zur Forschung mit embryonalen Stammzellen in
Deutschland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
2.2.1 Die rechtliche Regelung in Deutschland und die

Position der Kirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291
2.2.2 Argumente für die Forschung auch in Deutschland . 293
2.2.3 Stichtagslösung und Stichtagsverschiebung . . . . . . . 294

2.3 Überlegungen zur ethischen Bewertung der Stichtagsregelung 297
2.3.1 Stammzellimport als Mitwirkung am Embryonen-

verbrauch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297
2.3.2 Stichtagsverschiebung – eine Farce? . . . . . . . . . . . . 301

2.4 Embryonenschutz und Stammzellforschung . . . . . . . . . . . . 303

3. Technisch assistierte Reproduktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304
3.1 Methoden der technisch assistierten Reproduktion . . . . . . . 305
3.2 Die rechtliche Situation in Deutschland . . . . . . . . . . . . . . . 308
3.3 Die Position der Kirchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309
3.4 Theologisch-ethische Diskussion der technisch assistierten

Reproduktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
3.4.1 Anfragen an das lehramtliche Verbot homologer IVF

und seine Begründung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 314
3.4.2 Ethisch relevante Folgeprobleme der künstlichen

Befruchtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318
3.5 Embryonenspende und Embryonenadoption . . . . . . . . . . . 319

3.5.1 Gründe für die Embryonenspende . . . . . . . . . . . . . 321
3.5.2 Rechtliche Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 322
3.5.3 Theologisch-ethische Diskussionen . . . . . . . . . . . . . 324
3.5.4 Was dennoch zu bedenken ist . . . . . . . . . . . . . . . . 327
3.5.5 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331

3.6 Eizellspende und Leihmutterschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . 332
3.6.1 Sollte die Eizellspende in Deutschland legalisiert

werden? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333
3.6.2 Sollte die Leihmutterschaft in Deutschland verboten

bleiben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 336
3.7 Social Freezing . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339

9Inhalt



4. Schwangerschaftsabbruch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341
4.1 Ethische und rechtliche Aspekte des Schwangerschafts-

abbruchs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 342
4.1.1 Die Position der katholischen Kirche und ihre

Problematik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 343
4.1.2 Die rechtliche Regelung in Deutschland . . . . . . . . . 346
4.1.3 Theologisch-ethische Würdigung der rechtlichen

Regelung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 351
4.1.4 Regelung des Schwangerschaftsabbruchs außerhalb

des Strafrechts? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 355
4.2 Schwangerschaftskonfliktberatung in katholischen

Einrichtungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 360
4.3 Empfängnisverhütung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 365
4.4 Sterilisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 369
4.5 Die „Pille danach“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 372

5. Pränatal- und Präimplantationsdiagnostik . . . . . . . . . . . . . . . 375
5.1 Methoden der Pränatal- und Präimplantationsdiagnostik . . . 376
5.2 Überlegungen zur ethischen Bewertung der Pränatal-

diagnostik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 382
5.2.1 Chancen der Pränataldiagnostik . . . . . . . . . . . . . . . 382
5.2.2 Ethisch herausfordernde Nebenfolgen . . . . . . . . . . . 384
5.2.3 Konsequenzen: Reproduktive Autonomie mithilfe

von Beratung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 389
5.3 Rechtliche Regelung der Pränataldiagnostik:

Das Gendiagnostik-Gesetz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 390
5.4 Ethische Überlegungen zum Nicht-invasiven Pränataltest . . . 392
5.5 Überlegungen zur ethischen Bewertung der Präimplantations-

diagnostik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 396
5.5.1 Befürwortende Argumente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 396
5.5.2 Ethische Bedenken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 397

5.6 Zur rechtlichen Regelung der Präimplantationsdiagnostik . . 398
5.7 Ethische Überlegungen zur rechtlichen Regelung der

Präimplantationsdiagnostik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401
5.8 Reproduktive Autonomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405

10 Inhalt



6. Genome Editing und genetisches Enhancement . . . . . . . . . . . . 407
6.1 Genome Editing – Grundlagen, Methode, Ziele . . . . . . . . . 408
6.2 Selbstperfektionierung oder Hybris? . . . . . . . . . . . . . . . . . 410
6.3 Therapeutische Anwendungsmöglichkeiten und ihre ethische

Bewertung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 413
6.3.1 Somatische Gentherapie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 414
6.3.2 Keimbahn-Gentherapie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 416

6.4 Möglichkeiten des Enhancements und ihre ethische
Bewertung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 420
6.4.1 Das Argument: Recht auf Naturwüchsigkeit . . . . . . 421
6.4.2 Argumente unter Verweis auf problematische Folgen 423
6.4.3 Die Frage nach Zielen und Mitteln . . . . . . . . . . . . . 424

6.5 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 426

Schluss: In Ängsten beistehen – Christlicher Glaube im Bereich
medizinischen Handelns (Eine Skizze) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 429

1. Theologisch fragwürdige Antworten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 430

2. Gottes Zuwendung bezeugen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 433

Anhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 441

1. Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 441

2. Namensregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 448

3. Ausgewählte Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 454

4. Abbildungsverzeichnis und -nachweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 456

11Inhalt





Vorwort

Im Spätsommer 2013 fand in Cadenabbia am Comer See eine von der
Konrad-Adenauer-Stiftung e. V. veranstaltete mehrtägige Tagung statt,
bei der renommierte Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler aus Medi-
zin, Zell- und Molekularbiologie, Rechtswissenschaften, Philosophie und
Theologie – zum Teil Mitglieder des Deutschen Ethikrats – über zentrale
ethische Fragen am Beginn des menschlichen Lebens diskutierten: über
Fragen des verantwortlichen Umgangs mit den Möglichkeiten der assis-
tierten Reproduktion, der Pränatal- und Präimplantationsdiagnostik, der
Stammzellforschung und mit menschlichen Embryonen.1 Zu einem der
Abendvorträge war auch der damalige Präfekt der Glaubenskongregation,
Gerhard Ludwig Kardinal Müller, eingeladen, der in seinem Referat die
Positionen des Lehramts der katholischen Kirche vortrug und die anwe-
senden Wissenschaftler darüber belehrte, was in diesen Fragen moralisch
erlaubt und unerlaubt und was schwere Sünde sei. Die Diskrepanz zu den
durchaus auch von hohem Verantwortungsbewusstsein geleiteten Auffas-
sungen der allermeisten Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Tagung
wurde dabei erschreckend deutlich.

Deutlich wurde damit aber auch, wie notwendig es immer noch ist –
obwohl von Seiten der theologischen Ethik bereits eine intensive Aus-
einandersetzung stattgefunden hat2 –, die lehramtliche Morallehre mit
der Realität wissenschaftlicher, in diesem Fall medizinischer Forschung
und Praxis, aber auch mit philosophischen, theologischen, juristischen
und gesellschaftlichen Positionen sowie ganz einfach auch mit dem wirk-
lichen Leben selbst zu konfrontieren und in einen Dialog zu bringen. In

1 Aus der Tagung (5–8. September 2013) ist folgender Band hervorgegangen, der die
dort gehaltenen Referate enthält: Norbert Arnold (Hg.), Biowissenschaften und Le-
bensschutz. Wissenschaft und Kirche im Dialog, Freiburg 2015.
2 Neben zahlreichen theologisch-ethischen Einzeluntersuchungen zu den verschiede-
nen Themen der medizinischen Ethik ist auf folgende Überblickswerke zu verweisen:
Lexikon der Bioethik, hg. von W. Korff/L. Beck/P. Mikat, 3 Bände, Gütersloh 1998;
Dietmar Mieth, Was wollen wir können. Ethik im Zeitalter der Biotechnik, Freiburg
2002; Kriterien biomedizinischer Ethik. Theologische Beiträge zum gesellschaftlichen
Diskurs (Quaestiones disputatae 217), hg. von K. Hilpert/D. Mieth, Freiburg 2006;
Eberhard Schockenhoff, Ethik des Lebens. Grundlagen und neue Herausforderungen,
Freiburg 2009. – Von evangelischer Seite: Hartmut Kreß, Medizinische Ethik. Gesund-
heitsschutz, Selbstbestimmungsrechte, Rechtspolitik, 3., erweiterte und überarbeitete
Auflage, Stuttgart 2024.

13



diesem Dialog müsste es darum gehen, das von den christlichen Kirchen
vertretene Anliegen eines umfassenden Schutzes des menschlichen Le-
bens von seinem Anfang bis zu seinem Ende in die Realität medizinischen
Handelns und Entscheidens herunterzubrechen und dabei die Grenzen
des Verantwortlichen neu zu bedenken und kritisch zu diskutieren.

Das vorliegende Buch möchte aus theologisch-ethischer Sicht einen
weiteren Beitrag zu einem solchen Dialog und zur Kommunikabilität
christlicher Ethik leisten. Es ist als Einführung in Grundfragen der medi-
zinischen Ethik aus theologisch-ethischer Sicht gedacht. Diese Einfüh-
rung richtet sich vor allem an Studierende, an Lehrerinnen und Lehrer
der Fächer Religion, Philosophie oder Ethik, an Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter in der Erwachsenenbildung, an hauptamtliche Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeiter in der pastoralen Praxis und Seelsorge, aber auch an
Ärztinnen und Ärzte, Pflegerinnen und Pfleger und an alle, die an medizi-
nisch-ethischen Fragen interessiert sind.

Eine solche Einführung muss naturgemäß in vieler Hinsicht Stück-
werk bleiben. Weder können alle ethisch relevanten Themen der Medizin
behandelt werden, noch lassen sich die einzelnen Themen umfassend be-
arbeiten. Die vorliegende Einführung konzentriert sich lediglich auf zen-
trale Fragen am Anfang und am Ende des menschlichen Lebens, und
auch diese werden nur in einigen wichtigen Aspekten beleuchtet. Auch
konnten die zahllosen Argumente pro und contra bei einzelnen Themen
nicht vollständig erfasst, sondern nur in Auswahl angeführt werden.

Es geht aber auch weniger um Vollständigkeit. Der eigentliche Beitrag
zur Kommunikabilität und zum Dialog besteht eher darin auszuloten,
welche Bedeutung das ethische Grundprinzip der Verhältnismäßigkeit
der Handlung für die Frage nach einem verantwortlichen Umgang mit
den Möglichkeiten der Medizin haben kann, das Prinzip also, nach dem
es in verantwortlichen Entscheidungen darum geht, langfristig und im
Ganzen gesehen Unverhältnismäßigkeit des Handelns zu vermeiden. Es
handelt sich um ein Prinzip, das ärztliches und pflegerisches Handeln,
aber auch – wie sich angesichts der Corona-Krise zeigt – politische Ent-
scheidungen im Blick auf Fragen von Gesundheit und Medizin immer
schon leitet. Es ist ebenso im juristischen Bereich als „Übermaßverbot“
beheimatet und findet sich schließlich auch in Texten des Lehramts der
katholischen Kirche. Damit soll ein Prinzip an die Hand gegeben und
seine Anwendung exemplarisch verdeutlicht werden, das sich dann ei-
genständig auf weitere ethische Entscheidungsfragen generell, aber eben
auch im Bereich der Medizin anwenden lässt. Der Ansatz bei diesem

14 Vorwort



Prinzip verdankt sich in vielem der inspirierenden Theologie und Ethik
meines akademischen Lehrers Peter Knauer SJ.

Dem Verlag Herder und seinem Lektor Herrn Clemens Carl danke
ich für die entgegenkommende, ermunternde und konstruktive Betreu-
ung bei der Entstehung des Manuskripts und der Drucklegung, meinem
wissenschaftlichen Mitarbeiter, Herrn Hendrik Weingärtner, für zahlrei-
che Recherchen und die Mitarbeit an der Entstehung des Textes.

Stephan Ernst

15Vorwort



Vorwort zur Zweiten Auflage

Die vorliegende Neuauflage des Buchs „Am Anfang und Ende des Le-
bens“, einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht, bietet die
Möglichkeit, aktualisierend auf neuere Entwicklungen seit 2019 einzuge-
hen. Dies betrifft nicht nur die Einbeziehung neuer Gesetzentwürfe (z. B.
zum assistierten Suizid) bzw. Gesetzestexte (etwa zur Patientenver-
fügung), Bestimmungen der BÄK, neuer Texte des Deutschen Ethikrats
und der Nationalen Akademie der Wissenschaften Leopoldina, neuer
kirchlicher und lehramtlicher Verlautbarungen sowie neuerer Literatur
zu den einzelnen im Buch angesprochenen Themen. Die Aktualisierung
des Buchs schlägt sich vielmehr auch darin nieder, dass neue Themen auf-
genommen wurden: die Diskussion, ob in konfessionellen Einrichtungen
assistierter Suizid angeboten werden könnte; das Vorhaben, den Schwan-
gerschaftsabbruch außerhalb des Strafrechts zu regeln; die Frage der
Legalisierung der Eizellspende und der Leihmutterschaft; eine rück-
blickende Ergänzung zur Corona-Pandemie; aber auch das Thema Ge-
schlechtsumwandlung hat in einem Exkurs Aufnahme gefunden. In
einem Schlusskapitel werden schließlich auch – wie es in einer theo-
logisch-ethischen Medizinethik zu erwarten ist – spirituelle Aspekte im
Umgang mit Leid, Krankheit, Sterben, Behinderung, insgesamt also mit
der Erfahrung der Verletzbarkeit und Endlichkeit des Menschen, ange-
sprochen. Hinzugekommen ist auch ein thematisches Literaturverzeich-
nis, das zu einzelnen Themen jeweils einige repräsentative und für das
Eigenstudium weiterführende Titel nennt.

Ich danke dem Herder-Verlag für die Möglichkeit dieser zweiten, er-
weiterten und aktualisierten Auflage und seinem Lektor, Herrn Clemens
Carl, für die hilfreiche Begleitung. Ebenso habe ich auch diesmal Herrn
Hendrik Weingärtner für zahlreiche wichtige Recherchen und Gespräche
zu danken.

Würzburg, 14. Juni 2024 Stephan Ernst

16



Einführung
Aufgabe und Vorgehen einer Medizinethik aus
theologisch-ethischer Sicht

Ethische Grundfragen der Medizin gehören zu den zentralen Themen der
theologischen Ethik bzw. der Moraltheologie. In der Ausbildung von
Theologinnen und Theologen, Religionslehrerinnen und Religionsleh-
rern spielen sie ebenso eine Rolle wie im Religions- und Ethikunterricht
und in der theologischen Erwachsenenbildung. In klinischen Ethik-Ko-
mitees, die inzwischen in praktisch allen Krankenhäusern eingerichtet
wurden, wird in der Regel immer auch der Rat von Seelsorgerinnen und
Seelsorgern, Theologinnen und Theologen eingeholt.1 Im Deutschen
Ethikrat, der regelmäßig ethische Fragen der Biomedizin behandelt, ge-
hören zu den Mitgliedern stets auch Vertreter der Kirchen und der Theo-
logie. Offensichtlich wird im Bereich der medizinischen Ethik der Theo-
logie und den Kirchen immer noch eine Kompetenz im Blick auf ethische
Wertorientierung und verantwortliches Handeln zugetraut.

Inhaltlich bilden dabei in der theologischen Ethik die Fragen nach ei-
nem verantwortlichen Umgang mit den Möglichkeiten der Medizin am
Anfang und am Ende des menschlichen Lebens einen gewissen Schwer-
punkt. Wichtige Themen am Beginn des menschlichen Lebens sind die
künstliche Befruchtung, die Pränatal- und Präimplantationsdiagnostik,
der Schwangerschaftsabbruch, die Embryonenforschung, mögliche Ein-
griffe in das Erbgut des Menschen sowie als Voraussetzung die Frage
nach dem Beginn der Schutzwürdigkeit des menschlichen Embryos. Zen-
trale Themen am Ende des Lebens sind vor allem die Möglichkeiten und
Grenzen eines selbstbestimmten Sterbens durch die verschiedenen Formen
der Sterbehilfe, den assistierten Suizid, die Festlegungen einer Patienten-
verfügung und die Palliativmedizin sowie die Frage der Organspende. An-
gesichts dieser Themen stellt sich die Frage: Wo liegen die Chancen der
modernen Medizin und Biotechnologie? Wo liegen aber auch die Grenzen
des ethisch Vertretbaren? Dürfen wir alles, was wir können?

1 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit kann es im folgenden Text an vielen Stellen
immer wieder vorkommen, dass verallgemeinernd das generische Maskulinum ver-
wendet wird. Diese Formulierungen umfassen gleichermaßen Personen jedes Ge-
schlechts (m/w/d); alle sind damit selbstverständlich gleichberechtigt angesprochen.

17



1. Herausforderungen für eine Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht

1.1 Zu all diesen Fragen bemüht sich die theologische Ethik, begründete
Stellungnahmen, Bewertungen und Kriterien für die Entscheidungsfin-
dung zu erarbeiten. Sie tut dies einerseits vor dem Hintergrund des christ-
lichen Glaubens und – im Fall der katholischen theologischen Ethik – der
entsprechenden Tradition lehramtlicher Moralverkündigung. Anderer-
seits aber steht die theologische Ethik, wenn sie sich in den politischen
und gesellschaftlichen Diskurs über medizinethische Themen einbringen
will, im Dialog und in der Auseinandersetzung mit der philosophischen
und der explizit medizinischen Ethik als einer von Medizinern selbst ent-
wickelten Form der Ethik. Dies beinhaltet einerseits die Chance, zwi-
schen christlichen Wertvorstellungen und der gegenwärtigen pluralen
Gesellschaft vermitteln zu können. Andererseits sind mit dieser Vermitt-
lerrolle nicht unerhebliche Spannungen verbunden, die von der theologi-
schen Ethik einen enormen Spagat verlangen.

Zum einen nämlich gibt es zahlreiche dezidierte und strikte Vorgaben
des Lehramts zu allen angesprochenen Themen der Medizin und Biotech-
nologie. Als durchgängiges Anliegen lässt sich dabei der unbedingte und
uneingeschränkte Schutz des menschlichen Lebens von seinem Anfang
bis zu seinem Ende erkennen. Menschliches Leben soll in allen seinen
Phasen – von der Zygote, dem frühen Embryo und dem Fötus an bis hin
zum Ende des Lebens, auch bei schwerer Krankheit, Demenz und Koma
sowie in der Sterbephase – uneingeschränkt als wertvoll und schützens-
wert verstanden und geachtet werden.2 Gerade in den Phasen, in denen

2 Vgl. etwa: Kongregation für die Glaubenslehre, Instruktion Dignitas personae über
einige Fragen der Bioethik (8. September 2008), Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls, Nr. 183, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2008,
Nr. 1: „Jedem Menschen ist von der Empfängnis bis zum natürlichen Tod die Würde
einer Person zuzuerkennen. Dieses Grundprinzip, das ein großes ‚Ja‘ zum menschlichen
Leben ausdrückt, muss im Mittelpunkt des ethischen Nachdenkens über die biomedizi-
nische Forschung stehen, die in der Welt von heute eine immer größere Bedeutung
gewinnt.“ – Vgl. auch: Gott ist ein Freund des Lebens. Herausforderungen und Auf-
gaben beim Schutz des Lebens, Gemeinsame Erklärung des Rates der EKD und der
DBK in Verbindung mit den übrigen Mitglieds- und Gastkirchen der ACK, Trier 1990,
62: „Der aus der Würde sich herleitende Schutz des Menschen muss für alle Menschen
in gleicher Weise und vom Anfang an gelten. Er darf nicht von Entwicklungsphasen
oder angeblichen ‚Graden des Menschseins‘ abhängig gemacht werden, weil diesen da-
mit die Bedeutung von Selektionskriterien zukäme. Menschliches Leben ist in seiner
Würde nur dann geschützt und gesichert, wenn grundsätzlich jede Möglichkeit ver-
fügender Manipulation ausgeschlossen ist.“

Einführung18



menschliches Leben am schwächsten und verletzlichsten ist, soll seine un-
bedingte Würde und Unverfügbarkeit für den Menschen zur Geltung ge-
bracht und gewahrt werden. Diesem Anliegen entsprechend werden eine
Reihe von medizinischen und biotechnischen Möglichkeiten als Verstoß
gegen diese Unverfügbarkeit benannt und mit prinzipiellen, also aus-
nahmslosen Verboten belegt. Beispiele dafür sind etwa das Verbot der
künstlichen Befruchtung3, das Verbot der verbrauchenden Embryonen-
forschung4, das Verbot des Schwangerschaftsabbruchs5 sowie das Verbot
der aktiven Sterbehilfe bzw. der Tötung auf Verlangen6 und des assistier-
ten Suizids7.

Zum anderen aber sieht sich diese Position, so wichtig und berechtigt
das Anliegen eines möglichst umfassenden Schutzes des menschlichen Le-
bens und seiner Unverfügbarkeit ist, im gegenwärtigen gesellschaftlich-
politischen, philosophischen und medizinischen Diskurs massiven Anfra-
gen und Vorwürfen gegenüber.

1.2 Ein erstes Problem besteht darin, dass die prinzipiellen Verbote
des Lehramts – inhaltlich gesehen – vielen als rigoristisch erscheinen,
weil sie es nicht erlauben, in konkreten ethischen Konflikten und Dilem-
mata situationsbezogen und abwägend entscheiden zu können. Es
scheint nicht möglich zu sein, die Komplexität der verschiedenen konkre-
ten Situationen ernst zu nehmen und den Menschen in ihren individuel-
len Lebenslagen gerecht zu werden. So wird etwa eingewendet, dass die
prinzipielle Ablehnung der Tötung auf Verlangen und auch des assistier-
ten Suizids dazu führen kann, dass Menschen ihren dringenden Wunsch,
sterben zu dürfen, nicht realisieren können, dass sie vielmehr gegen ihren

3 Vgl. Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre über die Achtung vor dem
beginnenden menschlichen Leben und die Würde der Fortpflanzung Donum vitae (10.
März 1987), Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 74, hg. vom Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1987, 20–30.
4 Vgl. Instruktion Donum vitae, 16–18.
5 Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika Evangelium vitae (25. März 1995), Verlautbarun-
gen des Apostolischen Stuhls, Nr. 120, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz, Bonn 1995, Nr. 58–78; Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 2270–2275.
6 Erklärung der Kongregation für die Glaubenslehre zur Euthanasie Iura et bona (20.
Mai 1980), Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 20, hg. vom Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1980, 8f; Enzyklika Evangelium vitae, Nr. 64–67;
Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 2276–2279.
7 Vgl. Enzyklika Evangelium vitae, Nr. 66; ebenso: Kongregation für die Glaubensleh-
re, Schreiben Samaritanus bonus über die Sorge an Personen in kritischen Phasen und
in der Endphase des Lebens (14. Juli 2020), Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls,
Nr. 228, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2020, 30–38.

Herausforderungen für eine Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht 19



eigenen Willen zum Weiterleben und zum Leiden gezwungen werden.
Dies wird als Verstoß gegen die Autonomie und Selbstbestimmung und
damit gegen die Würde des Menschen gesehen (➤ I, 2.3.1)8. Ebenso ist
das strikte Verbot praktisch jeder Form der künstlichen Befruchtung –
auch innerhalb der Ehe – für viele nicht nachvollziehbar. Menschen füh-
len sich in ihrer reproduktiven Selbstbestimmung und in der Wahrneh-
mung ihrer Verantwortung bevormundet (➤ II, 3.4.1). Ähnliches gilt für
die Maßgabe, dass bereits die Zygote und der frühe Embryo ebenso un-
bedingt zu schützen seien wie das Leben eines neugeborenen oder er-
wachsenen Menschen. Die sich daraus ergebende Konsequenz, dass nicht
nur der Schwangerschaftsabbruch auch in vielen schweren individuellen
Konfliktfällen abgelehnt wird, sondern dass auch die „Pille danach“ –
selbst nach einer Vergewaltigung – als verboten angesehen wird, stößt
vielfach auf Unverständnis. Demgegenüber wird im gesellschaftlichen
und philosophischen Diskurs eher von einer gestuften Schutzwürdigkeit
des sich entwickelnden Embryos bzw. Fötus ausgegangen, was dann auch
in der ethischen Bewertung der Präimplantationsdiagnostik und der Em-
bryonenforschung einen größeren Spielraum zulässt (➤ II, 1.2.1; 1.3.2
und 1.3.3).

1.3 Über diese inhaltlichen Anfragen an die lehramtliche Moralver-
kündigung hinaus besteht ein weiteres Problem darin, dass auch die Ar-
gumente, die das Lehramt für seine Positionen anführt, im allgemeinen
gesellschaftlichen Diskurs über medizinethische Fragen kaum Akzeptanz
finden, weil sie von Grundannahmen ausgehen, die für säkulare Vernunft
nicht nachvollziehbar sind (➤ I, 1.3.2). So lässt sich die Begründung der
„Heiligkeit des menschlichen Lebens“9 durch Verweis auf die Gotteben-
bildlichkeit des Menschen sowie die Begründung der umfassenden Un-
verfügbarkeit des menschlichen Lebens mit dem Argument, dass „allein
Gott Herr über das menschliche Leben“10 sei, nur unter der Vorausset-
zung der Existenz Gottes nachvollziehen. Dies ist aber eine Vorausset-
zung, die in einer pluralen Gesellschaft nicht durchgängig geteilt wird
und auch nicht rational aufgewiesen werden kann. Aber auch unter der

8 Im Text finden sich immer wieder solche Verweise auf andere Abschnitte innerhalb
des Buchs. Dabei bezieht sich die römische I auf den Ersten Teil: Ethische Fragen am
Ende des Lebens, und die römische II auf den Zweiten Teil: Ethische Fragen am Anfang
des Lebens. Darüber hinaus gibt es Verweise auf die Einführung und die Grundlegung.
9 Vgl. Instruktion Donum vitae, Nr. 5; Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 2258.
10 Vgl. ebd.

Einführung20



Annahme der Existenz Gottes, ja sogar unter der Annahme des christli-
chen Glaubens, stellt sich die Frage, wie sich die Aussage, dass allein
Gott Herr über das menschliche Leben ist und nicht der Mensch, begrün-
den lässt. Ist Gott nicht Herr über alle Dinge und über alles, was ge-
schieht, Gutes wie Schlechtes? Wie aber lässt sich dann etwas Normati-
ves und Verpflichtendes daraus ableiten? Und: Hat Gott dem Menschen
nicht nur das Leben, sondern auch seine Vernunft, Freiheit und Verant-
wortung gegeben? Warum sollte dann das Leben eines Menschen seiner
eigenen Verantwortung und Selbstbestimmung entzogen sein? Auch Ar-
gumente, dass bestimmte Eingriffe in die Natur – etwa in die Genstruktur
von Lebewesen – eine „hybride Anmaßung“ seien, dass der Mensch hier
„Gott spielen“ wolle oder „unzufrieden mit Gottes Schöpfung“ sei (➤ II,
6.2), lassen sich kaum belasten. Drückt sich in der Natur wirklich ein
verpflichtender Wille und Plan des Schöpfers aus?11 Gibt es in der Natur
nicht Gutes und auch Schlechtes?

1.4 Eine weitere Anfrage betrifft das gerade auch im medizinethischen
Bereich – etwa im Blick auf schwierige Fragen im Rahmen der Geburts-
hilfe – vom Lehramt verschiedentlich angewendete „Prinzip der Handlung
mit Doppelwirkung“ (➤ Grundlegung, 6.1.1). Nach diesem Prinzip galt
und gilt es etwa im Fall, dass bei der Geburt das Leben der Mutter durch
den Fötus bedroht ist, als unerlaubt, das Kind zu töten, um die Mutter zu
retten. Andererseits galt und gilt es als erlaubt, eine Totaloperation zur
Entfernung eines Gebärmutterkrebses auch bei bestehender Schwanger-
schaft durchzuführen und dabei den Tod des Kindes zu verursachen. Als
Grund wurde angegeben, dass man im ersten Fall das Kind direkt tötet,
was aber nicht erlaubt sei, während bei der Entfernung der Gebärmutter
direkt der lebensbedrohliche Krebs beseitigt, der Tod des Fötus aber nur
indirekt in Kauf genommen werde. Man dürfe nicht etwas Schlechtes
tun, um dadurch Gutes zu erreichen. Der gute Zweck – so besagt ein in
der Tradition der katholischen Moraltheologie gut beheimatetes Prinzip –
heilige nicht das schlechte Mittel. Diese Begründungsform ist freilich heute
für viele nur schwer nachvollziehbar und auch innerhalb der theologischen
Ethik fragwürdig geworden. Kann es wirklich verantwortlich sein, lieber
den Tod von zwei oder mehr Menschen in Kauf zu nehmen, als einen zu
retten? Was heißt „direkt“ und „indirekt“ genau?

11 Zur theologischen Auseinandersetzung mit der argumentativen Berufung auf den
Plan Gottes vgl. Christoph Böttigheimer/Alexis Fritz (Hg.), Ein sinnvoller Plan Gottes?
Von der Teleologie des göttlichen Willens (QD 330), Freiburg 2023.

Herausforderungen für eine Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht 21



Angesichts solcher Anfragen sieht sich die theologische Ethik vor der
Aufgabe, wie sie sich so verhalten kann, dass sie einerseits nicht faktisch
die Akzeptanz und Relevanz im allgemeinen gesellschaftlichen Diskurs
über medizin- und bioethische Fragen verliert, andererseits aber auch
nicht das Grundanliegen christlicher Ethik, nämlich einen möglichst um-
fassenden Schutz menschlichen Lebens, aufgibt.

2. Selbstverständnis der vorliegenden theologischen Ethik

2.1 Die vorliegende Medizinethik aus theologischer Sicht sieht in dieser Si-
tuation ihre Aufgabe nicht darin, lediglich die lehramtlichen normativen
Vorgaben zu erläutern und noch weiter argumentativ zu untermauern. Ge-
rade um der Kommunikabilität christlicher Ethik innerhalb unserer pluralen
und säkularen Gesellschaft willen sieht sie ihre Aufgabe vielmehr darin, aus-
gehend von den Anliegen und Aussagen des Lehramts sowie ihren Begrün-
dungen diese mit den Anfragen und Einwänden säkularer Wissenschaft und
Erfahrung zu konfrontieren und ihnen auszusetzen. Es geht darum, die zen-
tralen Argumente aller Positionen im interdisziplinären Dialog mit der Me-
dizin, mit den Humanwissenschaften und der Philosophie auf ihre Trag-
fähigkeit hin zu prüfen, um auf diese Weise differenzierte Stellungnahmen
mit belastbaren Gründen zu erarbeiten. Dabei soll vor allem auch nicht
dem – sicher auch kritisch zu führenden – Dialog mit ethischen Ansätzen
ausgewichen werden, die mit möglichst wenigen weltanschaulichen Grund-
annahmen oder metaphysischen Voraussetzungen auskommen, etwa einer
utilitaristischen Ethik (Peter Singer/Dieter Birnbacher) oder einer rein inter-
essenbasierten Ethik (Norbert Hoerster), die aber dafür äußerst belastbare
Argumente liefern. Nur so lässt sich – abgesehen vom Verlust der Akzeptanz
und Relevanz – die Gefahr einer Immunisierung der moralischen Aussagen
des Lehramts gegen säkulare Einwände und damit letztlich eine Ideologisie-
rung vermeiden, die gerade nicht im Interesse der Kirche und des Anspruchs
ihrer Moralverkündigung auf Wahrheit sein kann.

Dieser Aufgabenstellung liegt ein Selbstverständnis der theologischen
Ethik zugrunde, nach dem sich verantwortliche Entscheidungen und
ethische Normaussagen nicht unmittelbar aus der Offenbarung und
dem Glauben oder aus dem Willen Gottes ableiten und begründen lassen,
sondern mit Hilfe der menschlichen Vernunft und aufgrund von Erfah-
rung im menschlichen Zusammenleben und im Umgang mit der Welt zu
ermitteln und in ihrer Gültigkeit aufzuweisen sind.

Einführung22



2.2 Die Grundlage für diese Konzeption der theologischen Ethik bil-
det der Offenbarungsbegriff, wie er durch das Zweite Vatikanische Kon-
zil in der Dogmatischen Konstitution über die göttliche Offenbarung Dei
Verbum, Nr. 2 formuliert worden ist:

„Gott hat in seiner Güte und Weisheit beschlossen, sich selbst zu offenbaren
und das Geheimnis seines Willens kundzutun (vgl. Eph 1,9): dass die Men-
schen durch Christus, das fleischgewordene Wort, im Heiligen Geist Zugang
zum Vater haben und teilhaftig werden der göttlichen Natur (vgl. Eph 2,18;
2 Petr 1,4). In dieser Offenbarung redet der unsichtbare Gott (vgl. Kol 1,15;
1 Tim 1,17) aus überströmender Liebe die Menschen an wie Freunde (vgl. Ex
33,11; Joh 15,14–15) und verkehrt mit ihnen (vgl. Bar 3,38), um sie in seine
Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen.“

Offenbarung wird danach nicht mehr – wie in einem instruktionstheo-
retischen Offenbarungsmodell – im Sinne der Mitteilung von Satzwahr-
heiten durch Gott verstanden, die dann im Glauben für wahr zu halten
sind, sondern – im Sinne eines kommunikationstheoretischen Offen-
barungsmodells – als Selbstmitteilung Gottes.12 Offenbarung besteht
nach diesem Verständnis darin, dass Gott dem Menschen nicht einzelne
Lehraussagen mitteilt, die dieser dann für wahr zu halten hat, sondern
darin, dass Gott sich selbst für den Menschen öffnet und ihm lebendige
Gemeinschaft mit sich schenkt: Die Welt und die Menschen sind hinein-
genommen in die innertrinitarische Liebe zwischen Vater und Sohn, die
der Heilige Geist ist. Gott ist den Menschen mit derselben Unbedingtheit
und Verlässlichkeit zugewandt, mit der er seinen eigenen Sohn liebt.
Glauben bedeutet entsprechend, im eigenen Leben von der Gewissheit
dieser unbedingten Zuwendung Gottes auszugehen.13

2.3 Auf der Basis dieses Offenbarungsverständnisses aber lassen sich
dann konkrete ethische Entscheidungen und Normaussagen nicht mehr
als direkter Gegenstand göttlicher Offenbarung verstehen. Die eigentli-
che Bedeutung der christlichen Offenbarung und des Glaubens für das
ethische Handeln kann in dieser Sicht nicht darin bestehen, zusätzliche,
zur säkularen Moral hinzukommende ethische Normen mitzuteilen und
in ihrer Gültigkeit zu begründen. Sie kann auch nicht darin bestehen, den

12 Vgl. dazu: Max Seckler, Der Begriff der Offenbarung, in: Handbuch der Fundamen-
taltheologie, hg. von W. Kern/J. Pottmeyer/M. Seckler, Bd. 2: Traktat Offenbarung,
Tübingen/Basel 22000, 45–48.
13 Vgl. zu diesen Formulierungen die Zusammenfassung des gesamten Glaubens-
inhalts in: Peter Knauer, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamental-
theologie, Norderstedt 72015, 19.

Selbstverständnis der vorliegenden theologischen Ethik 23



Verpflichtungsgrad ethischer Normen – etwa durch Verweis auf die Au-
torität Gottes oder die Androhung besonderer (Höllen-)Strafen – zu stei-
gern. Die Bedeutung des Glaubens, verstanden als existentielles Ver-
trauen auf Gottes unbedingte Zuwendung, entfaltet sich vielmehr im
Blick auf die Frage, wie man das, was man bereits als richtig und verant-
wortlich erkannt hat, auch wollen und in die Tat umsetzen kann. Der
christliche Glaube hat seine Relevanz darin, zum tatsächlichen ethischen
Wollen und Handeln zu motivieren und zu befreien.

Seine zum ethischen Handeln motivierende Funktion erfüllt der christ-
liche Glaube dadurch, dass er das menschliche Handeln in einen neuen
und umfassenderen Sinnhorizont einfügt, der sich im Bekenntnis zur
Schöpfung, Erlösung und Vollendung der Welt durch Gott ausspricht.
Aus dem Glauben an Gottes Schöpfung, an seine Erlösung und an die
Vollendung der Welt durch Gott wird der Glaubende dazu bewegt, sich –
als Mitarbeiter mit dem Wirken Gottes – für diese Welt und die Menschen
einzusetzen.14 Die befreiende Bedeutung für das ethische Handeln besteht
dagegen darin, dass der Glaube die grundlegende Existenzangst des Men-
schen entmachten kann, die aus seiner Endlichkeit und Verletzbarkeit re-
sultiert und die ihn immer wieder unausweichlich dazu bringt, sich allein
um sich selbst zu sorgen und sich abzusichern und dies auch um den Preis,
unverantwortlich und unmenschlich zu handeln. In der Gewissheit des
Glaubens nämlich, von Gott unbedingt angenommen zu sein, muss die
Existenzangst nicht mehr handlungsbestimmend sein.15 Es muss dem
Menschen nicht mehr in allem um sich selbst, um seine Interessen und
seine Machtansprüche, gehen. Es wird vielmehr möglich, von sich selbst
abzusehen und sich dem Mitmenschen zuzuwenden. Der Glaube befreit
aber nicht nur zum Wollen und zum Handeln, sondern ebenso zum Sehen
und Erkennen des ethisch Gesollten. Menschen neigen nur allzu leicht da-
zu, die Not anderer und die eigene Ungerechtigkeit aus Angst, Bequem-
lichkeit oder eigenen Interessen und Machtansprüchen auszublenden
und nicht sehen zu wollen. Auch hier kann der Glaube, indem er die Angst
entmachtet, dazu führen, dass man bereit wird, sich der Wirklichkeit im
Ganzen und dem Anspruch der eigenen Vernunft zu stellen.

14 Vgl. dazu: Alfons Auer, Glaube, Hoffnung und Liebe. Die Öffnung eines traditionel-
len moraltheologischen Traktats in die Dimension des Gesellschaftlichen, in: Funktion
und Struktur christlicher Gemeinde, hg. von J. Hepp u. a., Würzburg 1971, 91–114;
Ders., Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf 1971, 31989, 163–184.
15 Vgl. dazu: Peter Knauer, Handlungsnetze. Über das Grundprinzip der Ethik, Frank-
furt 2002, 145f; Ders., Der Glaube kommt vom Hören, 21f.

Einführung24



Das Gemeinte lässt sich an der oft gestellten Frage verdeutlichen, ob es ein spezi-
fisches Profil und einen besonderen ethischen Anspruch christlicher Krankenhäu-
ser gibt. So scheint es, dass ausgehend von der christlichen Überzeugung, dass
jedem Menschen als Ebenbild Gottes eine unbedingte und auch in der Krankheit
unverlierbare Würde zukommt, in einem christlichen Krankenhaus die umfas-
sende Sorge für den Kranken im Blick steht, in der es nicht nur um die Heilung
körperlicher Dysfunktionen und die Wiederherstellung der Funktionsfähigkeit
geht, sondern auch um eine ganzheitliche Zuwendung zum Kranken in seinen
existentiellen Nöten und Leiden, die mit dem Kranksein verbunden sind. Aller-
dings gilt dieser Anspruch, auch wenn er möglicherweise in der Geschichte durch
das Christentum zur Geltung gebracht und realisiert wurde, grundsätzlich für je-
des Krankenhaus. Das spezifische Profil eines christlichen Krankenhauses ist, ge-
nau genommen, nicht der ethische Anspruch als solcher. Er besteht nicht in ein-
zelnen ethischen Standards, die nur hier angelegt werden. Der ethische Anspruch
besteht vielmehr auch schon im Vorhinein zum Glauben. Um einzusehen, dass
man die Würde des Menschen auch in seiner Krankheit achten und sich ihm zu-
wenden soll, braucht man noch keinen Glauben. Spezifisch für ein christliches
Krankenhaus könnte eher sein, dass das gläubige Vertrauen auf Gottes Zu-
wendung seine Mitarbeiter:innen dazu bereitmacht, diesem Anspruch und
Selbstverständnis auch tatsächlich gerecht werden zu wollen.16 Für ein christli-
ches Krankenhaus wäre, auf der Basis der befreienden Kraft des Glaubens, die
Bereitschaft, sich um dieses ethische Ideal zu bemühen, ein besonderes Kennzei-
chen, geradezu ein Markenzeichen.

2.4 Die vorliegende Medizinethik geht aber nicht nur davon aus, dass sich
ethische Entscheidungen und Normaussagen allein mithilfe der Vernunft
und der Erfahrung ermitteln und begründen lassen. Sie geht weiterhin da-
von aus, dass sich ethische Entscheidungen und Normaussagen nicht
einfach – im Sinne des traditionellen Naturrechts – aus natürlichen Ziel-
ausrichtungen (Teleologien) der Natur ableiten und begründen lassen.
Diese Form der Begründung, die in der lehramtlichen Moralverkündi-
gung immer noch eine zentrale Rolle spielt, spätestens aber seit der darauf
basierenden Begründung des Verbots aller künstlichen Empfängnisver-
hütung durch die Enzyklika Humanae vitae auch von vielen Katholiken
in Frage gestellt wurde17, sieht sich philosophisch grundlegenden erkennt-

16 Vgl. dazu: Monika Bobbert, Ethikprofil katholischer Krankenhäuser: christlich mo-
tiviert, vernünftig begründet, in der Praxis umgesetzt, in: M. Heimbach-Steins/Th.
Schüller/Judith Wolf (Hg.), Katholische Krankenhäuser – herausgeforderte Identität,
Paderborn 2017, 247–290. Vgl. ausführlicher auch: Michael Fischer, Das konfessio-
nelle Krankenhaus. Begründung und Gestaltung aus theologischer und unternehmeri-
scher Perspektive, Münster 2012.
17 Vgl. dazu: Paul VI., Enzyklika Humanae vitae über die rechte Ordnung der Weiter-
gabe menschlichen Lebens, lateinisch – deutsch, Nachkonziliare Dokumentation, Bd.
14, Trier 1968, Nr. 11–14. Zur Erläuterung und Kritik an der lehramtlichen Argumen-

Selbstverständnis der vorliegenden theologischen Ethik 25



nistheoretischen Einwänden gegenüber. Wie nämlich lassen sich solche
Zielausrichtungen in der Natur überhaupt wissenschaftlich und all-
gemein nachvollziehbar eindeutig feststellen? Und selbst wenn sie sich
eindeutig feststellen ließen, bleibt die Frage, warum es ethisch verpflich-
tend sein sollte, in seinem Handeln diesen Zielausrichtungen zu entspre-
chen. Warum sollte es unverantwortlich sein, von diesen Teleologien ab-
zuweichen, wenn es dafür einen entsprechenden Grund gibt?18 Werden
hier nicht – im Sinne eines naturalistischen Fehlschlusses – aus Tatsachen-
aussagen einfach ohne weitere Begründung ethische Verpflichtungen und
Verbote abgeleitet?19

Ausgehend von diesen Zweifeln hat sich deshalb – spätestens nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil – innerhalb der theologischen Ethik
zunehmend ein Modell der Begründung ethischer Normen und Entschei-
dungen durchgesetzt, das von einer Güter- und Übelabwägung ausgeht.
Was in einer Entscheidungssituation richtig und falsch, verantwortlich
oder unverantwortlich ist, lässt sich weder aus der Offenbarung noch
aus der Einsicht in den Willen Gottes noch aus der Natur ableiten, son-
dern ist durch Vergleich und Abwägung der Chancen und Risiken, der
Güter und Übel, des Nutzens und Schadens, die sich aus den verschiede-

tation vgl. Stephan Ernst, Die Enzyklika Humanae vitae – Rezeption, Weiterentwick-
lung und Kritik. Zentrale Argumente und die Frage ihrer Tragfägigkeit, in: K. Hilpert/
S. Müller (Hg.), Humanae vitae – die anstößige Enzyklika. Eine kritische Würdigung,
Freiburg 2018, 105–126.
18 Vgl. dazu paradigmatisch: Dieter Birnbacher, Analytische Einführung in die Ethik,
Berlin 2003, 360–381, bes. 374–381 über schwache religiöse Moralbegründung. Vgl.
ebenso: Norbert Hoerster, Ethik und Interesse, Stuttgart 2003, 83–90.
19 Bereits der schottische Aufklärungsphilosoph David Hume schreibt: „In jedem Mo-
ralsystem, das mir bisher vorkam, habe ich immer bemerkt, dass der Verfasser eine
Zeitlang in der gewöhnlichen Betrachtungsweise vorgeht, das Dasein Gottes feststellt
oder Beobachtungen über die menschlichen Dinge vorbringt. Plötzlich werde ich damit
überrascht, dass mir anstatt der üblichen Verbindungen von Worten mit ‚ist‘ und ‚ist
nicht‘ kein Satz mehr begegnet, in dem nicht ein ‚sollte‘ oder ‚sollte nicht‘ sich fände.
Dieser Wechsel vollzieht sich unmerklich; aber er ist von größter Wichtigkeit. Dies
sollte oder sollte nicht drückt eine neue Beziehung oder Behauptung aus, muss also not-
wendigerweise beachtet und erklärt werden. Gleichzeitig muss ein Grund angegeben
werden für etwas, das sonst ganz unbegreiflich scheint, nämlich dafür, wie diese neue
Beziehung zurückgeführt werden kann auf andere, die von ihr ganz verschieden sind.“ –
Vgl. David Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur, III. Buch, 1. Abschnitt, hg.
von H. Brandt, Hamburg 1973, 211. – Im Rahmen der analytischen Ethik des 20. Jahr-
hunderts wurde dieses „Hume’sche Gesetz“ von George Edward Moore als „naturalis-
tic fallacy“ bezeichnet. Vgl. George Edward Moore, Principia Ethica, Stuttgart 1970,
74–101.

Einführung26



nen Handlungsmöglichkeiten ergeben, zu ermitteln.20 Durch einen sol-
chen Ansatz konnte die theologische Ethik nicht nur der Situationsbezo-
genheit und Wandelbarkeit ethischer Wert- und Normvorstellungen bes-
ser gerecht werden, sondern sich auch grundsätzlich und vorbehaltlos für
die Erkenntnisse der Human- und Naturwissenschaften öffnen und sich
so zu einer integrativen Wissenschaft bzw. Integrationswissenschaft21

entwickeln.

3. Vorgehen einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht

3.1 Auf der Linie dieser skizzierten Konzeption theologischer Ethik soll
in der vorliegenden Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht ver-
sucht werden, sich den eingangs genannten medizin- und bioethischen
Fragen vom Prinzip der Verhältnismäßigkeit her zu nähern.22

Dazu soll das Prinzip der Verhältnismäßigkeit zunächst (➤ Grund-
legung, 5) als zentrales ethisches Kriterium erläutert und entfaltet wer-
den, mit dessen Hilfe sich ethische Abwägungen durchführen lassen und
sich zwischen verantwortlichem und unverantwortlichem, ethisch zuläs-
sigem und unzulässigem Handeln unterscheiden lässt. Das Prinzip der
Verhältnismäßigkeit bietet sich dabei aus verschiedenen Gründen an:
• Ein erster, aus der Praxis stammender Grund besteht darin, dass damit
eine Regel aufgegriffen wird, die faktisch – bewusst oder unbewusst, aus-
drücklich oder unausdrücklich – in Entscheidungen und im Handeln von

20 Vgl. dazu grundlegend und maßgeblich: Bruno Schüller, Die Begründung sittlicher
Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Düsseldorf 31987;
ebenso: Franz Böckle, Fundamentalmoral, München 61994; Johannes Gründel, Nor-
men im Wandel. Eine Orientierungshilfe für christliches Leben heute, München 21984.
21 Vgl. dazu erstmals: Werner Schöllgen, Konkrete Ethik, Düsseldorf 1961, 31–45. –
Dann auch: Heinz Ringeling, Ethik vor der Sinnfrage. Religiöse Aspekte der Verant-
wortung, Gütersloh 1980, 113–127. – Vgl. auch: Handbuch der Christlichen Ethik,
hg. von A. Hertz/W. Korff/T. Rendtorff/H. Ringeling, Bd. I., Dritter Teil: Christliche
Ethik als Integrationswissenschaft, Freiburg 21978, 389–473. – Vgl. schließlich auch:
Alfons Auer, Autonome Moral, 44.
22 Einen ersten ausdrücklichen Versuch von theologisch-ethischer Seite, das Prinzip
der Verhältnismäßigkeit für die Medizinethik fruchtbar zu machen, bietet: Matthias
Bender, Verhältnismäßigkeit in der modernen Medizin. Von den außergewöhnlichen
Mitteln zur Behandlungsqualität als personaler Abwägung, Würzburg 2016. – Der Be-
griff der Verhältnismäßigkeit bzw. Unverhältnismäßigkeit und seine Absetzung gegen
die Unterscheidung von gewöhnlichen und außergewöhnlichen Mitteln wird hier aller-
dings noch nicht wirklich klar bestimmt.

Vorgehen einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht 27



Ärzt:innen, Pfleger:innen und Angehörigen, wenn sie verantwortlich
handeln wollen, immer schon leitend ist.
• Ein zweiter, die Theorie betreffender Grund besteht darin, dass mit
dem Prinzip der Verhältnismäßigkeit eines der vier medizinethischen
Prinzipien aufgegriffen wird, die heute innerhalb der Medizinethik
selbstverständlich vorausgesetzt werden, nämlich das Nichtschadens-
Prinzip. Damit wird von vornherein bei der von Medizinern selbst ent-
wickelten und für sie leitenden Ethik angesetzt. Zugleich bietet das Prin-
zip der Verhältnismäßigkeit – auch dies wird in der Grundlegung zu
zeigen sein – einen Ansatzpunkt, von dem her sich auch die übrigen drei
medizinethischen Prinzipien – nämlich Respekt gegenüber der Auto-
nomie des Patienten, Fürsorge und Gerechtigkeit – rekonstruieren und
verstehen lassen (➤ Grundlegung, 6 und 7). Auch im Blick auf das Ver-
hältnis dieser vier Prinzipien, die in der Praxis immer wieder in Konflikt
miteinander geraten oder in Konkurrenz zueinander treten, bietet das
Prinzip der Verhältnismäßigkeit Perspektiven, ihr Zusammenspiel und
ihre wechselseitige Beziehung klarer zu bestimmen.
• Ein weiterer Grund für den Ansatz beim Prinzip der Verhältnismäßig-
keit besteht darin, dass dieses Prinzip in lehramtlichen Texten zur Sterbe-
hilfe selbst auftaucht und im Blick auf die Frage des Behandlungsverzichts
und des Behandlungsabbruchs als entscheidendes Kriterium angeführt
wird (➤ I, 3.1.1).23 Ausgehend von diesem Ansatzpunkt soll das Prinzip
allerdings nicht nur als Instrument zur Begründung einzelner Spezialfragen
der medizinischen Ethik, sondern als Grundprinzip der Ethik und damit
auch der Medizinethik verstanden werden. Im Unterschied zur lehramtli-
chen Prinzipienethik wird damit von der – auch in der Geschichte der theo-
logischen Ethik gut beheimateten – Möglichkeit einer Güter- und Übel-
abwägung und der Wahl des geringeren Übels als tragender ethischer
Begründungsform ausgegangen. Andererseits lässt sich – auch dies wird
in der Grundlegung zu zeigen sein – vom Prinzip der Verhältnismäßigkeit,
anders als in einer utilitaristischen Ethik, auch das für die Tradition der
katholischen Moraltheologie wichtige Prinzip, dass der gute Zweck nicht
das schlechte Mittel heiligt, aufrechterhalten und besser verstehen
(➤ Grundlegung, 6.1.2). So lassen sich von diesem Prinzip her einerseits
lehramtliche Positionen aufbrechen, ohne doch andererseits in einen von
Seiten des Lehramts befürchteten Relativismus zu verfallen.

23 Vgl. Erklärung Iura et bona, 11; vgl. auch: Enzyklika Evangelium vitae, Nr. 65.

Einführung28


