Stephan Ernst

Am Anfang und Ende des
Lebens - Grundfragen
medizinischer Ethik

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier | Fordert

gute Waldnutzung
Ewlssc(w:g FSC® C083411

2., aktualisierte und erweiterte Auflage 2024

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39832-2
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83832-3



Inhalt

Vorwort zur Zweiten Auflage . . ... ... ... ...

Einflihrung: Aufgabe und Vorgehen einer Medizinethik aus
theologisch-ethischer Sicht . . . . ..........................

1. Herausforderungen fur eine Medizinethik aus theologisch-
ethischer Sicht . . . ... ... ... .. .. ...

2. Selbstverstandnis der vorliegenden theologischen Ethik ... ...
3. Vorgehen einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht . .

Grundlegung: VerhaltnismaBigkeit als Grundprinzip der medizinischen Ethik
1. Der Ruf nach Ethik in der Medizin ....................

2. Skepsis gegentuiber einheitlichen prinzipienethischen
Begrundungsansatzen . . .. ...... ..ot

3. Die vier medizinethischen Prinzipien ...................
4. Probleme der vier medizinethischen Prinzipien ............

5. Das Prinzip der VerhiltnismafSigkeit .. .................
5.1 Zugangausder Praxis . .........................
5.2 Ausgangspunkt: Die Ambivalenz menschlichen Handelns
5.3 Prazisierung des Prinzips ,, Verhaltnismafigkeit* . ... ... ..
5.4 Situationsgerechtigkeit und Unbeliebigkeit ethischer

Entscheidungen . .................. ... .. ... ....

6. Interpretation der vier medizinethischen Prinzipien vom Prinzip
der VerhiltnismiafSigkeither .. ............ ... ... ...
6.1 Nicht schaden (Non-maleficence) . ..................
6.2 Wohltun und Fiirsorge (beneficence) . ................
6.3 Respekt vor der Autonomie (autonomy) . .............
6.4 Gerechtigkeit (justice) . . .. ... ...

7. Zum Zusammenhang der vier medizinethischen Prinzipien



6 Inhalt

8. Exkurs: VerhiltnismafSigkeit als Prinzip verantwortlicher

Entscheidungen am Beispiel der Corona-Krise ............ 74
8.1 Daszentrale Dilemma . ......................... 74
8.2 Auf der Suche nach einer angemessenen Bewiltigung der
Krise . ... 77
9. Schuld und Tragik — Krankheit und Schuld . . ... ....... ... 85
Erster Teil: Ethische Fragen am Ende des Lebens . . ... ........... 92
1. Strikte Ablehnung der Totung auf Verlangen . ............ 94
1.1 Formen der Sterbehilfe und begriffliche Abgrenzungen .... 94
1.2 Rechtliche Regelungen in Deutschland: Grundlagen und
Einwande . ........ ... . ... ... ... .. . ... 96
1.2.1 Strafrechtliche Bestimmungen ................ 96
1.2.2 Standesrechtliche Grundsidtze . . ... ............ 98
1.2.3 Menschenwiirde und Lebensschutz als Grundlage .. 99
1.2.4 Anfragen und Einwande .................... 101
1.3 Die Position der katholischen Kirche: Argumente und
Anfragen .. ... ... ... ... 104
1.3.1 Theologische Begriindung des Totungsverbots als
Grundlage .. ... ... .. ... 104
1.3.2 Sdkulare und theologische Einwinde ........... 108
2. Bedingte Befurwortung der Totung auf Verlangen . . .. ... ... 112
2.1 Zwei Fille als Diskussionsgrundlage . . ... ............ 112
2.2 Die rechtliche Regelung in den Niederlanden ... ........ 114
2.2.1 Bestimmungen und Ziele . ... ................ 114
2.2.2 Gefahr des Dammbruchs? . ........ ... ... .... 116
2.3 Autonomie und Lebensqualitit als Kriterien . .......... 121
2.3.1 Freiheit und Selbstbestimmung als Grundwerte . ... 121
2.3.2 Grenzen der Selbstbestimmung? ... ............ 124
2.4 Nicht-intrinsische, interessensbasierte Begriindungen des
Totungsverbots ... ... 127
2.4.1 Modelle der Begriindung . . .................. 127
2.4.2 Bleibendes Unbehagen ..................... 130

3. VerhiltnismifSigkeit wahren: Sterbehilfe und Palliativmedizin . 133
3.1 Ausnahmen vom Tétungsverbot — Logik der Begriindung .. 134
3.2 Konsequenzen fiir die Beurteilung der Sterbehilfe ........ 141



Inhalt 7

3.2.1 Zum Ziel drztlichen Handelns . ............... 142
3.2.2 Begriindung des Behandlungsverzichts und
Behandlungsabbruchs ... ................... 144
3.2.3 Abbruch kinstlicher Erndhrung . .............. 146
3.2.4 Begrindung der indirekten Sterbehilfe .......... 149
3.2.5 Totung auf Verlangen oder Palliativmedizin? . . . . .. 151
3.3 Bleibende Fragen . ........... ... ... .. ... .... 155
4. Zentrale Bedeutung des Patientenwillens ... ............. 159
4.1 Die gesetzliche Regelung der Patientenverfiigung . ....... 160
4.2 Absicherung der Patienten-Autonomie . .............. 164
4.3 Die Frage der Reichweitenbegrenzung . . . ... .......... 167
4.4 Die Empfehlung umfassender Beratung . . ... ... ....... 173
4.4.1 Die Moglichkeit ,negativer Selbstbindung* . . .. ... 173
4.4.2 Eingehende medizinische Beratung als Hilfe zur
Selbstbestimmung . . ... .......... ... . ... ... 175
4.4.3 Advance Care Planning — Behandlung im Voraus
planen . .. ... 176
4.4.4 Weitere Beratung mit Vertrauenspersonen . .. ..... 178
4.5 Wenn kein Patientenwille vorliegen kann: Entscheidungen in
der Neonatologie . . ............ . ... .. ......... 179
4.5.1 Rechtlicher Rahmen, Empfehlungen und Leitlinien . 181
4.5.2 Ethische Orientierungspunkte ................ 184
5. Assistierter Suizid und Sterbefasten ........... .. ... .. .. 189

5.1 Rechtliche Regelung des assistierten Suizids in Deutschland . 190
5.2 Griinde fur eine ethische Legitimierung der Suizidbeihilfe .. 196

5.3 Theologisch-ethische Uberlegungen . ................ 200
5.3.1 Das strikte Verbot der Suizidbeihilfe: Wie tragfahig

sind die Grinde? . ........ ... . ... . ... .. 200

5.3.2 Die Unterscheidung von Respektieren und Gutheifsen 203

5.3.3 Die Frage der Verhiltnismafigkeit . ............ 208

5.3.4 Die Frage erlaubter und unerlaubter Mitwirkung . .. 213

5.3.5 Suizidbeihilfe auch in konfessionellen Einrichtungen? 218

5.4 Sterbefasten .. ... .. ... 220

5.4.1 Ist Sterbefasten Suizid? . .................... 221
5.4.2 Ist die pflegerische Versorgung beim Sterbefasten

Mitwirkung am Suizid? . . .......... ... . ... 223



6. Organspende und Hirntod . .. ....................... 224
6.1 Organspende — Zeichen von Solidaritit und Nachstenliebe . 225
6.2 Ethische Fragen bei Lebendspende und postmortaler

Organspende . . ......... ..., 232
6.3 Ist der Hirntod der Tod des Menschen? ... ............ 235
6.3.1 Rechtliche, standesrechtliche und kirchliche Position 236
6.3.2 Ursprung des Hirntod-Kriteriums . . . ........... 238
6.3.3 Gegensatzliche Kritik am Hirntod-Kriterium . . . . . . 240

6.3.4 Begriindung des Ganzhirntods als Tod des Menschen 242
6.3.5 Neue Zweifel und Diskussion des Hirntod-Kriteriums 245

6.3.6 Konsequenzen ........................... 248
6.4 Zustimmungs- oder Widerspruchsregelung? . ... ........ 249
6.4.1 Zahlen und Entwicklungen .................. 249
6.4.2 Die Frage der gesetzlichen Regelung — Deutschland im
europdischen Vergleich . . . ................... 251
6.4.3 Ethische Diskussion und Begriindung . .......... 253
Zweiter Teil; Ethische Fragen am Anfang des Lebens . ... ......... 258
1. Der moralische Status des menschlichen Embryos . ... ... ... 260
1.1 Zwei Vorbemerkungen . ......................... 261
1.2 Erste Frage: Kommt allen Menschen Menschenwiirde und
Lebensrechtzu? .. ...... . ... .. ... ... .. . ... 263
1.2.1 Position: Nicht allen Menschen kommt Personsein
und Schutzwiirdigkeitzu .. .................. 263
1.2.2 Argumente fir die Menschenwiirde und Schutz-
whurdigkeit aller Menschen . ................. 266
1.3 Zweite Frage: Wann liegt ein menschliches Individuum vor? 270
1.3.1 Menschsein vom Moment der Befruchtung an . . . . . 270
1.3.2 Menschsein ab der Nidation ................. 274
1.3.3 Weitere Zeitpunkte fiir den Beginn des menschlichen
Individuums . . .. ... ... 277
1.3.4 Die Bedeutung epigenetischer Faktoren fiir die
Embryonalentwicklung . .................... 280

1.4 Fazit: Tutiorismus und VerhaltnismafSigkeit .. .......... 284



Inhalt 9

2. Stammzellforschung . . . ......................... ... 285
2.1 Stammzellforschung — Stammzelltherapie — Embryonen-
verbrauch .. ... ... ... .. 286
2.1.1 Grundlagen und Ziele der Stammzellforschung . ... 286
2.1.2 Moglichkeiten der Stammzellgewinnung . . . ... ... 288
2.2 Positionen zur Forschung mit embryonalen Stammzellen in
Deutschland .. .............. .. ... ... .. ... .... 291
2.2.1 Die rechtliche Regelung in Deutschland und die
Position der Kirchen .. ..................... 291
2.2.2 Argumente fiir die Forschung auch in Deutschland . 293
2.2.3 Stichtagslosung und Stichtagsverschiebung . ... ... 294

2.3 Uberlegungen zur ethischen Bewertung der Stichtagsregelung 297
2.3.1 Stammzellimport als Mitwirkung am Embryonen-

verbrauch? . . ... ... . . 297
2.3.2 Stichtagsverschiebung — eine Farce? ............ 301
2.4 Embryonenschutz und Stammzellforschung . .. ... ... ... 303
3. Technisch assistierte Reproduktion . ................... 304
3.1 Methoden der technisch assistierten Reproduktion . . ... .. 305
3.2 Die rechtliche Situation in Deutschland . ... ........... 308
3.3 Die Positionder Kirchen ... ...................... 309
3.4 Theologisch-ethische Diskussion der technisch assistierten
Reproduktion .......... .. ..... . ... .. ...... ... 313
3.4.1 Anfragen an das lehramtliche Verbot homologer IVF
und seine Begriindung . . .. ............... ... 314
3.4.2 Ethisch relevante Folgeprobleme der kiinstlichen
Befruchtung . .. ... ... ... ... ... . L 318
3.5 Embryonenspende und Embryonenadoption . .......... 319
3.5.1 Griinde firr die Embryonenspende . ............ 321
3.5.2 Rechtliche Fragen . .. ...................... 322
3.5.3 Theologisch-ethische Diskussionen . ............ 324
3.5.4 Was dennoch zu bedenkenist ................ 327
355 Fazit ... 331
3.6 Eizellspende und Leihmutterschaft . ................. 332
3.6.1 Sollte die Eizellspende in Deutschland legalisiert
werden? ... 333
3.6.2 Sollte die Leihmutterschaft in Deutschland verboten
bleiben? . ... ... 336

3.7 Social Freezing . . . ...... ... . . ... 339



10 Inhalt

4. Schwangerschaftsabbruch . .. ..................... ... 341
4.1 Ethische und rechtliche Aspekte des Schwangerschafts-
abbruchs . .. ... .. 342
4.1.1 Die Position der katholischen Kirche und ihre
Problematik ... ..... ... ... ... ... . . ... 343
4.1.2 Die rechtliche Regelung in Deutschland ......... 346
4.1.3 Theologisch-ethische Wiirdigung der rechtlichen
Regelung .. ... ... .. ... ... 351
4.1.4 Regelung des Schwangerschaftsabbruchs auflerhalb
des Strafrechts? .. ... ... ... ... ... ... .. 355
4.2 Schwangerschaftskonfliktberatung in katholischen
Einrichtungen .......... .. ... . ... ... ......... 360
4.3 Empfingnisverhtitung . . . ............. .. .. ....... 365
4.4 Sterilisierung . . ... ... ... 369
4.5 Die ,Pilledanach® .. ......... ... ... ... ... ...... 372
5. Prinatal- und Praimplantationsdiagnostik . .............. 375
5.1 Methoden der Prinatal- und Praimplantationsdiagnostik . . . 376
5.2 Uberlegungen zur ethischen Bewertung der Prinatal-
diagnostik . .. ...... ... . . ... 382
5.2.1 Chancen der Prinataldiagnostik . .............. 382
5.2.2 Ethisch herausfordernde Nebenfolgen . . ... ... ... 384
5.2.3 Konsequenzen: Reproduktive Autonomie mithilfe
von Beratung . ....... . . . L L L 389
5.3 Rechtliche Regelung der Prinataldiagnostik:
Das Gendiagnostik-Gesetz . . .. .................... 390
5.4 Ethische Uberlegungen zum Nicht-invasiven Prinataltest . . . 392
5.5 Uberlegungen zur ethischen Bewertung der Priimplantations-
diagnostik . .. ..... . ... . ... 396
5.5.1 Befurwortende Argumente . . .. ............... 396
5.5.2 Ethische Bedenken ........................ 397
5.6 Zur rechtlichen Regelung der Praimplantationsdiagnostik .. 398
5.7 Ethische Uberlegungen zur rechtlichen Regelung der
Priaimplantationsdiagnostik ... .......... ... ... ..., 401

5.8 Reproduktive Autonomie . ....................... 405



Inhalt 11

6. Genome Editing und genetisches Enhancement .. ... ....... 407
6.1 Genome Editing — Grundlagen, Methode, Ziele ......... 408
6.2 Selbstperfektionierung oder Hybris? . ................ 410
6.3 Therapeutische Anwendungsmoglichkeiten und ihre ethische

Bewertung .. ... .. .. .. 413
6.3.1 Somatische Gentherapie .................... 414
6.3.2 Keimbahn-Gentherapie . .................... 416
6.4 Moglichkeiten des Enhancements und ihre ethische
Bewertung . ........ ... .. 420
6.4.1 Das Argument: Recht auf Naturwiichsigkeit ... ... 421
6.4.2 Argumente unter Verweis auf problematische Folgen 423
6.4.3 Die Frage nach Zielen und Mitteln . ... ......... 424
6.5 Fazit . . . ..o 426

Schiuss: In Angsten beistehen - Christlicher Glaube im Bereich

medizinischen Handelns (Eine Skizze) ... .................... 429
1. Theologisch fragwiirdige Antworten ... ................ 430
2. Gottes Zuwendung bezeugen . ....................... 433
Anhang . ... ... 441
1. Sachregister .. ... ... ... . . . ... 441
2. NamensregiSter . . . . oo v vttt et e e e e e 448
3. Ausgewdhlte Literatur .. .............. ... ..., 454

4. Abbildungsverzeichnis und -nachweis . ................. 456






13

Vorwort

Im Spatsommer 2013 fand in Cadenabbia am Comer See eine von der
Konrad-Adenauer-Stiftung e. V. veranstaltete mehrtigige Tagung statt,
bei der renommierte Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler aus Medi-
zin, Zell- und Molekularbiologie, Rechtswissenschaften, Philosophie und
Theologie — zum Teil Mitglieder des Deutschen Ethikrats — iiber zentrale
ethische Fragen am Beginn des menschlichen Lebens diskutierten: tiber
Fragen des verantwortlichen Umgangs mit den Moglichkeiten der assis-
tierten Reproduktion, der Prianatal- und Praimplantationsdiagnostik, der
Stammzellforschung und mit menschlichen Embryonen.! Zu einem der
Abendvortriage war auch der damalige Prafekt der Glaubenskongregation,
Gerhard Ludwig Kardinal Miiller, eingeladen, der in seinem Referat die
Positionen des Lehramts der katholischen Kirche vortrug und die anwe-
senden Wissenschaftler dariiber belehrte, was in diesen Fragen moralisch
erlaubt und unerlaubt und was schwere Stinde sei. Die Diskrepanz zu den
durchaus auch von hohem Verantwortungsbewusstsein geleiteten Auffas-
sungen der allermeisten Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Tagung
wurde dabei erschreckend deutlich.

Deutlich wurde damit aber auch, wie notwendig es immer noch ist —
obwohl von Seiten der theologischen Ethik bereits eine intensive Aus-
einandersetzung stattgefunden hat?> —, die lehramtliche Morallehre mit
der Realitat wissenschaftlicher, in diesem Fall medizinischer Forschung
und Praxis, aber auch mit philosophischen, theologischen, juristischen
und gesellschaftlichen Positionen sowie ganz einfach auch mit dem wirk-
lichen Leben selbst zu konfrontieren und in einen Dialog zu bringen. In

1 Aus der Tagung (5-8. September 2013) ist folgender Band hervorgegangen, der die
dort gehaltenen Referate enthilt: Norbert Arnold (Hg.), Biowissenschaften und Le-
bensschutz. Wissenschaft und Kirche im Dialog, Freiburg 20135.

2 Neben zahlreichen theologisch-ethischen Einzeluntersuchungen zu den verschiede-
nen Themen der medizinischen Ethik ist auf folgende Uberblickswerke zu verweisen:
Lexikon der Bioethik, hg. von W. Korff/L. Beck/P. Mikat, 3 Binde, Giitersloh 1998;
Dietmar Mieth, Was wollen wir konnen. Ethik im Zeitalter der Biotechnik, Freiburg
2002; Kriterien biomedizinischer Ethik. Theologische Beitrige zum gesellschaftlichen
Diskurs (Quaestiones disputatae 217), hg. von K. Hilpert/D. Mieth, Freiburg 2006;
Eberhard Schockenhoff, Ethik des Lebens. Grundlagen und neue Herausforderungen,
Freiburg 2009. — Von evangelischer Seite: Hartmut KrefS, Medizinische Ethik. Gesund-
heitsschutz, Selbstbestimmungsrechte, Rechtspolitik, 3., erweiterte und iiberarbeitete
Auflage, Stuttgart 2024.



14 Vorwort

diesem Dialog miisste es darum gehen, das von den christlichen Kirchen
vertretene Anliegen eines umfassenden Schutzes des menschlichen Le-
bens von seinem Anfang bis zu seinem Ende in die Realitit medizinischen
Handelns und Entscheidens herunterzubrechen und dabei die Grenzen
des Verantwortlichen neu zu bedenken und kritisch zu diskutieren.

Das vorliegende Buch méchte aus theologisch-ethischer Sicht einen
weiteren Beitrag zu einem solchen Dialog und zur Kommunikabilitit
christlicher Ethik leisten. Es ist als Einfiibrung in Grundfragen der medi-
zinischen Ethik aus theologisch-ethischer Sicht gedacht. Diese Einfiih-
rung richtet sich vor allem an Studierende, an Lehrerinnen und Lehrer
der Ficher Religion, Philosophie oder Ethik, an Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter in der Erwachsenenbildung, an hauptamtliche Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeiter in der pastoralen Praxis und Seelsorge, aber auch an
Arztinnen und Arzte, Pflegerinnen und Pfleger und an alle, die an medizi-
nisch-ethischen Fragen interessiert sind.

Eine solche Einfithrung muss naturgemafs in vieler Hinsicht Stiick-
werk bleiben. Weder konnen alle ethisch relevanten Themen der Medizin
behandelt werden, noch lassen sich die einzelnen Themen umfassend be-
arbeiten. Die vorliegende Einfiihrung konzentriert sich lediglich auf zen-
trale Fragen am Anfang und am Ende des menschlichen Lebens, und
auch diese werden nur in einigen wichtigen Aspekten beleuchtet. Auch
konnten die zahllosen Argumente pro und contra bei einzelnen Themen
nicht vollstindig erfasst, sondern nur in Auswahl angefuhrt werden.

Es geht aber auch weniger um Vollstindigkeit. Der eigentliche Beitrag
zur Kommunikabilitit und zum Dialog besteht eher darin auszuloten,
welche Bedeutung das ethische Grundprinzip der Verhdiltnismdfigkeit
der Handlung fir die Frage nach einem verantwortlichen Umgang mit
den Moglichkeiten der Medizin haben kann, das Prinzip also, nach dem
es in verantwortlichen Entscheidungen darum geht, langfristig und im
Ganzen gesehen UnverhdltnismdfSigkeit des Handelns zu vermeiden. Es
handelt sich um ein Prinzip, das irztliches und pflegerisches Handeln,
aber auch — wie sich angesichts der Corona-Krise zeigt — politische Ent-
scheidungen im Blick auf Fragen von Gesundheit und Medizin immer
schon leitet. Es ist ebenso im juristischen Bereich als ,,UbermafSverbot®
beheimatet und findet sich schliefSlich auch in Texten des Lehramts der
katholischen Kirche. Damit soll ein Prinzip an die Hand gegeben und
seine Anwendung exemplarisch verdeutlicht werden, das sich dann ei-
genstandig auf weitere ethische Entscheidungsfragen generell, aber eben
auch im Bereich der Medizin anwenden lisst. Der Ansatz bei diesem



Vorwort 15

Prinzip verdankt sich in vielem der inspirierenden Theologie und Ethik
meines akademischen Lehrers Peter Knauer S]J.

Dem Verlag Herder und seinem Lektor Herrn Clemens Carl danke
ich fir die entgegenkommende, ermunternde und konstruktive Betreu-
ung bei der Entstehung des Manuskripts und der Drucklegung, meinem
wissenschaftlichen Mitarbeiter, Herrn Hendrik Weingartner, fur zahlrei-
che Recherchen und die Mitarbeit an der Entstehung des Textes.

Stephan Ernst



16

Vorwort zur Zweiten Auflage

Die vorliegende Neuauflage des Buchs ,,Am Anfang und Ende des Le-
bens“, einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht, bietet die
Moglichkeit, aktualisierend auf neuere Entwicklungen seit 2019 einzuge-
hen. Dies betrifft nicht nur die Einbeziehung neuer Gesetzentwiirfe (z. B.
zum assistierten Suizid) bzw. Gesetzestexte (etwa zur Patientenver-
fiigung), Bestimmungen der BAK, neuer Texte des Deutschen Ethikrats
und der Nationalen Akademie der Wissenschaften Leopoldina, neuer
kirchlicher und lehramtlicher Verlautbarungen sowie neuerer Literatur
zu den einzelnen im Buch angesprochenen Themen. Die Aktualisierung
des Buchs schlagt sich vielmehr auch darin nieder, dass neue Themen auf-
genommen wurden: die Diskussion, ob in konfessionellen Einrichtungen
assistierter Suizid angeboten werden konnte; das Vorhaben, den Schwan-
gerschaftsabbruch aufSerhalb des Strafrechts zu regeln; die Frage der
Legalisierung der Eizellspende und der Leihmutterschaft; eine rick-
blickende Ergidnzung zur Corona-Pandemie; aber auch das Thema Ge-
schlechtsumwandlung hat in einem Exkurs Aufnahme gefunden. In
einem Schlusskapitel werden schlieSlich auch — wie es in einer theo-
logisch-ethischen Medizinethik zu erwarten ist — spirituelle Aspekte im
Umgang mit Leid, Krankheit, Sterben, Behinderung, insgesamt also mit
der Erfahrung der Verletzbarkeit und Endlichkeit des Menschen, ange-
sprochen. Hinzugekommen ist auch ein thematisches Literaturverzeich-
nis, das zu einzelnen Themen jeweils einige reprasentative und fir das
Eigenstudium weiterfithrende Titel nennt.

Ich danke dem Herder-Verlag fiir die Moglichkeit dieser zweiten, er-
weiterten und aktualisierten Auflage und seinem Lektor, Herrn Clemens
Carl, fir die hilfreiche Begleitung. Ebenso habe ich auch diesmal Herrn
Hendrik Weingartner fiir zahlreiche wichtige Recherchen und Gespriche
zu danken.

Wiirzburg, 14. Juni 2024 Stephan Ernst



17

Einfiihrung
Aufgabe und Vorgehen einer Medizinethik aus
theologisch-ethischer Sicht

Ethische Grundfragen der Medizin gehoren zu den zentralen Themen der
theologischen Ethik bzw. der Moraltheologie. In der Ausbildung von
Theologinnen und Theologen, Religionslehrerinnen und Religionsleh-
rern spielen sie ebenso eine Rolle wie im Religions- und Ethikunterricht
und in der theologischen Erwachsenenbildung. In klinischen Ethik-Ko-
mitees, die inzwischen in praktisch allen Krankenhausern eingerichtet
wurden, wird in der Regel immer auch der Rat von Seelsorgerinnen und
Seelsorgern, Theologinnen und Theologen eingeholt.! Im Deutschen
Ethikrat, der regelmafig ethische Fragen der Biomedizin behandelt, ge-
horen zu den Mitgliedern stets auch Vertreter der Kirchen und der Theo-
logie. Offensichtlich wird im Bereich der medizinischen Ethik der Theo-
logie und den Kirchen immer noch eine Kompetenz im Blick auf ethische
Wertorientierung und verantwortliches Handeln zugetraut.

Inhaltlich bilden dabei in der theologischen Ethik die Fragen nach ei-
nem verantwortlichen Umgang mit den Moglichkeiten der Medizin am
Anfang und am Ende des menschlichen Lebens einen gewissen Schwer-
punkt. Wichtige Themen am Beginn des menschlichen Lebens sind die
kinstliche Befruchtung, die Prinatal- und Praimplantationsdiagnostik,
der Schwangerschaftsabbruch, die Embryonenforschung, mogliche Ein-
griffe in das Erbgut des Menschen sowie als Voraussetzung die Frage
nach dem Beginn der Schutzwiirdigkeit des menschlichen Embryos. Zen-
trale Themen am Ende des Lebens sind vor allem die Moglichkeiten und
Grenzen eines selbstbestimmten Sterbens durch die verschiedenen Formen
der Sterbehilfe, den assistierten Suizid, die Festlegungen einer Patienten-
verfiigung und die Palliativmedizin sowie die Frage der Organspende. An-
gesichts dieser Themen stellt sich die Frage: Wo liegen die Chancen der
modernen Medizin und Biotechnologie? Wo liegen aber auch die Grenzen
des ethisch Vertretbaren? Diirfen wir alles, was wir konnen?

I Aus Griinden der besseren Lesbarkeit kann es im folgenden Text an vielen Stellen
immer wieder vorkommen, dass verallgemeinernd das generische Maskulinum ver-
wendet wird. Diese Formulierungen umfassen gleichermafsen Personen jedes Ge-
schlechts (m/w/d); alle sind damit selbstverstindlich gleichberechtigt angesprochen.



18 Einfiihrung
1. Herausforderungen fiir eine Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht

1.1 Zu all diesen Fragen bemiiht sich die theologische Ethik, begriindete
Stellungnahmen, Bewertungen und Kriterien fiir die Entscheidungsfin-
dung zu erarbeiten. Sie tut dies einerseits vor dem Hintergrund des christ-
lichen Glaubens und — im Fall der katholischen theologischen Ethik — der
entsprechenden Tradition lehramtlicher Moralverkiindigung. Anderer-
seits aber steht die theologische Ethik, wenn sie sich in den politischen
und gesellschaftlichen Diskurs iiber medizinethische Themen einbringen
will, im Dialog und in der Auseinandersetzung mit der philosophischen
und der explizit medizinischen Ethik als einer von Medizinern selbst ent-
wickelten Form der Ethik. Dies beinhaltet einerseits die Chance, zwi-
schen christlichen Wertvorstellungen und der gegenwirtigen pluralen
Gesellschaft vermitteln zu konnen. Andererseits sind mit dieser Vermitt-
lerrolle nicht unerhebliche Spannungen verbunden, die von der theologi-
schen Ethik einen enormen Spagat verlangen.

Zum einen namlich gibt es zahlreiche dezidierte und strikte Vorgaben
des Lehramts zu allen angesprochenen Themen der Medizin und Biotech-
nologie. Als durchgingiges Anliegen lasst sich dabei der unbedingte und
uneingeschrinkte Schutz des menschlichen Lebens von seinem Anfang
bis zu seinem Ende erkennen. Menschliches Leben soll in allen seinen
Phasen — von der Zygote, dem frithen Embryo und dem Fotus an bis hin
zum Ende des Lebens, auch bei schwerer Krankheit, Demenz und Koma
sowie in der Sterbephase — uneingeschrinkt als wertvoll und schiitzens-
wert verstanden und geachtet werden.? Gerade in den Phasen, in denen

2 Vgl. etwa: Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instruktion Dignitas personae iiber
einige Fragen der Bioethik (8. September 2008), Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls, Nr. 183, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2008,
Nr. 1: ,,Jedem Menschen ist von der Empfingnis bis zum natiirlichen Tod die Wiirde
einer Person zuzuerkennen. Dieses Grundprinzip, das ein grofles ,Ja‘ zum menschlichen
Leben ausdriickt, muss im Mittelpunkt des ethischen Nachdenkens tiber die biomedizi-
nische Forschung stehen, die in der Welt von heute eine immer grofSere Bedeutung
gewinnt.“ — Vgl. auch: Gott ist ein Freund des Lebens. Herausforderungen und Auf-
gaben beim Schutz des Lebens, Gemeinsame Erklirung des Rates der EKD und der
DBK in Verbindung mit den tibrigen Mitglieds- und Gastkirchen der ACK, Trier 1990,
62: ,,Der aus der Wiirde sich herleitende Schutz des Menschen muss fiir alle Menschen
in gleicher Weise und vom Anfang an gelten. Er darf nicht von Entwicklungsphasen
oder angeblichen ,Graden des Menschseins‘ abhingig gemacht werden, weil diesen da-
mit die Bedeutung von Selektionskriterien zukdme. Menschliches Leben ist in seiner
Wiirde nur dann geschiitzt und gesichert, wenn grundsitzlich jede Moglichkeit ver-
fiigender Manipulation ausgeschlossen ist.“



Herausforderungen fiir eine Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht 19

menschliches Leben am schwichsten und verletzlichsten ist, soll seine un-
bedingte Wiirde und Unverfiigbarkeit fiir den Menschen zur Geltung ge-
bracht und gewahrt werden. Diesem Anliegen entsprechend werden eine
Reihe von medizinischen und biotechnischen Moglichkeiten als Verstof$
gegen diese Unverfiigbarkeit benannt und mit prinzipiellen, also aus-
nahmslosen Verboten belegt. Beispiele dafiir sind etwa das Verbot der
kiinstlichen Befruchtung?, das Verbot der verbrauchenden Embryonen-
forschung?, das Verbot des Schwangerschaftsabbruchs’ sowie das Verbot
der aktiven Sterbehilfe bzw. der Totung auf Verlangen® und des assistier-
ten Suizids’.

Zum anderen aber sieht sich diese Position, so wichtig und berechtigt
das Anliegen eines moglichst umfassenden Schutzes des menschlichen Le-
bens und seiner Unverfiigbarkeit ist, im gegenwartigen gesellschaftlich-
politischen, philosophischen und medizinischen Diskurs massiven Anfra-
gen und Vorwiirfen gegentiber.

1.2 Ein erstes Problem besteht darin, dass die prinzipiellen Verbote
des Lehramts — inhaltlich gesehen — vielen als rigoristisch erscheinen,
weil sie es nicht erlauben, in konkreten ethischen Konflikten und Dilem-
mata situationsbezogen und abwigend entscheiden zu konnen. Es
scheint nicht moglich zu sein, die Komplexitit der verschiedenen konkre-
ten Situationen ernst zu nehmen und den Menschen in ihren individuel-
len Lebenslagen gerecht zu werden. So wird etwa eingewendet, dass die
prinzipielle Ablehnung der Totung auf Verlangen und auch des assistier-
ten Suizids dazu fuhren kann, dass Menschen ihren dringenden Wunsch,
sterben zu durfen, nicht realisieren konnen, dass sie vielmehr gegen ihren

3 Vgl. Instruktion der Kongregation fiir die Glaubenslehre iiber die Achtung vor dem
beginnenden menschlichen Leben und die Wiirde der Fortpflanzung Donum vitae (10.
Mairz 1987), Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 74, hg. vom Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1987, 20-30.

4 Vgl. Instruktion Donum vitae, 16-18.

5 Vgl. Jobhannes Paul 11., Enzyklika Evangelium vitae (25. Mirz 1995), Verlautbarun-
gen des Apostolischen Stuhls, Nr. 120, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz, Bonn 1995, Nr. 58-78; Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 2270-2275.
¢ Erklirung der Kongregation fiir die Glaubenslehre zur Euthanasie Iura et bona (20.
Mai 1980), Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 20, hg. vom Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1980, 8f; Enzyklika Evangelium vitae, Nr. 64—67;
Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 2276-2279.

7 Vgl. Enzyklika Evangelium vitae, Nr. 66; ebenso: Kongregation fiir die Glaubensleh-
re, Schreiben Samaritanus bonus tber die Sorge an Personen in kritischen Phasen und
in der Endphase des Lebens (14. Juli 2020), Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls,
Nr. 228, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2020, 30-38.



20 Einfiihrung

eigenen Willen zum Weiterleben und zum Leiden gezwungen werden.
Dies wird als Verstof$ gegen die Autonomie und Selbstbestimmung und
damit gegen die Wiirde des Menschen gesehen (» 1, 2.3.1)3. Ebenso ist
das strikte Verbot praktisch jeder Form der kunstlichen Befruchtung —
auch innerhalb der Ehe — fiir viele nicht nachvollziehbar. Menschen fiih-
len sich in ihrer reproduktiven Selbstbestimmung und in der Wahrneh-
mung ihrer Verantwortung bevormundet (» II, 3.4.1). Ahnliches gilt fiir
die Maf3gabe, dass bereits die Zygote und der frithe Embryo ebenso un-
bedingt zu schiitzen seien wie das Leben eines neugeborenen oder er-
wachsenen Menschen. Die sich daraus ergebende Konsequenz, dass nicht
nur der Schwangerschaftsabbruch auch in vielen schweren individuellen
Konfliktfillen abgelehnt wird, sondern dass auch die ,,Pille danach® —
selbst nach einer Vergewaltigung — als verboten angesehen wird, stofst
vielfach auf Unverstindnis. Demgegeniiber wird im gesellschaftlichen
und philosophischen Diskurs eher von einer gestuften Schutzwiirdigkeit
des sich entwickelnden Embryos bzw. Fotus ausgegangen, was dann auch
in der ethischen Bewertung der Praimplantationsdiagnostik und der Em-
bryonenforschung einen grofleren Spielraum zulasst (» 11, 1.2.1; 1.3.2
und 1.3.3).

1.3 Uber diese inhaltlichen Anfragen an die lehramtliche Moralver-
kindigung hinaus besteht ein weiteres Problem darin, dass auch die Ar-
gumente, die das Lehramt fur seine Positionen anfiihrt, im allgemeinen
gesellschaftlichen Diskurs tiber medizinethische Fragen kaum Akzeptanz
finden, weil sie von Grundannahmen ausgehen, die fiir sakulare Vernunft
nicht nachvollziehbar sind (» I, 1.3.2). So ldsst sich die Begriindung der
»Heiligkeit des menschlichen Lebens“® durch Verweis auf die Gotteben-
bildlichkeit des Menschen sowie die Begriindung der umfassenden Un-
verfligbarkeit des menschlichen Lebens mit dem Argument, dass ,,allein
Gott Herr iiber das menschliche Leben“19 sei, nur unter der Vorausset-
zung der Existenz Gottes nachvollziehen. Dies ist aber eine Vorausset-
zung, die in einer pluralen Gesellschaft nicht durchgingig geteilt wird
und auch nicht rational aufgewiesen werden kann. Aber auch unter der

8 Im Text finden sich immer wieder solche Verweise auf andere Abschnitte innerhalb
des Buchs. Dabei bezieht sich die romische I auf den Ersten Teil: Ethische Fragen am
Ende des Lebens, und die romische IT auf den Zweiten Teil: Ethische Fragen am Anfang
des Lebens. Dariiber hinaus gibt es Verweise auf die Einfithrung und die Grundlegung.
® Vgl. Instruktion Donum vitae, Nr. 5; Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 2258.

10 Vgl. ebd.



Herausforderungen fiir eine Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht 21

Annahme der Existenz Gottes, ja sogar unter der Annahme des christli-
chen Glaubens, stellt sich die Frage, wie sich die Aussage, dass allein
Gott Herr uiber das menschliche Leben ist und nicht der Mensch, begriin-
den lasst. Ist Gott nicht Herr tiber alle Dinge und uber alles, was ge-
schieht, Gutes wie Schlechtes? Wie aber lisst sich dann etwas Normati-
ves und Verpflichtendes daraus ableiten? Und: Hat Gott dem Menschen
nicht nur das Leben, sondern auch seine Vernunft, Freiheit und Verant-
wortung gegeben? Warum sollte dann das Leben eines Menschen seiner
eigenen Verantwortung und Selbstbestimmung entzogen sein? Auch Ar-
gumente, dass bestimmte Eingriffe in die Natur — etwa in die Genstruktur
von Lebewesen — eine ,,hybride AnmafSung® seien, dass der Mensch hier
,»Gott spielen® wolle oder ,,unzufrieden mit Gottes Schopfung® sei (» II,
6.2), lassen sich kaum belasten. Driickt sich in der Natur wirklich ein
verpflichtender Wille und Plan des Schopfers aus?!! Gibt es in der Natur
nicht Gutes und auch Schlechtes?

1.4 Eine weitere Anfrage betrifft das gerade auch im medizinethischen
Bereich — etwa im Blick auf schwierige Fragen im Rahmen der Geburts-
hilfe — vom Lehramt verschiedentlich angewendete ,,Prinzip der Handlung
mit Doppelwirkung“ (» Grundlegung, 6.1.1). Nach diesem Prinzip galt
und gilt es etwa im Fall, dass bei der Geburt das Leben der Mutter durch
den Fotus bedroht ist, als unerlaubt, das Kind zu toten, um die Mutter zu
retten. Andererseits galt und gilt es als erlaubt, eine Totaloperation zur
Entfernung eines Gebarmutterkrebses auch bei bestehender Schwanger-
schaft durchzuftihren und dabei den Tod des Kindes zu verursachen. Als
Grund wurde angegeben, dass man im ersten Fall das Kind direkt totet,
was aber nicht erlaubt sei, wihrend bei der Entfernung der Gebarmutter
direkt der lebensbedrohliche Krebs beseitigt, der Tod des Fotus aber nur
indirekt in Kauf genommen werde. Man dirfe nicht etwas Schlechtes
tun, um dadurch Gutes zu erreichen. Der gute Zweck — so besagt ein in
der Tradition der katholischen Moraltheologie gut beheimatetes Prinzip —
heilige nicht das schlechte Mittel. Diese Begriindungsform ist freilich heute
fiir viele nur schwer nachvollziehbar und auch innerhalb der theologischen
Ethik fragwiirdig geworden. Kann es wirklich verantwortlich sein, lieber
den Tod von zwei oder mehr Menschen in Kauf zu nehmen, als einen zu
retten? Was heifst ,,direkt und ,,indirekt* genau?

11 Zur theologischen Auseinandersetzung mit der argumentativen Berufung auf den
Plan Gottes vgl. Christoph Bottigheimer/Alexis Fritz (Hg.), Ein sinnvoller Plan Gottes?
Von der Teleologie des gottlichen Willens (QD 330), Freiburg 2023.



22 Einfiihrung

Angesichts solcher Anfragen sieht sich die theologische Ethik vor der
Aufgabe, wie sie sich so verhalten kann, dass sie einerseits nicht faktisch
die Akzeptanz und Relevanz im allgemeinen gesellschaftlichen Diskurs
iiber medizin- und bioethische Fragen verliert, andererseits aber auch
nicht das Grundanliegen christlicher Ethik, namlich einen moglichst um-
fassenden Schutz menschlichen Lebens, aufgibt.

2. Selbstversténdnis der vorliegenden theologischen Ethik

2.1 Die vorliegende Medizinethik aus theologischer Sicht sieht in dieser Si-
tuation ihre Aufgabe nicht darin, lediglich die lehramtlichen normativen
Vorgaben zu erldutern und noch weiter argumentativ zu untermauern. Ge-
rade um der Kommunikabilitit christlicher Ethik innerhalb unserer pluralen
und sikularen Gesellschaft willen sieht sie ihre Aufgabe vielmehr darin, aus-
gehend von den Anliegen und Aussagen des Lehramts sowie ihren Begriin-
dungen diese mit den Anfragen und Einwanden sikularer Wissenschaft und
Erfahrung zu konfrontieren und ihnen auszusetzen. Es geht darum, die zen-
tralen Argumente aller Positionen im interdisziplinaren Dialog mit der Me-
dizin, mit den Humanwissenschaften und der Philosophie auf ihre Trag-
fahigkeit hin zu prifen, um auf diese Weise differenzierte Stellungnahmen
mit belastbaren Griinden zu erarbeiten. Dabei soll vor allem auch nicht
dem - sicher auch kritisch zu fithrenden — Dialog mit ethischen Ansitzen
ausgewichen werden, die mit moglichst wenigen weltanschaulichen Grund-
annahmen oder metaphysischen Voraussetzungen auskommen, etwa einer
utilitaristischen Ethik (Peter Singer/Dieter Birnbacher) oder einer rein inter-
essenbasierten Ethik (Norbert Hoerster), die aber dafiir dufSerst belastbare
Argumente liefern. Nur so lasst sich — abgesehen vom Verlust der Akzeptanz
und Relevanz — die Gefahr einer Immunisierung der moralischen Aussagen
des Lehramts gegen sdkulare Einwande und damit letztlich eine Ideologisie-
rung vermeiden, die gerade nicht im Interesse der Kirche und des Anspruchs
ihrer Moralverkundigung auf Wabrbeit sein kann.

Dieser Aufgabenstellung liegt ein Selbstverstindnis der theologischen
Ethik zugrunde, nach dem sich verantwortliche Entscheidungen und
ethische Normaussagen nicht unmittelbar aus der Offenbarung und
dem Glauben oder aus dem Willen Gottes ableiten und begriinden lassen,
sondern mit Hilfe der menschlichen Vernunft und aufgrund von Erfab-
rung im menschlichen Zusammenleben und im Umgang mit der Welt zu
ermitteln und in ihrer Giiltigkeit aufzuweisen sind.



Selbstverstandnis der vorliegenden theologischen Ethik 23

2.2 Die Grundlage fir diese Konzeption der theologischen Ethik bil-
det der Offenbarungsbegriff, wie er durch das Zweite Vatikanische Kon-
zil in der Dogmatischen Konstitution tiber die gottliche Offenbarung Dei
Verbum, Nr. 2 formuliert worden ist:

,,Gott hat in seiner Giite und Weisheit beschlossen, sich selbst zu offenbaren

und das Geheimnis seines Willens kundzutun (vgl. Eph 1,9): dass die Men-

schen durch Christus, das fleischgewordene Wort, im Heiligen Geist Zugang

zum Vater haben und teilhaftig werden der gottlichen Natur (vgl. Eph 2,18;

2 Petr 1,4). In dieser Offenbarung redet der unsichtbare Gott (vgl. Kol 1,15;

1 Tim 1,17) aus tberstromender Liebe die Menschen an wie Freunde (vgl. Ex

33,11; Joh 15,14-15) und verkehrt mit ihnen (vgl. Bar 3,38), um sie in seine

Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen.

Offenbarung wird danach nicht mehr — wie in einem instruktionstheo-
retischen Offenbarungsmodell — im Sinne der Mitteilung von Satzwahr-
heiten durch Gott verstanden, die dann im Glauben fur wahr zu halten
sind, sondern — im Sinne eines kommunikationstheoretischen Offen-
barungsmodells — als Selbstmitteilung Gottes.'> Offenbarung besteht
nach diesem Verstindnis darin, dass Gott dem Menschen nicht einzelne
Lehraussagen mitteilt, die dieser dann fiir wahr zu halten hat, sondern
darin, dass Gott sich selbst fiir den Menschen 6ffnet und ihm lebendige
Gemeinschaft mit sich schenkt: Die Welt und die Menschen sind hinein-
genommen in die innertrinitarische Liebe zwischen Vater und Sohn, die
der Heilige Geist ist. Gott ist den Menschen mit derselben Unbedingtheit
und Verlasslichkeit zugewandt, mit der er seinen eigenen Sohn liebt.
Glauben bedeutet entsprechend, im eigenen Leben von der Gewissheit
dieser unbedingten Zuwendung Gottes auszugehen.'?

2.3 Auf der Basis dieses Offenbarungsverstindnisses aber lassen sich
dann konkrete ethische Entscheidungen und Normaussagen nicht mehr
als direkter Gegenstand gottlicher Offenbarung verstehen. Die eigentli-
che Bedeutung der christlichen Offenbarung und des Glaubens fiir das
ethische Handeln kann in dieser Sicht nicht darin bestehen, zusitzliche,
zur sikularen Moral hinzukommende ethische Normen mitzuteilen und
in ihrer Gultigkeit zu begriinden. Sie kann auch nicht darin bestehen, den

12 Vgl. dazu: Max Seckler, Der Begriff der Offenbarung, in: Handbuch der Fundamen-
taltheologie, hg. von W. Kern/J. Pottmeyer/M. Seckler, Bd. 2: Traktat Offenbarung,
Tiibingen/Basel 22000, 45-48.

13 Vgl. zu diesen Formulierungen die Zusammenfassung des gesamten Glaubens-
inhalts in: Peter Knauer, Der Glaube kommt vom Héren. Okumenische Fundamental-
theologie, Norderstedt 2015, 19.



24 Einfiihrung

Verpflichtungsgrad ethischer Normen — etwa durch Verweis auf die Au-
toritat Gottes oder die Androhung besonderer (Hollen-)Strafen — zu stei-
gern. Die Bedeutung des Glaubens, verstanden als existentielles Ver-
trauen auf Gottes unbedingte Zuwendung, entfaltet sich vielmehr im
Blick auf die Frage, wie man das, was man bereits als richtig und verant-
wortlich erkannt hat, auch wollen und in die Tat umsetzen kann. Der
christliche Glaube hat seine Relevanz darin, zum tatsichlichen ethischen
Wollen und Handeln zu motivieren und zu befreien.

Seine zum ethischen Handeln motivierende Funktion erfiillt der christ-
liche Glaube dadurch, dass er das menschliche Handeln in einen neuen
und umfassenderen Sinnhorizont einfiigt, der sich im Bekenntnis zur
Schopfung, Erlosung und Vollendung der Welt durch Gott ausspricht.
Aus dem Glauben an Gottes Schopfung, an seine Erlosung und an die
Vollendung der Welt durch Gott wird der Glaubende dazu bewegt, sich —
als Mitarbeiter mit dem Wirken Gottes - fiir diese Welt und die Menschen
einzusetzen.'* Die befreiende Bedeutung fiir das ethische Handeln besteht
dagegen darin, dass der Glaube die grundlegende Existenzangst des Men-
schen entmachten kann, die aus seiner Endlichkeit und Verletzbarkeit re-
sultiert und die ihn immer wieder unausweichlich dazu bringt, sich allein
um sich selbst zu sorgen und sich abzusichern und dies auch um den Preis,
unverantwortlich und unmenschlich zu handeln. In der Gewissheit des
Glaubens niamlich, von Gott unbedingt angenommen zu sein, muss die
Existenzangst nicht mehr handlungsbestimmend sein.’> Es muss dem
Menschen nicht mehr in allem um sich selbst, um seine Interessen und
seine Machtanspriiche, gehen. Es wird vielmehr moglich, von sich selbst
abzusehen und sich dem Mitmenschen zuzuwenden. Der Glaube befreit
aber nicht nur zum Wollen und zum Handeln, sondern ebenso zum Sehen
und Erkennen des ethisch Gesollten. Menschen neigen nur allzu leicht da-
zu, die Not anderer und die eigene Ungerechtigkeit aus Angst, Bequem-
lichkeit oder eigenen Interessen und Machtanspriichen auszublenden
und nicht sehen zu wollen. Auch hier kann der Glaube, indem er die Angst
entmachtet, dazu fithren, dass man bereit wird, sich der Wirklichkeit im
Ganzen und dem Anspruch der eigenen Vernunft zu stellen.

14 Vgl. dazu: Alfons Auer, Glaube, Hoffnung und Liebe. Die Offnung eines traditionel-
len moraltheologischen Traktats in die Dimension des Gesellschaftlichen, in: Funktion
und Struktur christlicher Gemeinde, hg. von J. Hepp u. a., Wiirzburg 1971, 91-114;
Ders., Autonome Moral und christlicher Glaube, Diisseldorf 1971, 31989, 163-184.
15 Vgl. dazu: Peter Knauer, Handlungsnetze. Uber das Grundprinzip der Ethik, Frank-
furt 2002, 145f; Ders., Der Glaube kommt vom Hoéren, 21f.



Selbstverstandnis der vorliegenden theologischen Ethik 25

Das Gemeinte lisst sich an der oft gestellten Frage verdeutlichen, ob es ein spezi-
fisches Profil und einen besonderen ethischen Anspruch christlicher Krankenhiu-
ser gibt. So scheint es, dass ausgehend von der christlichen Uberzeugung, dass
jedem Menschen als Ebenbild Gottes eine unbedingte und auch in der Krankheit
unverlierbare Wirde zukommt, in einem christlichen Krankenhaus die umfas-
sende Sorge firr den Kranken im Blick steht, in der es nicht nur um die Heilung
korperlicher Dysfunktionen und die Wiederherstellung der Funktionsfihigkeit
geht, sondern auch um eine ganzheitliche Zuwendung zum Kranken in seinen
existentiellen Noten und Leiden, die mit dem Kranksein verbunden sind. Aller-
dings gilt dieser Anspruch, auch wenn er moglicherweise in der Geschichte durch
das Christentum zur Geltung gebracht und realisiert wurde, grundsdtzlich fiir je-
des Krankenhaus. Das spezifische Profil eines christlichen Krankenhauses ist, ge-
nau genommen, nicht der ethische Anspruch als solcher. Er besteht nicht in ein-
zelnen ethischen Standards, die nur hier angelegt werden. Der ethische Anspruch
besteht vielmehr auch schon im Vorhinein zum Glauben. Um einzusehen, dass
man die Wiirde des Menschen auch in seiner Krankheit achten und sich ihm zu-
wenden soll, braucht man noch keinen Glauben. Spezifisch fiir ein christliches
Krankenhaus konnte eher sein, dass das glaubige Vertrauen auf Gottes Zu-
wendung seine Mitarbeiter:innen dazu bereitmacht, diesem Anspruch und
Selbstverstindnis auch tatsichlich gerecht werden zu wollen.® Fiir ein christli-
ches Krankenhaus wire, auf der Basis der befreienden Kraft des Glaubens, die
Bereitschaft, sich um dieses ethische Ideal zu bemiihen, ein besonderes Kennzei-
chen, geradezu ein Markenzeichen.

2.4 Die vorliegende Medizinethik geht aber nicht nur davon aus, dass sich
ethische Entscheidungen und Normaussagen allein mithilfe der Vernunft
und der Erfahrung ermitteln und begriinden lassen. Sie geht weiterhin da-
von aus, dass sich ethische Entscheidungen und Normaussagen nicht
einfach — im Sinne des traditionellen Naturrechts — aus natiirlichen Ziel-
ausrichtungen (Teleologien) der Natur ableiten und begriinden lassen.
Diese Form der Begriindung, die in der lehramtlichen Moralverkiindi-
gung immer noch eine zentrale Rolle spielt, spatestens aber seit der darauf
basierenden Begriindung des Verbots aller kiinstlichen Empfangnisver-
hiitung durch die Enzyklika Humanae vitae auch von vielen Katholiken
in Frage gestellt wurde!”, sieht sich philosophisch grundlegenden erkennt-

16 Vgl. dazu: Monika Bobbert, Ethikprofil katholischer Krankenhiuser: christlich mo-
tiviert, verniinftig begriindet, in der Praxis umgesetzt, in: M. Heimbach-Steins/Th.
Schiiller/Judith Wolf (Hg.), Katholische Krankenhiuser — herausgeforderte Identitit,
Paderborn 2017, 247-290. Vgl. ausfiihrlicher auch: Michael Fischer, Das konfessio-
nelle Krankenhaus. Begriindung und Gestaltung aus theologischer und unternehmeri-
scher Perspektive, Miinster 2012.

17 Vgl. dazu: Paul VI., Enzyklika Humanae vitae iiber die rechte Ordnung der Weiter-
gabe menschlichen Lebens, lateinisch — deutsch, Nachkonziliare Dokumentation, Bd.
14, Trier 1968, Nr. 11-14. Zur Erlduterung und Kritik an der lehramtlichen Argumen-



26 Einfiihrung

nistheoretischen Einwinden gegentuiber. Wie namlich lassen sich solche
Zielausrichtungen in der Natur tberhaupt wissenschaftlich und all-
gemein nachvollziehbar eindeutig feststellen? Und selbst wenn sie sich
eindeutig feststellen lieflen, bleibt die Frage, warum es ethisch verpflich-
tend sein sollte, in seinem Handeln diesen Zielausrichtungen zu entspre-
chen. Warum sollte es unverantwortlich sein, von diesen Teleologien ab-
zuweichen, wenn es dafiir einen entsprechenden Grund gibt?'® Werden
hier nicht — im Sinne eines naturalistischen Feblschlusses — aus Tatsachen-
aussagen einfach ohne weitere Begriindung ethische Verpflichtungen und
Verbote abgeleitet?!?

Ausgehend von diesen Zweifeln hat sich deshalb - spitestens nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil — innerhalb der theologischen Ethik
zunehmend ein Modell der Begriindung ethischer Normen und Entschei-
dungen durchgesetzt, das von einer Giiter- und Ubelabwigung ausgeht.
Was in einer Entscheidungssituation richtig und falsch, verantwortlich
oder unverantwortlich ist, lasst sich weder aus der Offenbarung noch
aus der Einsicht in den Willen Gottes noch aus der Natur ableiten, son-
dern ist durch Vergleich und Abwigung der Chancen und Risiken, der
Giiter und Ubel, des Nutzens und Schadens, die sich aus den verschiede-

tation vgl. Stephan Ernst, Die Enzyklika Humanae vitae — Rezeption, Weiterentwick-
lung und Kritik. Zentrale Argumente und die Frage ihrer Tragfigigkeit, in: K. Hilpert/
S. Miiller (Hg.), Humanae vitae — die anstofSige Enzyklika. Eine kritische Wirdigung,
Freiburg 2018, 105-126.

18 Vgl. dazu paradigmatisch: Dieter Birnbacher, Analytische Einfiihrung in die Ethik,
Berlin 2003, 360-381, bes. 374-381 tiber schwache religiése Moralbegriindung. Vgl.
ebenso: Norbert Hoerster, Ethik und Interesse, Stuttgart 2003, 83-90.

19 Bereits der schottische Aufklirungsphilosoph David Hume schreibt: ,,In jedem Mo-
ralsystem, das mir bisher vorkam, habe ich immer bemerkt, dass der Verfasser eine
Zeitlang in der gewohnlichen Betrachtungsweise vorgeht, das Dasein Gottes feststellt
oder Beobachtungen tiber die menschlichen Dinge vorbringt. Plotzlich werde ich damit
iiberrascht, dass mir anstatt der tiblichen Verbindungen von Worten mit ,is¢‘ und ,ist
nicht‘ kein Satz mehr begegnet, in dem nicht ein ,sollte‘ oder ,sollte nicht* sich fiande.
Dieser Wechsel vollzieht sich unmerklich; aber er ist von grofster Wichtigkeit. Dies
sollte oder sollte nicht driickt eine neue Beziehung oder Behauptung aus, muss also not-
wendigerweise beachtet und erklart werden. Gleichzeitig muss ein Grund angegeben
werden fiir etwas, das sonst ganz unbegreiflich scheint, ndmlich dafiir, wie diese neue
Beziehung zuriickgefithrt werden kann auf andere, die von ihr ganz verschieden sind.“ —
Vgl. David Hume, Ein Traktat tiber die menschliche Natur, III. Buch, 1. Abschnitt, hg.
von H. Brandt, Hamburg 1973, 211. - Im Rahmen der analytischen Ethik des 20. Jahr-
hunderts wurde dieses ,,Hume’sche Gesetz“ von George Edward Moore als ,,naturalis-
tic fallacy“ bezeichnet. Vgl. George Edward Moore, Principia Ethica, Stuttgart 1970,
74-101.



Vorgehen einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht 27

nen Handlungsmoglichkeiten ergeben, zu ermitteln.?’ Durch einen sol-
chen Ansatz konnte die theologische Ethik nicht nur der Situationsbezo-
genheit und Wandelbarkeit ethischer Wert- und Normvorstellungen bes-
ser gerecht werden, sondern sich auch grundsatzlich und vorbehaltlos fir
die Erkenntnisse der Human- und Naturwissenschaften 6ffnen und sich
so zu einer integrativen Wissenschaft bzw. Integrationswissenschaft?!
entwickeln.

3. Vorgehen einer Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht

3.1 Auf der Linie dieser skizzierten Konzeption theologischer Ethik soll
in der vorliegenden Medizinethik aus theologisch-ethischer Sicht ver-
sucht werden, sich den eingangs genannten medizin- und bioethischen
Fragen vom Prinzip der VerhdlinismdfSigkeit her zu nihern.??

Dazu soll das Prinzip der Verhaltnismifigkeit zundchst (» Grund-
legung, 5) als zentrales ethisches Kriterium erlautert und entfaltet wer-
den, mit dessen Hilfe sich ethische Abwagungen durchfithren lassen und
sich zwischen verantwortlichem und unverantwortlichem, ethisch zulis-
sigem und unzuldssigem Handeln unterscheiden lasst. Das Prinzip der
VerhiltnismafSigkeit bietet sich dabei aus verschiedenen Griinden an:

e FEin erster, aus der Praxis stammender Grund besteht darin, dass damit
eine Regel aufgegriffen wird, die faktisch — bewusst oder unbewusst, aus-
driicklich oder unausdricklich — in Entscheidungen und im Handeln von

20 Vgl. dazu grundlegend und mafigeblich: Bruno Schiiller, Die Begriindung sittlicher
Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Diisseldorf 31987;
ebenso: Franz Béckle, Fundamentalmoral, Miinchen ©1994; Johannes Griindel, Nor-
men im Wandel. Eine Orientierungshilfe fiir christliches Leben heute, Miinchen 21984.
21 Vgl. dazu erstmals: Werner Schollgen, Konkrete Ethik, Diisseldorf 1961, 31-45. —
Dann auch: Heinz Ringeling, Ethik vor der Sinnfrage. Religiose Aspekte der Verant-
wortung, Giitersloh 1980, 113-127. - Vgl. auch: Handbuch der Christlichen Ethik,
hg. von A. Hertz/W. Korff/T. Rendtorft/H. Ringeling, Bd. I, Dritter Teil: Christliche
Ethik als Integrationswissenschaft, Freiburg 21978, 389-473. — Vgl. schlieflich auch:
Alfons Auer, Autonome Moral, 44.

22 Finen ersten ausdriicklichen Versuch von theologisch-ethischer Seite, das Prinzip
der VerhiltnismifSigkeit fur die Medizinethik fruchtbar zu machen, bietet: Matthias
Bender, Verhiltnismifigkeit in der modernen Medizin. Von den aufSergewohnlichen
Mitteln zur Behandlungsqualitit als personaler Abwigung, Wiirzburg 2016. — Der Be-
griff der Verhiltnismafigkeit bzw. UnverhaltnismafSigkeit und seine Absetzung gegen
die Unterscheidung von gewohnlichen und aufSergewohnlichen Mitteln wird hier aller-
dings noch nicht wirklich klar bestimmt.



28 Einfiihrung

Arzt:innen, Pfleger:innen und Angehorigen, wenn sie verantwortlich
handeln wollen, immer schon leitend ist.

e Ein zweiter, die Theorie betreffender Grund besteht darin, dass mit
dem Prinzip der VerhiltnismidfSigkeit eines der vier medizinethischen
Prinzipien aufgegriffen wird, die heute innerhalb der Medizinethik
selbstverstandlich vorausgesetzt werden, namlich das Nichtschadens-
Prinzip. Damit wird von vornherein bei der von Medizinern selbst ent-
wickelten und fir sie leitenden Ethik angesetzt. Zugleich bietet das Prin-
zip der Verhiltnismifigkeit — auch dies wird in der Grundlegung zu
zeigen sein — einen Ansatzpunkt, von dem her sich auch die tibrigen drei
medizinethischen Prinzipien — ndmlich Respekt gegeniiber der Auto-
nomie des Patienten, Fursorge und Gerechtigkeit — rekonstruieren und
verstehen lassen (» Grundlegung, 6 und 7). Auch im Blick auf das Ver-
hiltnis dieser vier Prinzipien, die in der Praxis immer wieder in Konflikt
miteinander geraten oder in Konkurrenz zueinander treten, bietet das
Prinzip der VerhaltnismifSigkeit Perspektiven, ihr Zusammenspiel und
ihre wechselseitige Beziehung klarer zu bestimmen.

e Ein weiterer Grund fiir den Ansatz beim Prinzip der VerhiltnismafSig-
keit besteht darin, dass dieses Prinzip in lehramtlichen Texten zur Sterbe-
hilfe selbst auftaucht und im Blick auf die Frage des Behandlungsverzichts
und des Behandlungsabbruchs als entscheidendes Kriterium angefiihrt
wird (» 1, 3.1.1).2% Ausgehend von diesem Ansatzpunkt soll das Prinzip
allerdings nicht nur als Instrument zur Begriindung einzelner Spezialfragen
der medizinischen Ethik, sondern als Grundprinzip der Ethik und damit
auch der Medizinethik verstanden werden. Im Unterschied zur lehramtli-
chen Prinzipienethik wird damit von der —auch in der Geschichte der theo-
logischen Ethik gut beheimateten — Méglichkeit einer Giiter- und Ubel-
abwigung und der Wahl des geringeren Ubels als tragender ethischer
Begrundungsform ausgegangen. Andererseits lasst sich — auch dies wird
in der Grundlegung zu zeigen sein — vom Prinzip der VerhiltnismafGigkeit,
anders als in einer utilitaristischen Ethik, auch das fiir die Tradition der
katholischen Moraltheologie wichtige Prinzip, dass der gute Zweck nicht
das schlechte Mittel beiligt, aufrechterhalten und besser verstehen
(» Grundlegung, 6.1.2). So lassen sich von diesem Prinzip her einerseits
lehramtliche Positionen aufbrechen, ohne doch andererseits in einen von
Seiten des Lehramts befiirchteten Relativismus zu verfallen.

23 Vgl. Erkldrung Iura et bona, 11; vgl. auch: Enzyklika Evangelium vitae, Nr. 65.



