
5

Karl-May-Jahrbuch 1922

Vor etwa drei Jahren trat ich zum Karl-May-Verlag in Beziehung mit der 
Eröffnung, dass nach meinen Ermittlungen „W i n n e t o u“  die Bedeutung 
„d e r  I n d i a n e r“  habe. Ich hielt mich zu dieser Feststellung für berechtigt, 
weil ich mich seit vielen Jahren eingehend mit dem Studium der indianischen 
Sprachen beschäftigte, und für verpflichtet, weil meines Wissens in keiner 
der Erzählungen Karl Mays eine Erklärung über die Bedeutung des Namens 
dieses volkstümlichsten Helden seiner Muse gegeben worden war. Es war mir 
damals noch nicht bekannt, dass sich Karl May schon lange vor seinem Tod 
auf die Deutung „Brennendes Wasser“ festgelegt hatte und dass diese Deu-
tung von Dr. E. A. Schmid beim Neudruck des Buchs Unter Geiern (S. 911) 
in einer Fußnote zur Kenntnis der Leser gebracht worden war. Ebenso unbe-
kannt war mir zu jener Zeit, dass der Name des „Ur-Winnetou“ ursprünglich 
Inn-nu-woh lautete und dieser Inn-nu-woh den Lesern als ein Sioux-Indianer 
vorgestellt wurde.2 Das alles teilte mir Dr. Schmid mit, indem er gleichzei-
tig um weitere Aufklärungen bat, nachdem durch mein unvermutetes Auf-
tauchen aus dem Dunkel die Frage der Bedeutung des Wortes „Winnetou“ 
aktuell geworden war. Durch die Erklärungen Dr. Schmids war für mich die 
Nachforschung in ein neues Stadium eingetreten, und ich nahm die erfor-
derlichen Feststellungen mit aller Gewissenhaftigkeit vor. Im Folgenden gebe 
ich eine erschöpfende Darstellung, auch aus dem Grunde mit erschöpfend, 
weil meiner einfachen mündlichen Erklärung gegenüber May-Freunden, dass 
„Winnetou“ die Bedeutung „der Indianer“ habe, vielfach Zweifel entgegenge-
setzt wurden. Der Vollständigkeit halber muss, wenigstens in kurzen Worten, 
die Erklärung Karl Mays wiedergegeben werden, mit der er die Entstehung 
des Namens „Brennendes Wasser“ für seinen Winnetou vor einer Anzahl sei-
ner Anhänger mündlich begründete. Als Unterlage dient mir das Tagebuch 
eines May-Freundes (Ernst Abel, München). May erzählte damals (25. März 
1898) Folgendes:

„Intschu tschuna, Winnetous Vater, wurde von allen Apatschenstämmen, 
mit Ausnahme eines einzigen, als oberster Anführer anerkannt. Er begab sich 

1 Alle derartigen Seitenhinweise innerhalb der hier gesammelten Aufsätze beziehen sich natürlich auf die 
zur Erscheinungszeit des jeweiligen Jahrbuchs aktuellen Ausgaben der zitierten Gesammelten Werke. In 
neueren Auflagen der Ges. Werke kann es hiervon durch Neusatz, andere Schrifttype, andere Laufweite 
usw. häufig zu Abweichungen kommen. – Anm. d. Hrsg.

2 Vgl. hierzu Kandolf: „Der werdende Winnetou“ im 4. Jahrbuch (besonders S. 338). – Anm. v. 1922.



6

in Begleitung Winnetous zu diesem abtrünnigen Stamm, um auch dort seine 
Anerkennung durchzusetzen; beide wurden jedoch gefangen genommen und 
mit dem Tod bedroht. Das Dorf, in dem die Gefangennahme stattfand, lag an 
einem kleinen See, dessen Oberfläche mit einer Naphtaschicht bedeckt war. 
Nun erklärten diese Apatschen:

‚Wenn Winnetou imstande ist, den See lebend zu durchschwimmen, so er-
halten beide die Freiheit und Intschu tschuna wird als Oberhaupt anerkannt.‘ 

Die Naphtaschicht wurde hierauf in Brand gesteckt, Winnetou (der da-
mals 13 Jahre alt war) von seinen Fesseln befreit. Er sprang sofort ins Wasser 
und blieb lange Zeit verschwunden, sodass er für tot gehalten wurde; er tauch-
te aber unerwartet mitten unter den Apatschen wieder auf, mit Brandwunden 
bedeckt und seines schönen Haars durch das Feuer beraubt. Dieses Ereignis 
verschaffte Intschu tschuna die Anerkennung als Oberhaupt durch den bisher 
feindlich gesinnten Stamm, Winnetou aber den Ehrennamen ‚Brennendes 
Wasser‘“.

Nach dem Gesagten ist zweierlei ohne Weiteres einleuchtend:
1. Dass Karl May, als er seinen Anhängern die Erklärung „Winnetou 

= Brennendes Wasser“ gab, einen romantisch-spannenden Hintergrund 
brauchte; die Deutung „Winnetou = der Indianer“ hätte zu jener Zeit auf 
seine Freunde wahrscheinlich stark ernüchternd gewirkt.

2. Dass Inn-nu-woh, der Siouxhäuptling, wohl die Gestalt, aber nicht den 
Namen für den späteren Winnetou, den Apatschen, geliefert hat, „Winnetou“ 
also, trotz der Lautähnlichkeit beider Worte, ein selbständiges Wort ist. 

Woher Karl May den Namen Inn-nu-woh genommen hat, lässt sich nicht 
mit Sicherheit ermitteln; vermutlich hat er ein schon vorhandenes Wort aus 
dem ihm zur Verfügung stehenden Sprachschatz, durch den Wortklang dieses 
Wortes veranlasst, gewählt. „Winnetou“ aber halte ich für das in die franzö-
sische Schreibart übertragene Diggerwort vintu = der Indianer. Die Digger-
indianer gehören zum schoschonischen Sprachstamm.

Bei Beginn meiner neuen Ermittlungen schaltete ich meinen Standpunkt 
„Winnetou = der Indianer“ aus und stellte meine Vorstellung auf das Stich-
wort „Winnetou (Inn-nu-woh) = Brennendes Wasser“ ein. Für die weiteren 
Feststellungen kamen zunächst die Sprachen der Dakotas und Apatschen in 
Betracht. Es hatte etwas für sich, das Wort Inn-nu-woh mit dem Dakotawort 
mini = Wasser in Beziehung zu bringen (vorkommend in den bekannten Na-
men Minisota „weißliches Wasser“, Minischosche „trübes Wasser“ (Dakota-
wort für den Missouristrom), Minihaha „wallendes Wasser“). Hier fand sich 
jedoch keine brauchbare Erklärung, weil in der Sprache der Dakotas (die in 
allen ihren Unterabteilungen nur geringe dialektische Abweichungen zeigt) 
„Brennendes Wasser“: mininrurnaganyan heißt, wörtlich „Im brennenden 
Wasser“. So blieb das Apatsche übrig, das aber mit seiner Übersetzung für 



7

„Brennendes Wasser“ = Tu-tondli-go (wörtlich „Wasser, das gebrannt hat“) 
ebenfalls versagte. Das Kinai, ein anderer Dialekt des athabaskischen Sprach-
stammes, zu dem auch das Apatsche gehört, erbrachte für „kochendes Was-
ser“: Nittuljatschi, und die bereits erwähnte Sprache der Diggerindianer für 
„Wasserbrand“: mem-p’o. Alles nicht zu gebrauchen.

Eine weitere Möglichkeit zur Aufklärung bot sich in der Heranziehung des 
Namens eines Oberhäuptlings der Pinal-apatschen, der in den 50er-Jahren 
des 19. Jahrhunderts eine Rolle spielte, Ash-’nteh-kouah (was ich mit „der 
Besitzer eines großen Wigwams“ übersetzte). Ich kam dadurch zu der überra-
schenden Feststellung, dass im Dialekt der benachbarten Kuchan, eines Yu-
ma-Stammes, ein „Wigwam“ = inuwa heißt. Die Apatschen und Yumas waren 
politisch feindliche Stämme; sprachlich sind sie sich völlig fremd. Wenn sich 
in solchen Sprachen lautlich ähnliche Worte für den gleichen Gegenstand 
finden, so lässt sich das nur durch den Einfluss von Kriegsgefangenen, beson-
ders weiblichen, erklären, von denen Worte ihrer eigenen Muttersprache vor 
allen Dingen auf Gegenstände des häuslichen Lebens und des täglichen Ge-
brauchs häufig genug übertragen worden sein mögen. Wenn auch das Yuma-
wort inuwa als „Wigwam“ nicht zu verwenden war, so gab es mir doch eine 
Anregung, nach weiteren lautlich ähnlichen Worten in den bisher erforschten 
indianischen Sprachen zu suchen, um vielleicht auf diese Weise zum Ziel zu 
kommen. So habe ich zum Zweck dieser Feststellungen die Wortvorräte von 
308 verschiedenen indianischen Sprachen und Dialekten durchforscht. Die 
Ausbeute war mager, denn sie bestand nur in dem Wort sinuwoh = „das Auge“ 
aus der Susseesprache vom athabaskischen Stamm, also auch hier einem un-
verwendbaren Wort. Höchstens konnte angenommen werden, dass Karl May 
aus den beiden Worten inuwa und sinuwoh sein Inn-nu-woh geformt haben 
könne; das gab aber noch keine Erklärung für eine Deutung des Namens 
„Brennendes Wasser“. Ich ging mithin einen Schritt weiter und versuchte eine 
dem Wort Inn-nu-woh ähnliche Übersetzung aus Worten verschiedener in-
dianischer Sprachen zu „konstruieren“. Das ging zur Not und ich fand dabei 
folgende Zusammenstellungen: 

1. Eskimo innu(it) = Indianer, Natchez wah = See: innuwah. 
2. Sittagets tsinu = Feuer, Schoschone vo = Wasser: tsinuvo. 
3. Schastie ima = Feuer, Hailtsa wohm = Wasser: ihmawohm. 
4. Kigarnee tsin = Feuer, Tuskorora ohwu = Wasser: tsinohwu.
Diese Aufstellung ließe sich noch um eine Anzahl Fälle vermehren, doch 

mag die Sammlung genügen. Es spricht hierbei die sogenannte Wortver-
schmelzung mit, die a l l e n  indianischen Sprachen eigentümlich ist. Man 
kann einfach verschiedene Worte miteinander verbinden, ohne sie materiell 
zu verändern, doch ist es gebräuchlicher, für die Verschmelzung nur die typi-
schen Wortstämme zu verwenden. Selbstverständlich ist das so zu verstehen, 



8

dass solche Verbindungen nur innerhalb derselben Sprache vorgenommen 
werden sollen; das ist bei der obigen Zusammenstellung nicht beachtet wor-
den. Dieser ihr Mangel ist gleichzeitig ihre Schwäche, denn damit entfällt ihre 
Verwendungsmöglichkeit für die ernsthafte Forschung. Die vier angegebenen 
Ausdrücke weisen aber noch eine weitere Schwäche auf, die sich notwendig 
aus der Absichtlichkeit ihrer Bildung ergeben muss: Nr. 1 bedeutet „India-
nersee“, Nrn. 2 bis 4 bedeuten „Feuerwasser“; die Letzteren besitzen somit 
einen bedenklichen Anklang an „Branntwein“. Man wird Karl May nicht 
die Geschmacklosigkeit zutrauen, dass er sich derartige Wortverbindungen 
gebildet habe, ganz abgesehen davon, dass der mit Arbeit überlastete Mann 
keinesfalls die Zeit hätte erübrigen können, um tagelang nach einem passen-
den Ausdruck zu suchen für einen einzigen Namen, der ihm doch als fertiges 
Wort in seinen indianischen Wortverzeichnissen (z. B. als vintu) mühelos zur 
Verfügung stand. Hiermit war meine Nachforschung nach „Inn-nu-woh“, 
dem angeblichen Urausdruck für „Winnetou“, als ergebnislos abgeschlossen; 
ich stand wieder vor der Notwendigkeit „Winnetou“ als ein Selbständiges 
anzusprechen. Ausdrücke, die diesem Wort im Laut ähnlich sind, findet man 
in der Sprache der Schwarzfüße in wunnestoh = der weiße Büffel, und im 
Ojibwäin winnetoun = der Verlust; beide sind für die Deutung des Wortes 
„Winnetou“ unverwendbar. Es bliebe noch zu erwägen, ob Karl May seinem 
„Winnetou“ das Apatschenwort inde = der Indianer (aus der athabaskischen 
Wurzel tinne stammend) zugrunde gelegt haben könne, doch ist es nicht recht 
erfindlich, wie er daraus den Ausdruck „Winnetou“ gebildet haben sollte. Inde 
hat, obgleich ähnlich klingend, nicht den gleichen Stamm mit dem schoscho-
nischen Wort der Diggerindianer „vintu“ gemeinsam, das sich nochmals in 
dem Wort uinta aus der Sprache der Utahs (gleichfalls dem schoschonischen 
Sprachstamm angehörend) wiederfindet. Die Utahs nennen sich selbst Vu-in-
tetso. Vintu heißt, wie ich wiederhole, „der Indianer“; Karl May mag in seiner 
Schreibweise „Winnetou“ das Wort wegen seiner Lautähnlichkeit als einen 
ihm zusagenden Ersatz für den ehemaligen Sioux Inn-nu-woh empfunden 
haben. In Verbindung mit dieser Betrachtung ist es ohne Zweifel bemerkens-
wert, dass das Wort „Winnetou“ in den Erzählungen Karl Mays zum ersten 
Mal im Jahr 1876 vorkommt. Das ist aber das Erscheinungsjahr des Buches 
von Albert S. Gatchet, 12 Sprachen aus dem Südwesten Nordamerikas, das ihm 
die Unterlagen für die meisten der in seinen Werken verwendeten indiani-
schen Namen, also auch für Winnetou (im Diggerwort vintu = der Indianer) 
bot. Für die Zwecke, die Karl May mit der Herausgabe seiner Erzählungen 
verband, konnte er seinem Hauptvertreter der indianischen Rasse, dem Apat-
schenhäuptling Winnetou, gar keinen glücklicher gewählten Namen geben 
als denjenigen, der die Bedeutung „der Indianer“ einschloss. Im Band ICH 
(S. 471) spricht Karl May öffentlich aus, dass seine Werke symbolisch zu  



9

nehmen sind. Im Gurlitt-Buch (S. 66) wird uns gesagt, dass Karl May er-
klärt habe, „er hätte in dieser Figur die Tugenden des ganzen Volksstammes 
der Indianer versinnbildlicht“1. Wer Winnetous Erben gelesen hat, der kennt 
Karl Mays edelmenschliche Bestrebungen für die rote Rasse, deren höchster 
und edelster Vertreter ihm Winnetou war, der kennt „das Ziel der Reise“, 
den Mount Winnetou, den Bau der Stadt, die den Namen dieses „Indianers“ 
tragen sollte. Käme bei alledem wohl Winnetou als „Brennendes Wasser“ in 
Betracht? Wohl kaum! So wenig Karl May zu der Zeit, da er seinen Winnetou 
als „Brennendes Wasser“ ausgab, diese Deutung entbehren zu können glaub-
te, so wenig kann er nach der Veröffentlichung seiner eigentlichen Ziele auf 
die Bedeutung des Wortes Winnetou als „der Indianer“ verzichten.

Der „Edelvertreter“ der roten Rasse, der Indianer, in dem Karl May alle 
Tugenden, guten Eigenschaften und Anlagen des indianischen Volksstammes 
verkörpern wollte und auch tatsächlich verkörperte, der „Indianer der India-
ner“, „der indianische Häuptling, wie er sein soll“, kann nur wirken und ver-
standen werden als: „Winnetou = der Indianer“.

1 Ich bitte, hierzu Karl Mays Brief vom 16. Oktober 1892 an seinen Verleger Fehsenfeld nachzulesen 
(Karl-May-Jahrbuch 1918, S. 259). – Anm. v. 1922.



177

Da+ Ewigweiblice im
indianiscen Leben

Erstdruck

Wiederholt habe ich, als Folge meiner Besprechungen über indianische An-
gelegenheiten in den Karl-May-Jahrbüchern, Zuschriften von May-Lesern er-
halten, deren Neigungen die verschiedensten Gebiete berührten: Geschichte, 
Sprache, Häuptlingswesen, Märchen, Literatur. Eine der dringlichsten Anfra-
gen betraf aber die indianische Frau. Ich habe nur darauf vertrösten können, 
dass auch dieser Punkt eines Tags (richtiger „Jahrs“) seine Erledigung finden 
werde. Wenn ich aber je das zwingende Verlangen nach Aufklärung verstan-
den habe, so geschah es bzgl. der Beantwortung dieser Frage, die nicht nur 
für die Bewohner der amerikanischen Wildnisse „die Frage“ schlechthin be-
deutet. Ich empfinde deshalb alle abfälligen und oberflächlichen Urteile, die 
sich weiße Berichterstatter gegenüber dem indianischen Frauentum leisteten, 
als besonders beschämend. Wenn Frauenart der Volkskultur nützt, wenn die 
Sittlichkeit der Frau ein Kulturfaktor ist, dann ist jedes oberflächliche Ur-
teil ein Schlag ins Gesicht der Kultur, die äußerste Sorgfalt in der Wahl der 
Ausdrucksmittel aber ein Gebot der Selbstverständlichkeit; den anderen fehlt 
jede Spur von Verständnis für die Aufgaben, jedes tiefere Eindringen in den 
Wert der Leistungen, jedes Verstehen einer steten Opferbereitschaft, die das 
Geschick der Lebensgefährtinnen der jener meist ruhelosen und gehetzten 
Krieger und Jäger als schweres Pflichtenbündel auf die Schultern legte, in-
mitten einer Welt von Gefahren und Entbehrungen. Wie quälend empfin-
det man die schamlose Beschreibung von Vorgängen, dargestellt als nackte 
Äußerlichkeiten, losgelöst von der Quelle der sie begründenden Umgebung 
und Ursachen, nur aus dem Drang heraus, der Rasse unter allen Umständen 
zu schaden. Diesen „Beauftragten“ fehlt wohl auch das Verständnis für den 
Eindruck, den sie hervorrufen in ihren krampfhaften Bestrebungen, der Welt 
mit dem hässlichen Inhalt ihrer Berichte das Gift des Abscheus einzuimpfen 
gegen die rote Rasse, die nach Ansicht weiter Kreise überflüssig war. Ich kann 
mir nicht helfen: Mir fällt dabei der „verstopfte Dackel“ ein, „der seine Qual 
zu Wotan emporheult“, wie Peter Scher einmal irgendwo sagte. Was schließ-
lich herauskommt, ist Schmutz.

Wahrscheinlich kann man von den Händen der Indianerin nicht immer 
mit den Worten des Dichters sagen: „Seid zu tausendmal gepriesen, seid 
zu tausendmal geküsst.“ Doch das geht auch den Bleichgesichtern mit ih-
ren Frauen oft so. Für derartige Gefühlsbegründungen sind stets besondere  



178

Voraussetzungen notwendig. Auch die Darstellung indianischer Frauen, die 
uns bei Karl May begegnen, entspricht nicht immer der Wirklichkeit. Aber 
sie verrät doch sein Bemühen, in diesen Idealgestalten gegenüber einem zu 
Unrecht geschmähten Geschlecht gut zu machen, was andere fehlten.

Hand aufs Herz und großes B. E., bitte, meine Herren. Was wäre denn der 
Mann ohne die Frau? Sind Rohling, Raufbold, Strolch zu harte Worte? Und 
was wäre der indianische Krieger ohne die indianische Frau? Sie, die Wegbe-
reiterin der Kultur, mit ihrer linderen Hand und Denkart, mit ihrer angebo-
renen Sorglichkeit, mit ihrem Sinn für die sog. Kleinigkeiten des Lebens, die 
dem Mann belanglos erscheinen, deren schnelle Erfüllung bzw. Beseitigung 
aber eine Quelle des Ärgers verstopft, die nur zu schnell bereit ist, zu fließen. 
So schön spricht der alte Indianerkenner S. Schookraft über die indianische 
Frau. Wie sie stumm und leise geschäftig um den Gatten bemüht ist, der eben 
von einem seiner Streifzüge in die gemeinsame Hütte zurückkehrte, noch mit 
dem Flackern der Not im Auge, dem Geschenk der rauen Wildnis. Sie nimmt 
ihm die Waffen ab, vertauscht seine durchnässten Mokassins mit trockenen 
warmen Schuhen, legt ihm die gestopfte Pfeife bereit, damit er sich erst sam-
meln möge. Dann setzt sie die Schüssel mit Suppe vor ihn hin. Das Gefühl 
der Geborgenheit durchströmt ihn, sein Auge leuchtet im Blick auf seine Kin-
der, seine Rachegedanken bemühen sich, sanftere Wege zu gehen, wenn ihn 
nach alledem die Vorstellung beherrscht: Hier ist wenigstens eine Hand, die 
im Leben nicht gegen dich gerichtet ist! Unter dem unaufdringlichen, aber 
sicheren Einfluss der Frau wird der harte Mann milder.

Ich bin nicht Anhänger irgendeines Ismus, den besondere Rücksichten 
leiten, sondern ich bemühe mich, gerecht zu urteilen, und schreibe im Üb-
rigen „so, wie mir der Schnabel gewachsen ist“. Man soll eine Rasse nicht 
nach einzelnen Vorkommnissen beurteilen, die indianischen Frauen in ihrer 
Gesamtheit nicht nach den Frauen, die mit aufgeschlitzter Nase oder aufge-
schlitzten Ohren herumlaufen, den sichtbaren Zeichen einer Verfehlung auf 
sexuellem Gebiet, die umso sicherer festzustellen war, als sich – im Gegensatz 
zu den Weißen – das Leben der Indianer in voller Öffentlichkeit abspielt. 
Wir können auch bei uns die Entwicklung der Frau von der Unschuld bis zur 
Dirne in allen Schattierungen beobachten. Keinem vernünftigen Menschen 
wird es einfallen, hiernach ein allgemeines Urteil über die sittliche Kraft un-
serer Frauen abzuleiten. Alle ernsthaften Forscher, alle Reisenden, die nicht 
im Dienst eines „Zweckverbandes“ standen, bekunden bzgl. der indianischen 
Frauen, dass sie im Allgemeinen keusch und ihren Männern treu waren, ge-
gen Weiße aber meist zurückhaltend, fast scheu. Wo Ausnahmen beobachtet 
wurden, trugen die Weißen fast immer selbst die Schuld, dass die indiani-
schen Schönen mit ihren Überlieferungen brachen. Wie widerlich wirkt die 
brutale Schilderung des Oberst Dodge über die Demut und Hingabe eines 



179

indianischen Mädchens gegenüber seinem weißen Liebhaber, nachdem er die 
sich Sträubende „mit Peitschenhieben zur Vernunft gebracht hatte“. Wo aber 
indianische Mädchen, die völlig frei, niemand Rechenschaft schuldig als ihrer 
Liebe, Beziehungen unterhielten zu jungen Männern ihres Volks, da sollten 
wir uns hüten, von „Unsittlichkeit“ zu sprechen. Für diesen Begriff hat der 
Naturmensch kein Verständnis. Wenn ihr Verhalten nach Ansicht der Wei-
ßen unwert war, so hätte man sie belehren und erziehen sollen, statt diese Art 
zum eigenen Vorteil auszunützen. Das wäre gewiss nicht von heute auf mor-
gen möglich gewesen, aber man hätte wenigstens den guten Willen gesehen. 
Das war jedoch von dem weißen Gesindel, das sich an den Indianergrenzen 
herumtrieb, nicht zu verlangen. Bei diesen Leuten sprachen nur Gier und 
Eifersucht. Was sie an ihren Mädchen tadelten, wenn sie einem Indianer als 
Preis zufiel, lobten sie an ihnen, wenn sie selbst die Beglückten waren. Sie 
überredeten die unerfahrenen und schmuckbedürftigen Mädchen durch Ge-
schenke, genossen ihre Gaben nach Gefallen und bedankten sich dann für 
erhaltene Gunst dadurch, dass sie sich ihrer eigenen „Unwiderstehlichkeit“ 
rühmten. Dieses Verfahren ist weithin bekannt. Wozu also die verkehrtherum 
aufgeblasene Moralbrust?

D i e  I n d i a n e r i n  a l s  K i n d

Kinder spielen im indianischen Haushalt eine große Rolle. Zwar werden in 
manchen Stämmen die Knaben gegenüber den Mädchen bevorzugt, doch ist 
der Grundsatz überall gleichmäßig gültig, dass niemals ein kleines Kind aus 
dem Gesichtskreis der Mutter gelassen wird.

Sogleich nach der Geburt bekommen die Kinder ein eigenes Bett, das aber 
nicht bei allen Völkern von gleichartiger Form ist. Bei den meisten Stämmen 
Nordamerikas besteht dieses Kinderbett aus einem Brett mit Fußstütze und 
Kopfschutz. Es wird mit Moos oder sonstigen weichen Stoffen gepolstert, ist 
oft reich geschmückt und unter allen Umständen tragbar. Bei vielen dieser 
nördlichen Stämme ist das Holzbett der Kinder die Ursache einer leichten 
Abplattung des Hinterkopfes. Bei den Apatschen besteht die Wiege der Kin-
der aus einer Art Weidenkorb, der von der Mutter auf dem Rücken getragen 
wird. Er dient dem Kind bis zu seinem zweiten Lebensjahr als Aufenthalt. 
Sonst sind noch Kindertragen aus Fellen oder Decken bekannt; die zu ei-
ner Art Sack gebundene Decke wird, wenn die Kinder älter geworden sind, 
auch bei d e n  Stämmen verwandt, die für die Kleinsten das Holzbett bevor- 
zugen.

Wird auch – aus Sicherheitsgründen – das Schreien der Kinder nach Mög-
lichkeit verhindert, so wird ihnen doch, falls keine Gefahr zu befürchten, oft 



180

Gelegenheit gegeben, auf einer weichen Unterlage nach Herzenslust zu stram-
peln und zu schreien. Wenn die Mutter nicht beim Kind sitzen kann, wird es 
in seinem Bett an einem Baum oder einer Stange so aufgehängt, dass es nicht 
fallen kann. Wird aber die Mutter durch ihre Arbeit veranlasst, den Ort zu 
verlassen, so trägt sie das Kind in seinem Bett stets bei sich, Holzwiegen mit 
einem Tragband über der Stirn, andere Behälter auf dem Rücken so, dass das 
Kind über die Schulter der Mutter schauen kann. Bei Reisen zu Pferd hängt 
die Wiege in sorgfältiger Verpackung seitwärts am Sattel der Mutter.

Im Schlaf wird das Kind sorgsam behütet. Die Arme werden festgebun-
den und zugedeckt, erst beim Erwachen wieder losgebunden. Die Wiege wird 
gern, zum Schwingen eingerichtet, zwischen zwei Stangen befestigt und oft 
auch vom Vater bewegt, damit sein Kind ruhig schläft. Indianerkinder wer-
den niemals in Schlaf gesungen. Als „Wiegenlied“ geben die Aufsichtsperso-
nen einen eigentümlichen Ton von sich, der wie Windeswehen in Bäumen  
klingt.

Manche Stämme glauben, dass gewisse Personen im Stamm die „Sprache“ 
der kleinen Kinder verstehen. Wenn daher Kinder ohne erkennbare Ursache 
immer schreien, so werden diese Sprachkenner geholt, damit sie feststellen, 
was dem Kind fehlt.

Über Namengebung habe ich ausführlich in meinem Aufsatz „Indianische 
Eigennamen“ gesprochen (vgl. Karl-May-Jahrbuch 1925). Ich will hier nur 
noch eine Wyandotsitte kurz besprechen, weil dabei die Frau einen gewissen 
Einfluss übt. Beim jährlichen Grünkornfest der Wyandots wählen die Rats-
weiber die Namen für sämtliche während des letzten Jahres geborenen Kinder 
aus, und der Häuptling gibt diese Namen öffentlich bekannt. 

Die Stämme der Ver. Staaten von N. A. machten eine besondere Feierlich-
keit daraus, wenn dem Kind seine ersten Mokassins angezogen wurden. Wur-
de aber ein Kind getötet, oder der Vater fühlte, wenn es an einer Krankheit 
gestorben war, aus Gram das Bedürfnis, jemand zu töten, so hing er sich die 
kleinen Schuhe des gestorbenen Kindes an den Gürtel und legte sich am Grab 
nieder, bevor er Vergeltung geübt hatte. Der Indianer hängt sehr an seinen 
Kindern. Ich will bei dieser Gelegenheit an einem verbürgten Beispiel zeigen, 
zu welcher Tat ein Indianer fähig ist, wenn seine Kinder schlecht behandelt 
werden.

Es handelt sich um den Kriegshäuptling Wabunhi vom Stamm der Pot-
tawatomin. Zwei seiner Frauen hatten sich gezankt, und eine von ihnen be-
schuldigte die andere bei Wabunhi, dass sie seine Kinder schlecht behandle. 
Der Häuptling befand sich, nach einem Trinkgelage, in aufgeregter Stim-
mung. Er befahl der Beschuldigten, sich auf die Erde zu legen, und der Kläge-
rin, sie mit dem Tomahawk zu erschlagen. Der Häuptling wird als ein „wilder, 
ungezügelter Charakter“ geschildert, ein Mann, der stark dem Trunk frönte. 


