Dalai Lama

Die Stufen des Pfades
zum Erwachen

Die Essenz meiner Lehre

Zusammengestellt und herausgegeben von Dagyab Kyabgdn Rinpoche

Aus dem Tibetischen iibersetzt von Rebecca Hufen und Jiirgen Manshardt

!
OO

HERDER /)

FREIBURG - BASEL - WIEN



FeRgaR IR gR IR 3|
Gaden Phodrang Foundation
of the Dalai Lama

~ ‘\TIBETHAUSO&

AR YRR

®
MIX
Papler | Fordert

gute Waldnutzung
Ewﬁg FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2024
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Satz: Daniel Forster, Belgern
Herstellung: GGP Media GmbH, P6neck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39331-0
ISBN E-Book (E-Pub) 978-3-451-83108-9



Inhalt

Band 1 o

Die Leistungen des Vierzehnten DalaiLama .............................

Die GroBe seiner Taten, Worte und geistigen Qualitdten .........................
Die wichtigsten giitigen Taten Seiner Heiligkeit ............ ... .. .. .. ... ...

Kapitel 1
Der Gliick verheiBende Anfang ..........................................

VEIBNIUNGSVEISE ..
Das Versprechen, [den Text] zu verfassen ... ...

Die Darlegung der GroBe des Autors, um zu zeigen, dass die Quelle der Lehren
vertrauenswiirdig ist ...

Die Lebensgeschichte des [Ersten Dalai Lama] Gydlwa Gendin Drub ..............
Die Lebensgeschichte des [Zweiten Dalai Lama] Gydlwa Gendiin Gyatso ............
Die Lebensgeschichte des [Dritten Dalai Lama] Gydlwa Sénam Gyatso  .............
Die Lebensgeschichte [des Vierten Dalai Lama] Gyalwa Yonten Gyatso  .............
Die Lebensgeschichte des GroBen Finften Dalailama ..........................
Die Darlegung der GroBe der Lehren, um Respekt fir die Anweisungen zu erzeugen

Die Wortbedeutung von ,Der Stufenpfad zur Erleuchtung” .................. ...

Kapitel 2
Der Gliick verheiBende Hauptteil - die Erkldrung der Bedeutung
AeSTOXES ..ot

Die Art und Weise, wie man den Erklarungen der Lehren, die iiber die zwei Arten von
GroBe verfligen, ZUhGrt ..o



Kapitel 3
Die Wurzel des Pfades: Die Art und Weise, wie man sich der Lehrerin

oder dem Lehreranvertraut ... 159
Die Art und Weise, wie man Schiiler mit den eigentlichen Anweisungen stufenweise
ANlBIEt o 159
Zuflucht und Bodhicitta als vorbereitende Ubungen ............................ 161
Die Wurzel des Pfades: Die Art und Weise, wie man sich der Lehrerin oder dem Lehrer
ANVEITAUL .o 172
Im Speziellen: die Schulung des Vertrauens als Wurzel —......................... 193
Wie man sich mit Handlungen [auf die Lehrerin oder den Lehrer] stiitzt ............ 209
Die zusammengefasste Darstellung, wie man die [Praxis] aufrechterhalten kann ... .. 216
Kapitel 4
Die Aufforderung, die Essenz aus der Geburt mit Freiheiten zu ziehen 245
Die Stufen der Geistesschulung, nachdem man sich anvertrauthat ................ 245
Die Aufforderung, die Essenz aus der Geburt mit Freiheiten zu ziehen ............. 245
Das Erkennen [der] Freiheiten und giinstigen Voraussetzungen .................. 245
Die Kontemplation iiber den groBen Nutzen [der Freiheiten und giinstigen
VOraussetzuNGeN] ..ot 249
Die Kontemplation dariiber, wie schwierig [Freiheiten und giinstige Voraussetzungen]
zuerlangensind ..o 251
Kapitel 5
Die Vergegenwartigung des Todes, der [bewirkt], dass wir nicht lange
in dieser Welt verbleibenwerden ............................ 257

Die Art und Weise, wie man die Essenz aus dieser Grundlage mit ihren Freiheiten zieht
257

Die Geistesschulung auf dem Stufenpfad, der mit Personen von kleinen Bestrebungen

JEMEIN ISt 261
Die Entfaltung der Geisteshaltung, die nach [dem Gliick] kiinftiger Leben strebt .. ... 263
Die Vergegenwdrtigung des Todes [und die Tatsache], dass wir nicht lange in dieser

Weltverbleiben werden ... 269
Die Nachteile der Nichtanwendung der Vergegenwartigung des Todes ............. 270
Die Vorteile, die [sich] aus der Meditation von Tod und Verganglichkeit [ergeben] .... 275
Welche Art von Geisteshaltung zu entwickeln ist, die sich den Tod vergegenwartigt .. 275

Wie man die Geisteshaltung entfaltet, welche den Tod vergegenwartigt - die
eigentliche Vergegenwartigung desTodes ..., 276



Kapitel 6

Die Kontemplation der Leiden in den niederen Bereichen ............. 301
Kontemplation der Leideninden Héllen .......... ... ... ... . i 303
Die Kontemplation Gber die Leiden derTiere ..., 313
Die Kontemplation iiber die Leiden der Hungergeister .......................... 316
Kapitel 7
Die Zuflucht, das Eingangstor zur buddhistischen Lehre ............... 323
Das Aufzeigen der Methoden fiir das [Erlangen des] Gliicks in kiinftigen Leben ... .. 323
Die Zuflucht, das Eingangstor zur buddhistischen Lehre ................. ... ... 329
Die eigentliche Praxis ... ... .c.iiii 329
Kapitel 8
Die Meditation iiber Karma, die Wurzel alles Guten und Gliicks ....... 361
Die Kontemplation von Karma und seine Wirkungen im Allgemeinen ............. 369
Die Kontemplation von Karma und seine Wirkungen im Einzelnen ................ 387
Wie man [das Anzunehmende] annimmt und das [Aufzugebende] aufgibt, nachdem

man die [vorherigen] Kontemplationen durchgefiihrthat .................... 388
Kapitel 9

Das Kontemplieren der Nachteile der samsarischen Wahren Leiden .. 393

Die Geistesschulung auf den Stufen des Pfades, die mit Personen mit mittleren

[spirituellen Bestrebungen] dibereinstimmen .............. ... ... ... 393
Das Kontemplieren der Nachteile der samsarischen Wahren Leiden ............... 401
Die Kontemplation der acht Leiden [Die Meditation iiber die Leiden der Menschen] .. 409
Die Kontemplation der spezifischen Leiden ..., 417
Die Kontemplation derdrei Leiden ........ ... 419
Die Kontemplation dersechs Leiden ........ ... 422
Kapitel 10
Die Kontemplation der Stadien des Eintritts in das Samsara [aufgrund]
der Urspriinge [des Leidens] ..................cooooiii, 429
Die Art und Weise, wie Geistesgifte entstehen .............. ... ... ... .. ... 429
Die spezifischen Merkmale der Geistesgifte bzw. die Erklarung ihver Natur —......... 437
Die Reihenfolge, in der die Geistesgifte entstehen ............................. 443
Die Ursachen der Geistesgifte ........... ..o 444
Die Art und Weise, wie [aufgrund der Geistesgifte das Karma] angesammelt wird ... 449

Die Art und Weise, wie man stirbt und wiedergeborenwird ................ ... .. 451



Kapitel 11
Kontemplation der samsarischen Leiden anhand der Zwélf Glieder
des Abhéngigen Entstehens ...

Die Einteilung in Zwélf Glieder ... ... ..o
Die Zusammenfassungen der Glieder .......... ... ... i
Die Anzahl der Leben, [die benétigt werden, um alle Zwélf Glieder] zu vollenden

Wie ihre Bedeutung zusammengefasstwird —............. ... ...l

Die Kriterien fiir eine Person, welche die Kontemplationen der Geistesschulung in
den Stufen des Pfades [durchfiihrt], die mit Personen mit mittleren Bestrebungen
geteiltwerden ...

Kapitel 12
Die Natur des zur Befreiung fiihrenden Pfades bestimmen ............

Die definitive Aufzahlung der Drei [Hoheren] Schulungen .......................
Die definitive Reihenfolge der Drei [Hoheren] Schulungen ......................
Die Natur der Drei [Hoheren] Schulungen ...

Kapitel 13

Die Art und Weise, wie man Bodhicitta entwickelt ......................

Die Geistesschulung auf dem Stufenpfad der Personen mit groBen [spirituellen
Bestrebungen] ...

Die Art und Weise, wie man Bodhicitta entwickelt ....... ... ... .. ... . ... ...,

Die Schulung der Siebenfachen Ursachen-Wirkungen-Anweisung auf der Grundlage
von Jowo Atisas Werken .. ...

Die Schulung [des Geistes] anhand [des Gleichsetzens und] Austauschs von sich
selbst und anderen auf der Grundlage der Schriften von Arya Santideva ........

Die Geistesschulung in der Art und Weise, wie man von vielen Standpunkten aus die
Fehler der Selbstsucht kontempliert und wie man von vielen Standpunkten aus
die Qualitdten der Wertschatzung anderer kontempliert .....................

Die eigentliche Kontemplation des Austausches von sich selbst und anderen auf der
Grundlage der Schriften des Bodhisattva Santideva .........................

Wie wir durch Meditation die Bereitschaft zum Austausch von sich selbst und anderen
entwickeln konnen ...

Die Stufen der Meditation dariiber, wie man sich selbst und andere austauscht .. ...

Die Art und Weise, wie man auf der Grundlage des Stufenpfades des Geschwinden
Pfades das Geben und Nehmen meditiert ............. ... ... ... ... ...

Kapitel 14
Die Art und Weise, wie man Bodhicitta durch Rituale annimmt ........



Kapitel 15
Die Art und Weise, wie man sich im Verhalten [eines Bodhisattva]

schult, nachdem man Bodhicitta entwickelthat ......................... 563
Kapitel 16

Die Vollkommenheit der Freigebigkeit .................................. 573
Wie man sich in den Sechs Vollkommenheiten iibt, die den eigenen Geist reifen lassen 573
Das Wesen der Freigebigkeit ......... ... 574
Die geschickte Methode fiir den Beginn ihrer Erzeugung ........................ 574
Die Unterteilung der Freigebigkeit ......... .. .. .. 575
Die Zusammenfassung ihrer Bedeutung ........... ... i 582
Kapitel 17

Die Vollkommenheit der ethischen Disziplin ............................ 587
Die ethische Disziplin des Unterbindens ........... ... ... .o i, 588
Die ethische Disziplin des SammelnsvonTugenden ............................ 590
Die ethische Disziplin des Wirkens zum Wohle derWesen ....................... 591
Kapitel 18

Die Vollkommenheitder Geduld ....................................... 597
[Die Geduld der] Gleichgiiltig[keit] gegeniiber Schadigungen .................... 599
Das Erzeugen der Geduld des Annehmens von Leiden ................ ... ... ... 606
Das Erzeugen der Geduld des Vertrauens in die Gewissheit iiber den Dharma ....... 610
Die Zusammenfassung der Bedeutung jener [Punkte] ............ ...l 611
Kapitel 19

Die Vollkommenheit der freudigen Ausdauer ........................... 613
Das Wesen der freudigen Ausdauer ... 613
Die Methoden, um in die Praxis einzutreten ..., 614
Die Untergliederung der freudigen Ausdauer ........... ..., 614
Die Beseitigung unginstiger Bedingungen, die freudige Ausdauer behindern ... ... 616
Die Anhaufung einer Vielzahl von forderlichen Bedingungen .................... 620
Kapitel 20

Die Vollkommenheit der meditativen Konzentration ................... 625
Die Natur von meditativer Konzentration ............... ... ... .. ... ..., 625

Die Methodik zum Eintreten in die meditative Konzentration .................... 629



Kapitel 21
Die Vollkommenheit der Weisheit - die Art und Weise, wie man sich

in der Besonderen Einsichtschult ............................ 655
Die Vollkommenheit der Weisheit .......... ... 659
Die Praxis der Selbstlosigkeit der Person ... ... ... ..o i 671
Die Praxis der Selbstlosigkeit der Phdnomene ............ ...l 696
Kapitel 22

Die Schulung in den Vier Methoden des Heranziehens, die den Geist
anderer zur Reife bringen ... 701
Kapitel 23

Der Gliick verheiBende Abschluss ............................c 703
Die Widmung des Heilsamen in Angedenken der Giite des Lehrers [Bhagavan Buddha] 704
Kolophon ..o 709
Kolophon von S.E. Dagyab Kyabgdn Rinpoche ..................... ..o, 711
AbschlieBende Wunschgebete von Prof. Samdong Rinpoche ..................... 718

Eine Zusammenfassung des zweiten Bandes Die Stufen des Pfades
zum Erwachen - Die Essenz meiner Lehre Giber die wichtigsten Punkte

des Kommentars zu Mafjusris miindlichen Anweisungen .............. 723
Glossar ... .l 735
Literaturverzeichnis ... 751
Sutraund Tantra ... 751
Indische Abhandlungen ... ... ..o 754
Tibetische Werke ... o 758
Konsultierte englische und deutsche Ubersetzungen sowie weitere Sekundérliteratur 765
Register .. o 775
Kurze Biografie Seiner Heiligkeit des Vierzehnten Dalai Lama ......... 811

Kurze Biografie Seiner Eminenz Loden Sherab Dagyab Kyabgdn
Rinpoche ... 813



Vorwort von Seiner Heiligkeit dem
Vierzehnten Dalai Lama

Der erste Band von Die Essenz meiner Lehre umfasst eine detaillierte Erklarung all-
gemeiner Punkte im Zusammenhang mit buddhistischen Vorstellungen.! Er ent-
hilt eine Einfiihrung fiir heutige Buddhisten in die wichtigen und grundlegen-
den Aspekte der philosophischen Lehren von Sakyamuni Buddha, Erkldrungen
zur Realitit der grundlegenden Existenz, wie sie vom Buddhismus und der mo-
dernen Wissenschaft dargestellt werden, und Méglichkeiten, die Essenz des Bud-
dhismus in das tagliche Leben zu integrieren.

Der zweite Band wurde auf der Grundlage einer Analyse der heutigen Reali-
taten verfasst und besteht aus ergdnzenden Anmerkungen zu dem wunderbaren
Werk Marfijusris miindliche Anweisungen, einer Exegese liber den Lamrim oder die
Abhandlung iiber die Stufen des Pfades des GroRen Fiinften Dalai Lama.? Sie ist
in der Auflistung enthalten, die als die ,Acht grolRen Werke iiber die Stufen des
Pfades” bekannt ist.

Ich mdchte ein wenig iiber die Griinde fiir diesen Ansatz sprechen. In unse-
rem 21. Jahrhundert hat der wirtschaftliche Fortschritt die Volker dieser Welt zur
Uberwindung verschiedener unmittelbarer Schwierigkeiten in ihren Lebensver-
hiltnissen gefiihrt. Mithilfe unserer intellektuellen Fahigkeiten schmiedeten wir
Menschen Allianzen, es wurden grof3e Fortschritte in der Bildung errungen und
mit den enormen Anstrengungen, die durch die wissenschaftliche Forschung
aufgewendet wurden, wurden groRRe Fortschritte beim messbaren Verstindnis
der Funktionsweise der messbaren AuRenwelt erzielt. Ahnliche messbare Ver-
stdndnisse der Funktionsweise der inneren Welt des Geistes und der Erfahrung
waren jedoch bisher nicht mdglich. Doch die andauernde Suche nach Wegen
dorthin, die durch ein wachsendes Interesse an diesen Bereichen gefordert wird,
ist ein hervorragendes Zeichen.

Gleichzeitig gibt es jedoch das bislang beispiellose Phdnomen des Klimawan-
dels, es gibt Epidemien, Umwelt- oder Gesundheitsprobleme. Dariiber hinaus
plagen neue Probleme wie der Terrorismus die Welt. Und Tatsache ist, dass diese
Probleme vom Menschen verursacht werden. Viele Regierungen, Gemeinschaf-
ten und Einzelpersonen, angetrieben von der Energie des Argers, der Gier und

1 Wegweiser fiir die Welt von heute - Die Essenz meiner Lehre. Herder Verlag, 2022.
2 Die Stufen des Pfades zum Erwachen - Die Essenz meiner Lehre. Herder Verlag, 2024. Das vorliegende
Buch.



12

der falschen Vorstellungen, konzentrieren sich auf ihre unmittelbaren Bediirf-
nisse, ohne an den langfristigen Schaden zu denken, der entstehen kann. Darii-
ber hinaus konzentrieren sie sich, besessen von einem intensiven Sektierertum,
kurzsichtig auf den Nutzen Einzelner oder ihrer eigenen Gruppe und denken
nicht an die Auswirkungen, die ihre Handlungen auf die globale Gemeinschaft
haben werden. Es gibt keinen anderen Weg, diese Situationen zu 16sen und zu
verbessern, als den, das menschliche Denken und Verhalten zu transformieren.

Damit eine solche Transformation stattfinden kann, kdnnen wir uns an der
Schulung der Ansichten und Verhaltensweisen beteiligen, die in religiésen Tra-
ditionen existieren. Insbesondere sollten wir daran arbeiten, anderen durch
heilsame sdkulare Handlungen zu niitzen, die nicht unbedingt mit religiésen
Traditionen verbunden sind: Liebe, Achtsamkeit, Riicksichtnahme, Zufrieden-
heit und Geduld sind die Grundhaltungen fiir ein Verhalten, welches anzuneh-
men oder aufzugeben ist. Diese heilsamen Verhaltensweisen finden sich in al-
len religiosen Traditionen, aber ihre Existenz ist weder von einer bestimmten
Religion abhingig, noch entstehen sie aus diesen Religionen. Im Allgemeinen
entstehen sie dadurch, dass sie die Grundlagen der Gesellschaft sind. [viii] Z. B.
wurde der Verzicht auf die zehn nichttugendhaften Handlungen in die buddhis-
tische Praxis tibernommen, weil diese zehn Handlungen - darunter T6éten und
Liigen - keinen Frieden, keine Harmonie und kein Gliick in der Gesellschaft be-
wirken. Sie abzulehnen ist keine Erfindung des Buddhas. Daher kann der Ver-
zicht auf diese Handlungen als heilsames Tun eingestuft werden, das nicht
speziell mit einer religiosen Tradition verbunden ist. Es gibt viele solcher Aktivi-
tdten, und es ist hilfreich, sie als solche zu erkennen.

Unabhiéngig davon, ob wir einer religiosen Tradition folgen oder nicht, sehe
ich es als Verpflichtung fiir uns alle an, das gemeinsame Ziel des kurz- und lang-
fristigen Gliicks anzuerkennen und zu verstehen, dass dies unsere gemeinsame
Verantwortung als Individuen und Gemeinschaften ist. Viele Menschen haben
keine Affinitit zu religiosen Traditionen und neigen eher dazu, bestimmte Ubun-
gen zu meiden, als handele es sich um eine ansteckende Krankheit, nur weil
sie aus einer religiosen Tradition stammen. Um fiir ihr eigenes Gliick zu arbei-
ten, sollten diese Menschen versuchen, ganz grundlegende Ubungen als prakti-
sche Methoden zur Herbeifiihrung von Frieden und Gliick anzuerkennen. Wenn
diese Methoden verschwinden wiirden, wére dies letztendlich ein Verlust fiir die
gesamte Menschheit. Es lohnt sich, zu experimentieren, um zu sehen, ob das
stimmt oder nicht.

Menschen aller Art, ohne Unterschied, ob sie im religidsen Sinne gldubig sind
oder nicht, ob sie jung oder alt, traditionell oder progressiv sind, ob sie an Ver-
anderung glauben oder nicht, sind alle vereint in dem Wunsch, ein gliickliches



13

Leben in einer geordneten und anstidndigen Gesellschaft zu fithren. Und wenn
wir bedenken, dass es fiir dieses Unterfangen wesentlich ist, zum Wohle aller
Wesen zu arbeiten, sollten wir es als unsere Verantwortung betrachten, all denen
zu dienen, die ein Interesse daran zeigen. Da wir der Meinung sind, dass die Leh-
ren des Buddhas realititsbezogen und durch Erfahrung tiberpriifbar sind, ent-
hilt dieses zweibandige Werk auch eine allgemeine Einfiihrung in den Buddhis-
mus in acht Kapiteln.

Band 1

Seit vielen Jahren, wo auch immer ich mich auf der Welt gerade befinde, arbeite
ich hart daran, drei grofle Verpflichtungen zu férdern, um von Nutzen zu sein.
Die erste dieser Verpflichtungen besteht darin, zu versuchen, die dem Menschen
innewohnenden und grundlegenden Qualititen des Guten zu entwickeln. Die
zweite Verpflichtung besteht darin, die Harmonie zwischen den Weltreligionen
zu stidrken. Die dritte bezieht sich auf das Engagement fiir das Wohlergehen Ti-
bets. Diese drei stehen im Mittelpunkt dieses ersten Bandes und bilden den Kon-
text der Darstellung der allgemeinen und besonderen Punkte des Buddhismus
zusammen mit verschiedenen historischen Berichten. In dieser allgemeinen Er-
klarung finden sich Kapitel iiber die buddhistische Philosophie zur Realitit der
grundlegenden Existenz, iiber die Beziehung zwischen Buddhismus und moder-
ner Wissenschaft und iiber die Frage, wie bestimmte buddhistische Ubungen im
Einklang mit den Notwendigkeiten des alltdglichen Lebens in die Praxis umge-
setzt werden konnen.

Ich werde kurz die grundlegenden Fragen erldutern, auf denen der Inhalt
dieser acht Kapitel beruht. [ix] Die Bedingungen, die zu unseren vom Menschen
verursachten Problemen fiihren, basieren darauf, dass wir heilsame Eigenschaf-
ten wie Liebe und Freundlichkeit, die uns Menschen angeboren sind, nicht wert-
schitzen und sie nicht als grundlegend fiir das Wohlergehen der Menschheit an-
erkennen. Da wir diese Qualititen nicht schitzen, bemiihen wir uns nicht, ihr
Potenzial zu entwickeln.

Diese Eigenschaften gleichen Samen. Wenn wir Blumensamen mit den rich-
tigen dulleren Bedingungen wie Erde, Diinger, Warme, Wasser usw. versorgen
und sie ndhren und pflegen, konnen die Blumen in ihrer vollen Pracht und mit
ihren wunderbaren Aromen erbliihen. Wenn nicht, bleiben diese Samen ledig-
lich Potenzial und bringen keine Ergebnisse. In dhnlicher Weise miissen wir, um
das uns allen innewohnende Potenzial der Liebe und Giite zur Reife zu bringen,
die richtigen inneren Bedingungen fiir unsere Einstellungen férdern und z.B.
mitfiihlend, zufrieden, diszipliniert und gewissenhaft sein. Unser Gliick hiangt



14

ausschlief$lich davon ab, dass andere gliicklich sind, und deshalb wird unser
eigenes Gliick, wenn wir das Leiden anderer lindern, ganz unweigerlich auf na-
tlirliche Weise entstehen. Wenn wir das begreifen, werden sich die Haltungen
der Liebe und Giite ungehindert entwickeln, und das angeborene Potenzial im
Menschen kann zum Tragen kommen.

Wir miissen erkennen, dass unter den zahlreichen Problemen, die in den
letzten etwa tausend Jahren in der Welt aufgetreten sind, einige auch Gruppen
betreffen, die religiosen Traditionen folgen. Deren Anhadnger haben wenig Inter-
esse daran gezeigt, ihren Geist zu zihmen, indem sie sich auf ihre Religion stiit-
zen. Sie halten ihre eigenen religiosen Ansichten fiir iiberlegen und missbrau-
chen ihre Religion, sodass sie zu einer Ursache fiir eine Zunahme von Arger und
Verlangen wird. Das ist eine tragische Situation, die bis heute andauert.

Ein Ergebnis dieses Missbrauchs religioser Lehren ist die weitverbreitete
Meinung, dass keine Religion in realen Situationen dieser Welt tatsichlich wirk-
sam ist. Anhingern der groRen religiosen Traditionen, die Praktiken zur Zih-
mung des widerspenstigen Geistes lehren, obliegt die Verantwortung, dieser
ungliicklichen Situation entgegenzuwirken und das kurz- und langfristige Wohl-
ergehen von Einzelpersonen und Gemeinschaften herbeizufiihren. Einer einzi-
gen religiosen Tradition allein fehlen die Methoden, um alle Hoffnungen und
Wiinsche aller Lebewesen zu erfiillen, denn diese Hoffnungen sind so zahlreich
wie die unterschiedlichen Veranlagungen der Lebewesen. Ich bin der Meinung,
dass die Anhidnger verschiedener religioser Traditionen bereitwillig handeln
sollten, um jeden Groll, jede Besorgnis, Erwartung und Konkurrenz zwischen ih-
nen abzubauen, die durch Anhaftung oder Abneigung angeheizt werden. Sie soll-
ten ihre Vorgeschichte der Feindseligkeit und des Misstrauens beiseitelegen und
daran arbeiten, harmonische Beziehungen zu fordern, indem sie Respekt und
eine echte Wertschitzung fiir andere Religionen kultivieren.

Dariiber hinaus ist es wichtig, dass wir Tibeter, die wir Vertrauen in den Bud-
dhismus haben, verstehen, dass alle philosophischen Positionen der tibetisch-
buddhistischen Traditionen und ihrer Untergruppierungen letztlich dieselbe Ab-
sicht verfolgen. Wenn wir mit den historischen Berichten dariiber, wo und wie
sich diese Traditionen entwickelt haben, besser vertraut wéren, wiirde dies zwei-
fellos den Respekt und die reine Wahrnehmung jeder einzelnen Richtung férdern.
[x] Daher lohnt es sich, Interesse am Studium ihrer Geschichte zu entwickeln.

Die philosophische Grundlage des Buddhismus ist Abhingiges Entstehen,
und das erwiinschte Verhalten lduft darauf hinaus, niemandem zu schaden.
Wenn wir uns auf den Buddhismus verlassen, kann das einen positiven Einfluss
auf die Art und Weise ausiiben, wie wir unser Leben verbringen. Im Buddhis-
mus erkennen wir, dass alle Handlungen ausschlieflich innerhalb eines Prozes-
ses von Ursache und Wirkung ablaufen. Auf dieser Grundlage widmen wir uns



15

den Gegenmitteln zu Karma und Geistesgiften, die aufgegeben werden miissen,
und wir streben nach Ergebnissen, die wir uns zu eigen machen miissen und die
jetzt und langfristig Gliick bringen. Um damit beginnen zu kénnen, brauchen wir
eine Einfilhrung in die Essenz des Buddhismus durch eine Darlegung der Vier
Wahrheiten.

Es ist durchaus moglich, dass in den beiden Binden dieses Buches Wiederho-
lungen vorkommen. Das liegt an der besonderen Betonung, mit der das Thema
erklart wird.

Es ist nicht notwendig, Buddhist zu werden, um die grundlegende Philoso-
phie des Buddhismus und seine Ausbildungsstufen in die Praxis umzusetzen.
Alle kénnen diese wertvollen Eigenschaften verstehen und sie nutzen, um ein
gutes Leben zu geniellen, das mit kurz- und langfristigem Gliick fiir sich selbst
und andere gesegnet ist. Das ist etwas, was wir alle tun miissen. Es bedeutet aber
nicht, dass man an den Buddhismus glauben oder ihn unbedingt praktizieren
miisste. Wir sollten das Recht des Einzelnen respektieren, Vertrauen in eine Reli-
gion zu haben oder auch nicht. Es versteht sich von selbst, dass es akzeptabel ist,
eine Religion auszuiiben, und ebenso akzeptabel, dies nicht zu tun. Angesichts
der Tatsache, dass wir uns nach Gliick sehnen und uns kein Leiden wiinschen,
wird es jedoch immer von Vorteil sein, Praktiken einer religiosen Tradition auf-
richtig in das tédgliche Leben aufzunehmen, die dazu fiihren, den Geist zu z&h-
men und anderen nicht zu schaden. So kénnen wir uns selbst und anderen Gliick
bringen. Ich halte es fiir wichtig, dass ich versuche, dies aufzuzeigen.

Was die tatsdchliche Praxis des Buddhismus angeht, so bildet eine Darstel-
lung von Karma bzw. Ursache und Wirkung den Kern des Dharma. Die Aus-
sage ,2Wenn dies getan wird, entsteht das“ gilt als eine grundlegende Wahrheit.
Da der Buddhismus an der Realitét festhilt, dass alle Phdnomene in einem Zu-
stand gegenseitiger Abhingigkeit existieren, muss er in Ubereinstimmung mit
dem Prinzip praktiziert werden, Wahrheit aus Fakten abzuleiten. Der Buddhis-
mus ist keine Tradition, die sich ausschlieRlich an die Uberlieferung hilt; er stellt
die Vernunft in den Vordergrund. Jede Lehre, die Beweisen oder fundierten Ar-
gumenten widerspricht oder die dem widerspricht, was durch direkte Erfahrung
bestatigt wird, sollte nicht akzeptiert, sondern verworfen werden. Neue Wege der
Erkldrung von Phianomenen, die aus den analytischen Fertigkeiten der moder-
nen Forschung hervorgehen und nicht mit traditionellen Erkldarungen in bud-
dhistischen Texten der Vergangenheit {ibereinstimmen, sollten bereitwillig ak-
zeptiert werden.

Auch die Worte von Sakyamuni Buddha selbst sollten nur dann praktiziert
werden, wenn man sie gepriift hat, so wie man die Reinheit von Gold durch Bren-
nen, Schneiden und Polieren priifen wiirde. [xi] Das hat uns der Buddha selbst
geraten. Seine Anweisungen sollen nicht als Objekte der Verehrung angesehen



16

oder befolgt werden, nur weil sie die Worte unseres Lehrers sind. Diese vom
maéchtigen Buddha geforderte geistige Unabhingigkeit ist die zentrale Sdule und
das unvergleichliche Merkmal unserer Tradition. Religionen, die auf der Grund-
lage der maRgebenden Anweisungen eines Schopfers oder eines Griindungshei-
ligen bestimmen, was erlaubt ist und was nicht, stimmen in diesem Aspekt nicht
mit den Grundsitzen des Buddhismus iiberein. Aufgrund solcher Unterschiede
konnen wir, wenn wir uns tatsichlich der Religionsausiibung widmen, mit Aus-
nahme der Praktiken zum Wohle anderer nicht gleichzeitig verschiedenen Tra-
ditionen folgen. Das wire so, als stinde man mit den Fiillen in zwei verschiede-
nen Lagern. Es wére auch nicht von Nutzen, dazu sind die Wege zu verschieden.

In unserer Zeit, in der der menschliche Intellekt in rasendem Tempo neue
Wissensgebiete erforscht, hat auch der Wettbewerbsgeist in gleichem Mafle zu-
genommen. Viele aufgeschlossene Menschen, einschliellich derer, die moderne
wissenschaftliche Ansichten vertreten, sind deshalb davon iiberzeugt, dass die
buddhistische Philosophie und die damit verbundenen Ubungen einer Uber-
priifung standhalten. Nicht-Buddhisten erkennen, dass der Buddhismus Prak-
tiken zur Entwicklung von Gliick und zur Beseitigung von Leiden bereitstellen
kann, die wirksam sind, um der Gesellschaft Frieden und Wohlergehen zu brin-
gen. Solche Stimmen werden immer lauter. Fiir Menschen, die neue Wissens-
gebiete erforschen und Verantwortung fiir die Férderung des Wohlergehens
unserer menschlichen Gesellschaft {ibernommen haben, ist der Buddhismus
zu einem neuen Interessenfeld geworden. Dies verdeutlicht das einzigartige An-
sehen unserer Tradition. Weiterhin wird von allen Seiten gelobt, dass der Bud-
dhismus nicht nur kein Gift darstellt, sondern dass seine heilsamen Eigenschaf-
ten auch durch iiberpriifbare Beweise und Erfahrungen belegt werden kénnen.
Dies weckt grenzenlose und freudige Zuversicht.

Band 2

Band 2 ist eine Ubersetzung von Ma#jusris miindliche Anweisungen: Anweisungen
zu den Stufen des Pfades. Dabei handelt es sich um eine buddhistische Darlegung
der wesentlichen Methoden, die fiir eine Person, die nach Befreiung sucht, in
einer einzigen Meditationssitzung zu praktizieren sind. Es ist ein Beispiel fiir die
vielen zusammengefassten und ausfiihrlichen Werke iiber die Stufen des Pfades,
die von den groflen MeisterInnen der Vergangenheit zusammengestellt wurden.
Dieses spezielle Werk stammt vom GrofRen Fiinften Dalai Lama, der in beispiel-
loser Giite sowohl fiir die modernen religiosen und sékularen Systeme Tibets als
auch fiir sein Volk arbeitete. Er war wirklich ein groes Wesen, ausgestattet mit
Gelehrsamkeit und Verwirklichungen. Dieser Text basiert auf dem unvergleich-



17

lichen Werk GrofSe Darlegung der Stufen des Pfades (Lamrim Chenmo), verfasst von
dem allwissenden Tsongkhapa Losang Drakpa (1357-1419), [xii] und fasst die
wichtigsten Punkte der Praxis hervorragend zusammen.

Ich habe Marijusris miindliche Anweisungen, die von vielen MeisterInnen der
Vergangenheit sehr geschitzt wurden, als Grundlage fiir die Unterweisungen in
Band 2 genommen und mit groBem Respekt und Ehrerbietung eine leicht erwei-
terte Erklarung in Form einer Ergdnzung gegeben.

Die Erkldrungen in diesen beiden Binden folgen nicht nur den traditionellen
Darstellungsweisen der Vergangenheit. Sie berilicksichtigen auch die sich ver-
indernden Zeiten und folgen den groRen Ozeanwellen von Uberzeugungen und
Veranlagungen der Wesen dieser Welt, wie auch immer sie leben. Sie richten sich
an Menschen, die eine Vorliebe fiir Religion im Allgemeinen oder speziell fiir
den Buddhismus haben, an M6nche und Nonnen, Laien beiderlei Geschlechts,
Tibeter und Nicht-Tibeter, die aus Vertrauen dieser Lehre folgen. Und sie richten
sich auch an Menschen, die der Religion gegeniiber feindselig eingestellt sind
oder kein besonderes Gefiihl fiir sie haben, ebenso an Menschen mit verschie-
denen politischen Einstellungen. Es ist ein Werk, das die Weisheit verschiedener
wertvoller Philosophien und die grofen Wege der Bodhisattvas zusammenfasst.

Diese Arbeit ist ein kleines Geschenk an die urteilsfihigen Menschen dieser
riesigen Welt und wird mit der reinen Motivation dargebracht, dass sie den aus-
gezeichneten Weg des unmittelbaren und dauerhaften Gliicks offenbaren wird,
indem sie neue Augen der Weisheit in all jenen 6ffnet, die einen unvoreingenom-
menen Geist ihr Eigen nennen.

Der buddhistische Monch und Verfasser, der Vierzehnte Dalai Lama, Tenzin Gy-
atso, Thekchen Choéling, Dharamsala, Indien, am sechsten Tag des zehnten Mo-
nats des Feueraffenjahres des siebzehnten Zyklus, entsprechend dem 5. Dezem-
ber 2016.






Einleitung des Herausgebers
Dagyab Rinpoche

[xiii] Zu Beginn mdchte ich Gedanken und Hintergriinde zu der wunderbaren Ge-
legenheit darlegen, die zwei Bénde von Die Essenz meiner Lehre aus den Unterwei-
sungen des groBen und allwissenden Vierzehnten Dalai Lama zusammenzustellen.

Am 7. Oktober 1991, wihrend Seine Heiligkeit der Dalai Lama in Hamburg
Unterweisungen gab, hatte ich das grof3e Gliick, fiir wiirdig befunden zu werden,
beim Mittagessen in seiner Residenz im Rapten Jangchup Choling Dharma Cen-
ter anwesend zu sein. Im Einklang mit der Maxime, dass wir seine bedeutungs-
vollen Unterweisungen empfangen sollten, wo immer dies mdglich ist, gab ich
meinem Zweifel liber die Art und Weise Ausdruck, wie Texte, vor allem {iber die
Stufen des Pfades, kommentiert werden. Ich fragte, ob diese Kommentare noch
zu den verdnderten Umstédnden in der heutigen Welt passten, und bat ihn um Rat
in dieser Angelegenheit.

Auch Seine Heiligkeit war der Ansicht, dass einige der eher traditionellen
Kommentare nicht mehr angemessen seien und dass es bei solchen Kommenta-
ren darauf ankomme, nicht im Widerspruch zu der modernen Bildung und dem
modernen Denken und insgesamt im Einklang mit der Realitét zu stehen.

Aus Sorge, dass der Buddhismus als nicht mehr zeitgemaf§ angesehen werden
konnte, bat ich ihn daher, ein Werk iiber die Stufen des Pfades zu schreiben, das
zu den geistigen Voraussetzungen vieler SchiilerInnen passt. [xiv] Und der grofle
Schatz des Mitgefiihls® verstand nicht nur, dass ein solches Werk nétig sei, son-
dern gab der Meinung Ausdruck, es wire groflartig, wenn eine derartige Zusam-
menstellung auf den Vier edlen Wahrheiten beruhen wiirde. Er sagte aber auch,
sein voller Terminkalender wiirde es ihm kaum erlauben, einen entsprechenden
Text selbst niederzuschreiben. Deshalb kiindigte er mir an: ,Ich werde dariiber
sprechen, und du, Rinpoche, schreibst es auf. Das wire gut.”

Ich war mit einem Freudenfest dieser unschétzbaren Worte gesegnet worden
und empfand ein unbeschreibliches Gefiihl von Vertrauen, Ehrfurcht und Gliick.
Doch da ich sah, dass Seine Heiligkeit in zunehmender Weise fiir das Wohlerge-
hen Tibets und der ganzen Welt und fiir den Frieden zwischen den Religionen
arbeitete, wagte ich nicht, ihn noch einmal danach zu fragen. Dabei blieb es fiir
einige Jahre.

3 Eine poetische Bezeichnung fiir den Dalai Lama.



20

Am 5. Juni 2006 jedoch, nachdem Seine Heiligkeit vier Tage in Briissel Unter-
weisungen gegeben hatte, wurde ich kurz vor seiner Abreise in sein Zimmer ge-
beten. Er sagte, es wiirde sich lohnen, eine Erginzung zu Mafijusris miindliche
Anweisungen des Fiinften Dalai Lama zu verfassen, und da ich von Seiner Heilig-
keit viele Unterweisungen erhalten hitte und mit seiner Denkweise sehr vertraut
sei, wire es angemessen, dass ich den Entwurf fiir diesen Erginzungskommen-
tar zusammenstellen sollte. Zu diesem Werk solle auch eine vorausgehende allge-
meine Erkldrung gehoren, bestehend aus einer Einfiihrung in den Buddhismus
usw. Und deshalb solle ich die Herausgabe von Die Essenz meiner Lehre betreuen.

Ich begriff die unermessliche Freundlichkeit und den unvergleichlichen Op-
timismus, mit dem er mich, einen Klumpen Erde, als Gold ansah. [xv] Es blieb
keine Zeit, liber diesen Dienst und meine Moglichkeiten, ihn zu leisten, nachzu-
denken oder Seine Heiligkeit iiber die geplante Herangehensweise zu befragen.
So konnte ich, sobald seine Anordnung meinen Scheitel erreicht hatte, nur ein
»Ja“ von mir geben und wusste nicht, was ich sonst dazu sagen sollte.

Erst spéter, nachdem diese {iberraschende Wendung etwas klarer geworden
war, dachte ich dariiber nach und erkannte, dass der Auftrag vermutlich mit den
Worten seinerzeit in Hamburg in Verbindung stand. Obwohl ich mir in keiner
Weise das Wissen oder die Fahigkeiten zutraute, diesen Dienst zu leisten, dachte
ich aber gleichzeitig, die Macht des mitfiihlenden Segens des Lama wiirde mir
die Kraft geben, die Arbeit zu vollbringen. Das baute mich auf und machte mir
Mut.

Zeitgleich bestellte ich vom Ganden Phodrang Private Office CDs und ande-
res Material sowohl zu den in den Buddhismus einfiihrenden Erkldrungen Sei-
ner Heiligkeit als auch seinen Unterweisungen zu den Stufen des Pfades mit
hauptsichlichem Bezug auf Mafijusris miindliche Anweisungen. Diese Texte wa-
ren meine Basis. Mit der Zeit stellte ich eine Sammlung von Biichern iiber seine
Unterweisungen und meine eigenen Aufzeichnungen zusammen. Aus Zeitun-
gen und Zeitschriften in tibetischer Sprache und aus dem Internet sammelte ich
selbst die kleinsten seiner Aussagen sowie die verschiedenen Vortrige, die re-
gelmillig stattfanden. Und so legte ich das Fundament fiir die Ver6ffentlichung.

Am 18. Dezember 2006 hielt Seine Heiligkeit eine Unterweisung im indischen
Varanasi. Dort hatte ich zum ersten Mal Gelegenheit, ihn nach seiner Meinung
iiber die Notizen zu diesem Buch zu befragen und um seine Einschitzung zu bit-
ten, ob der Inhalt im Einklang mit dem modernen Denken stehe.

Vom 16. bis 20. August 2008 hielt Seine Heiligkeit eine Unterweisung in
Nantes, Frankreich. Dort konnte ich ihm einen vorldufigen Entwurf zeigen, so-
weitich ihn bis dahin erstellt hatte, und erhielt tiefgreifende Ratschlidge dazu. Auf
Vorschlag Seiner Heiligkeit fuhr ich danach in die Schweiz, um mich mit Geshe
Thupten Jinpa zu treffen, dem Dolmetscher Seiner Heiligkeit. In informellen und



21

sehr hilfreichen Gesprichen iiber unterschiedliche Themen machte er verschie-
dene Verbesserungsvorschldge und brachte viele Ideen ein, und auf der Grund-
lage dieser Gespriche liberarbeitete ich den Entwurf.

Im Allgemeinen sind die Unterweisungen zu den Stufen des Weges eindeu-
tig. In diesem Fall war die Grofse Darlegung der Stufen auf dem Pfad zwar gut fiir die
Zusammenstellung geeignet, wurde aber nicht wortlich iibernommen und teil-
weise gekiirzt, sodass die Gliederung nur grob iibereinstimmt.

Allgemeine Einfiihrungen in den Buddhismus haben keine Gliederungen.
Deshalb machte ich mich auf Vorschlag von Geshe Thupten Jinpa und anderen
daran, eine Kapiteleinteilung als neue Struktur festzulegen und vor allem darauf
zu achten, dass es keine Wiederholungen gab und dass alles in die richtige Rubrik
passte. Damit lud ich geradezu dazu ein, mich von allen Seiten fiir meinen Man-
gel an Wissen und Fahigkeit kritisieren zu lassen. Ich bin jedoch so vorgegangen,
wie mein Geist es zu verstehen vermochte. Trotzdem bleiben Zweifel, ob das, was
ich geschrieben habe, den Absichten Seiner Heiligkeit entspricht, und deshalb
kann ich nur darum bitten, dass man meine Irrtiimer tolerieren moge.

[xvii] Seine Heiligkeit hilt seine Unterweisungen in einer leicht verstandli-
chen Sprache, sodass ihre Bedeutung immer klar ist. Sie sind aktuell, tiefgriin-
dig, enthalten wichtige Ratschldge und stehen im Einklang mit Zeit und Ort. Und
sie passen zu den Meinungen, Vorlieben, Haltungen, Fahigkeiten oder Neigun-
gen von den ZuhorerInnen verschiedenster Herkunft. Deshalb ist auch allen Klar,
dass sie unvergleichlicher Anlass zum Lob und zur Ehrfurcht sind.

Um die Gr6Re und Brillanz der Reden Seiner Heiligkeit klar zum Ausdruck zu
bringen, habe ich bei der Niederschrift besonderen Wert darauf gelegt, nach bes-
ten Kriften jene Aspekte zu betonen, die das Denken Seiner Heiligkeit verdeut-
lichen. Es war mir wichtig, dass bei der schriftlichen Form nichts verloren geht,
vor allem im ersten Band, indem ich relevantes Material ergdnzt habe.

Unterweisungen Seiner Heiligkeit wie diese sind sehr wichtig. Als ich den
Entwurf schrieb, scheute ich mich nicht vor dem Umfang der Schriftarbeit. Was
er zur Durchsicht zu lesen bekam, war jedoch zweifarbig angelegt. Die Passa-
gen, die seiner besonderen Aufmerksamkeit bedurften, waren mit blauer Tinte
geschrieben. Jeder Hinweis, den er nach dem Lesen gab, wurde aufgenommen
oder niedergeschrieben, und der Text wurde entsprechend revidiert.

Vom 31. Juli bis zum 9. August 2010 traf ich mich im Ganden Phodrang in
Dharamsala mit Professor Samdhong Rinpoche, Geshe Thupten Jinpa und dem
Dolmetscher Geshe Dramdul. [xviii] Gemeinsam mit Seiner Heiligkeit diskutier-
ten wir den Entwurf, und ich tiberarbeitete den Text aufgrund der Hinweise und
Vorschlége, die dabei zur Sprache kamen.

Ab dem 22. Dezember 2012 besuchte ich Samdhong Rinpoche im Ashram,
seiner Privatresidenz in Dharamsala. Siebzehn Tage lang - ohne sich von seinen



22

anderen Pflichten und Aufgaben unterbrechen zu lassen und mit sehr viel Ver-
antwortungsgefiihl - widmete er seine Aufmerksambkeit all den Notizen, die in-
zwischen auf die zwei Biande zu den Stufen des Pfades und den allgemeinen Er-
klarungen aufgeteilt worden waren. Ich erhielt unschétzbare Hinweise und
Vorschldge von ihm, verbesserte den Entwurf, wo es notig war, und schickte im-
mer wieder Abschnitte zur Uberpriifung an Rinpoche.

Vom 19. bis 21. Mai 2015 traf ich mich im Ganden Phodrang in Dharamsala
mit Samdhong Rinpoche und dem Untersekretér des Private Office und Sera Me
Monastery Lharampa Geshe, Yangteng Rinpoche. Zu dieser Zeit gab Seine Hei-
ligkeit uns die wunderbare Zusicherung, er werde den gesamten Teil iiber die
Stufen des Pfades noch einmal lesen. Aufgrund der Hinweise fiir die noch ver-
besserungs- und ergianzungsbediirftigen Teile beriet ich mich mit Samdhong Rin-
poche und erstellte eine entsprechend ergidnzte Textfassung. Damit war der Ent-
wurf des zweiten Bandes von Die Essenz meiner Lehre tiber die Stufen des Pfades
fertiggestellt.

Ende Dezember 2015 hielt ich mich in Siidindien auf, wiahrend Seine Heilig-
keit dort Unterweisungen gab; ich besprach mit Samdhong Rinpoche den ersten
Band mit den allgemeinen Unterweisungen und revidierte den Text nach seinen
Hinweisen. Am 2. April 2016 kam ich nach Dharamsala, um Seiner Heiligkeit den
Entwurf zur Durchsicht vorzulegen. Dieses kostbare Werk in zwei Banden, iiber-
priift von Samdhong Rinpoche und Yangteng Rinpoche, ist eine Sammlung von
Unterweisungen, die den Nektar aus den Gedanken Seiner Heiligkeit des Vier-
zehnten Dalai Lama enthalten. Es sind groflartige Unterweisungen in seinen
eigenen Worten, in Worten, die seine Zustimmung finden und die seinen Segen
haben.* Damit bricht ein neues Zeitalter mit einer neuen und authentischen lite-
rarischen Tradition an, die allen Wesen auf dieser Erde den Weg aufzeigt, ohne
Unterschiede zwischen ihnen zu machen. Und nun war die Gelegenheit gekom-
men, es der Menschheit als Geschenk zu {iberreichen. Ein Geschenk, das ihr Lei-
den lindert.

Seine Heiligkeit der Dalai Lama hat mir eine kostbare Moglichkeit er6ffnet,
grofartige Verdienste zu erwerben, indem ich diesen Akt der Ehrfurcht voll-
fiihrte und den Entwurf zu den beiden Banden zusammenstellte. Mein Herz ist
voller Freude dariiber, und mit ebendieser Freude, voller Vertrauen und Ehr-
furcht werfe ich mich vor ihm nieder und erinnere mich an seine Giite, die keine
Grenzen kennt.

4 Dies ist ein Hinweis darauf, dass nicht jedes Wort in dem Buch eine wortliche Wiedergabe Seiner
Heiligkeit ist. Siehe Einleitung.



23

Eine Zusammenfassung

Als Schliissel, um das weite Tor zu den tiefgriindigen Unterweisungen Seiner Hei-
ligkeit zu 6ffnen, habe ich aus beiden Binden eine Zusammenfassung, Die Es-
senz der Gedanken, erstellt. Sie enthilt die pragnantesten Aussagen in einer leicht
strukturierten Weise und findet sich am Ende beider Bénde.

Danksagung

Mein Dank gilt Professor Samdhong Rinpoche, der von Anfang bis Ende die ver-
schiedenen Entwiirfe genau las und mir immer wieder unschitzbaren, reichen
Rat und Anleitung gab. Meine Dankbarkeit kennt kein MaQ.

Des Weiteren danke ich Geshe Thupten Jinpa, Dolmetscher seiner Heiligkeit;
Geshe Dorje Dramdul, Leiter des Tibet House in Delhi und Dolmetscher Seiner
Heiligkeit; [xx] sowie dem Untersekretir des Ganden Phodrang Private Office,
Sera Me Lhamrampa Geshe Yangteng Rinpoche. Sie alle haben mir unschéatzbare
Hilfe mit Ideen und Anleitung geleistet und standen iiber einen langen Zeitraum
fiir Diskussionen zur Verfiigung. Ich danke ihnen aus tiefstem Herzen.

Das Ganden Phodrang Private Office hat viel dringend benétigte Unterstiit-
zung fiir dieses Vorhaben geleistet. Und ich danke auch denjenigen, die uns die
Rechte fiir die Veroffentlichung in tibetischer, englischer, deutscher und chine-
sischer Sprache eingerdumt haben. So konnten sich die Hoffnungen des tibeti-
schen Kultur- und Bildungsinstituts erfiillen, welches auch unter dem Namen Ti-
bethaus Deutschland bekannt ist und durch das Mitgefiihl seines Schirmherrn,
Seiner Heiligkeit des Dalai Lama, erhalten wird. Von ganzem Herzen bringe ich
meinen Dank und meine Wertschétzung zum Ausdruck.

Respektvoll,

Dagyab Loden Sherab
Herausgeber dieses Werkes
Im Mirz 2016






Vorwort und Danksagung des Tibethauses
Deutschland

Von grollen ErfinderInnen wird berichtet, dass sie bei einer banalen Aktivitit
wie z. B. dem Zéhneputzen plotzlich eine geniale Eingebung hatten, wie aus dem
Nichts. Dass diesen Erfindungen viele Jahre des Nachdenkens, der einsgerichte-
ten Motivation und des intensiven Schaffens vorausgingen, wird oft verschwie-
gen. Die Idee, Die Essenz meiner Lehre zu schreiben, entstand in einer vergleich-
baren Situation:

Es liegt schon mehr ein Jahrzehnt zuriick, da hat mir S. H. der Dalai Lama in Briis-
sel am Ende einer Audienz plotzlich - zwischen Tiir und Angel: er band sich gerade die
Schuhe zu - unvermittelt den Aufitrag gegeben, in seinem Namen einen modernen Lam-
rim auf der Basis seiner eigenen Unterweisungen zu verfassen. Es sollte sein eigener
Kommentar zum Lamrim des V. Dalai Lama werden. Dariiber hinaus sollte ich eine
ausfiihrliche Einfiihrung in den Buddhismus schreiben.

Mit diesen Worten beschrieb unser hochgeschétzter spiritueller Leiter, S.E.
Dagyab Kyabgon Rinpoche, vor einigen Jahren schmunzelnd den Moment der
yInitialziindung” der Entstehung des zweibandigen tibetischen Werkes Gydlwd
Gongsel.

In der Folge hat Rinpoche, der gerade nach achtunddreifSigjahriger Tatigkeit
an der Universitdat Bonn in den Ruhestand gegangen war, mehr als zehn Jahre
lang intensiv an diesen Biichern gearbeitet. Was fiir eine bewundernswerte
Leistung! Dreimal reiste er dafiir nach Dharamsala, um den Text bis ins Detail
mit Seiner Heiligkeit zu sichten und zu korrigieren. Prof. Samdhong Rinpoche,
Geshe Thubten Jinpa und Yangteng Rinpoche waren ebenfalls bei diesen Treffen
anwesend. Die tibetische Ausgabe wurde dann im Dezember 2016 gemeinschaft-
lich von The Dalai Lama Trust und Tibethaus Deutschland gedruckt und in An-
wesenheit Seiner Heiligkeit, von Dagyab Rinpoche sowie Phuntsok Tsering Dii-
chung im Rahmen einer , Book Lounge® in Indien der Offentlichkeit prisentiert.

Es ist ein bemerkenswertes Werk: modern, komplex und tiefgriindig zu-
gleich. Es beinhaltet nahezu alle kritischen Uberlegungen Seiner Heiligkeit zur
traditionellen buddhistischen Darlegungsweise und Kultur. Er hat dabei mehrere
neue Wege aufgezeigt, denen insbhesondere tibetische Buddhisten folgen sollen.
Z.B. wurde der Geshe-Lharampa-Titel, der vom Vierten Panchen Lama Losang
Chokyi Gyaltsen (1570-1662) eingefiihrt wurde, bis vor wenigen Jahren nur an
Monche verliehen. Der Vierzehnte Dalai Lama hat veranlasst, dass dieser Titel



26

auch an Nonnen verliehen wird. Die erste weibliche Geshe in der akademischen
Geschichte des tibetischen Buddhismus ist die deutsche Nonne Kelsang Wangmo
(2011). Weiterhin hat er jetzt in die Wege geleitet, dass dieser akademische Ti-
tel in Zukunft an alle AbsolventInnen des buddhistischen Philosophiestudiums -
unabhingig von Ordination, Geschlecht und Rasse - verliehen wird.

Laut Dagyab Rinpoche kénnen wir dieses Werk als etwas betrachten, auf das
wir uns immer stiitzen konnen - vergleichbar mit der Verfassung eines Landes.
Es ist zukunftsweisend und von groRer Bedeutung flir Buddhisten, aber auch fiir
Menschen ohne spirituellen Hintergrund sowie fiir WissenschaftlerInnen.

Seit 2017 wird das Werk unter der Leitung unseres Tibethaus Verlags ins
Englische, Deutsche und Chinesische iibersetzt. Und das ist hoffentlich erst der
Anfang ...

Warum hat das Tibethaus Deutschland zusammen mit der Gaden-Phodrang-
Stiftung des Dalai Lama das Copyright inne? Dazu sollte kurz etwas zur Ge-
schichte und Ausrichtung unserer Organisation erkldrt werden: Das Tibethaus
steht seit 2005 unter der Schirmherrschaft S. H. des Dalai Lama. Es ist ein Kultur-
und Bildungsinstitut mitten in der multiethnischen und multireligiosen offenen
Weltstadt Frankfurt a. M., hervorgegangen aus einer buddhistischen Vorgéinger-
organisation, die schon seit {iber zwanzig Jahren mit Dagyab Rinpoche zusam-
mengearbeitet hatte. Unser Institut hat Seine Heiligkeit in den letzten Jahren ins-
gesamt viermal zu Veranstaltungen und Konferenzen einladen diirfen, um seine
Herzensanliegen (die auch unsere sind) der Offentlichkeit vorstellen zu kénnen:
interkultureller und interreligioser Dialog, Studium und die Pflege der tibeti-
schen Kultur sowie die Kultivierung der von ihm entwickelten globalen, nicht
religios gepragten Ethik. Besonders wichtig und beriihrend waren fiir uns seine
Begegnungen mit teilweise an die zweitausend SchiilerInnen sowie die dialogi-
schen Treffen zu interreligiosen und sdkularen Themen.

Tibethaus Deutschland ist ein Briickenbauer, um zwischen tibetischer Kul-
tur und allen Menschen, die sich dafiir interessieren, eine Verbindung herzustel-
len und die dafiir notwendige Basis zu schaffen, indem wir z. B. die Kommunika-
tion mit anderen tibetischen Institutionen innerhalb und aulerhalb Tibets sowie
mit westlichen, tibetischen und chinesischen KiinstlerInnen und Wissenschaft-
lerInnen vertiefen. Es geht darum, die Menschen durch differenzierte Informa-
tion, Studium und Praxis beim Erlangen von Gliick zu unterstiitzen und entschei-
dende Grundwerte zu vermitteln.

Nach der treffenden Aussage des Dalai Lama sind diese Grundwerte - kurz
und knapp formuliert:

1. Anschauung (tawa): abhingiges Entstehen (tenjung)
2. Handlungsmaxime (chopa): keinen Schaden zufiigen (tshewa me pa)



27

Tibet, Tibeterinnen und Tibeter wie auch die tibetische Kultur sind der Ur-
sprung und die Quelle der Inhalte und Anliegen des Tibethauses. Die tragenden
Sdulen des Tibethauses sind Tibeterinnen und Tibeter und Deutsche/Westler
gleichermalen. Das unverwisserte Studium der buddhistischen Texte, die An-
wendung der Lehren im Alltag, aber auch die Wertschétzung aller Schulrichtun-
gen und die Uberwindung von Schubladendenken gehéren zu unserem Selbst-
verstdndnis. Wir fordern auch die Verbindung zwischen buddhistischem Wissen
und der Wissenschaft. Ein gutes Beispiel dafiir ist das Projekt ,Phuntsok Tsering
Scholarship” unserer Kulturstiftung, die es jungen Menschen aus Tibet ermdg-
licht, an der Universitdt Hamburg unter der Leitung von Prof. Wangchug zu stu-
dieren. Ein weiteres Anliegen ist die liberfillige Gleichstellung der tibetischen
gelehrten und praktizierenden Frauen, seit vielen Jahren ein Ziel des Dagyab-
Hilfsvereins und auch unserer Stiftung.

Nur noch ein weiterer Schwerpunkt sei erwihnt: die besondere Forderung
von Kindern und Jugendlichen, die ja unsere Zukunft bilden. Unsere ,,Schule fiir
tibetische Kinder” - ,Sherab Ling“ (Garten des Wissens) - und der Besuch von et-
lichen Schulklassen und Gruppen von Studierenden sowie die Vermittlung der
auf die Initiative des Dalai Lama zuriickgehenden sékularen ,,SEE Learning“-Me-
thode fiir Lehrkréfte (seit 2016 sind wir Kooperationspartner der Emory Univer-
sity, USA) sind uns eine grof3e Freude.

So versuchen wir, moglichst viele der wichtigen Themen und Gedankenan-
stofe dieses groflartigen zweibdndigen Werkes in die Praxis umzusetzen.

Danksagung

An erster Stelle mochten wir Dagyab Rinpoche von Herzen danken, dass er uns
ermutigt hat, die Herausgabe der Ubersetzungen dieses Werkes in verschiedene
Sprachen im Auftrag der Gaden Phodrang Foundation of the Dalai Lama in die
Wege zu leiten und zu betreuen, sowie fiir seinen Enthusiasmus und seine Ge-
duld bei der Beantwortung zahlloser Fragen, die im Rahmen der Ubersetzungen
aufgetreten sind. Auch mochten wir uns bei S. E. Lodré Rinpoche und Shenphen
Rinpoche fiir die Kldrung einiger Fragen herzlich bedanken.

Unser besonderer Dank gilt der Ganden Phodrang Foundation of the Dalai
Lama fiir ihre unschitzbare finanzielle und administrative Unterstiitzung. Ohne
diese Unterstiitzung wire diese Ubersetzung nicht méglich gewesen. Wir méch-
ten uns aulerdem fiir das Vertrauen bedanken, dass sie uns mit der Planung und
Koordination der englischen, deutschen und chinesischen Ubersetzung betraut
hat. Herrn Kungo Tseten Chhékyapa und Herrn Tendam Tenzin Sewo mochten
wir an dieser Stelle unseren Dank fiir die sehr gute Zusammenarbeit aussprechen.

Rebecca Hufen, Jiirgen Manshardt und Dr. Ulrike Strerath-Bolz haben mit
ihren herausragenden sprachlichen und fachlichen Fahigkeiten eine gleicher-



28

maRen akkurate und inspirierende Ubersetzung geschaffen und damit dieses
iiberaus wichtige Werk den deutschsprachigen LeserInnen erst zugédnglich ge-
macht. Thnen gilt unsere héchste Wertschitzung und unser allergréf3ter Dank.
Wir méchten auflerdem Dr. Palden Tawo danken. Dagyab Rinpoche hatte ihn ge-
beten, den ersten Band aus dem Tibetischen ins Deutsche zu {ibersetzen. Leider
konnte er diese Aufgabe aufgrund seines schmerzlichen Todes nicht abschlie-
Ren. Die deutsche Ubersetzung des ersten Bandes erfolgte auf der Basis der ex-
zellenten englischen Ubersetzung von Gavin Kilty, sodass unser besonderer
Dank auch ihm gilt. Weiter méchten wir Chandra Chiara Ehm fiir ihre inspirie-
rende Ubersetzung der Zusammenfassung ins Englische unseren Dank ausspre-
chen. Wir mdchten uns dariiber hinaus ganz herzlich bei Frank Hofmann, Arne
Schelling, Dagmar Kronenberg, Cornelia Wahl, Herbert Bremm und Thupten
Sherab bedanken, die zu unterschiedlichen Zeitpunkten, Teile des Manuskrip-
tes der deutschen Ubersetzung sorgfiltig gesichtet, bearbeitet und mit FuRnoten
versehen haben, sowie bei Franziska Ortle, die die englische und deutsche Uber-
setzung des zweiten Bandes Wort fiir Wort mit dem tibetischen Original vergli-
chen hat.

Prof. Dr. Adelheit Hermann-Pfand, Dr. Karsten Schmidt und Prof. Dr. Walter Slaje
mochten wir fiir ihre Hilfe bei der Kldrung von Fragen zur indischen Mythologie
unseren groflen Dank aussprechen.

Die Zusammenarbeit mit dem Verlag Herder war zu jeder Zeit durch hohe Profes-
sionalitit gekennzeichnet. Wir sind sehr gliicklich, dass wir das Werk in diesem
hervorragenden Verlag in guten Hianden wissen. Besonders méchten wir uns bei
Simon Biallowons fiir die jederzeit sehr angenehme und zuverlassige Projektbe-
treuung und bei Dr. German Neundorfer und Dr. Dennis Stammer fiir das ausge-
zeichnete und sehr sorgfiltige Lektorat bedanken.

Im Tibethaus mochten wir uns ganz besonders bei Phuntsok Tsering bedan-
ken. Er hat dieses Projekt als Vorstandsmitglied vor seinem viel zu frithen Tod
mit viel Engagement begleitet. Ein grofer Dank geht an Ole Meier-Hahn fiir die
Begleitung der Vertragsverhandlungen, an Claudia Heilmann fiir ihre Betreuung
im Rahmen der Tibethaus-Kulturstiftung, an Margit Miiller, Thésam Rinpoche,
Dr. Namri Dagyab und das Tibethaus-Team fiir Planung und Durchfiihrung der
Veroffentlichungsfeier des ersten Bandes im Tibethaus und der Teilnahme an
der Frankfurter Buchmesse, Dirk Schwindling fiir die Unterstiitzung in finanziel-
len Fragen, sowie an Judith Fries, die mit aullerordentlichem Einsatz eine grof3e
Anzahl von Spenden fiir diese Ubersetzungen sammeln konnte. Unser herzlicher
Dank gilt auch Matthias Atrott fiir die grof$ziligige und professionelle juristische
Beratung.



29

Besonders mdchten wir allen Personen von Herzen danken, die durch ihre
kleinen und groRen Spenden dazu beigetragen haben, dass diese Ubersetzung
moglich geworden ist.

Wir wiinschen uns, dass viele Menschen von diesem Werk einen personli-
chen Nutzen haben werden und dadurch einen Beitrag fiir eine friedvollere und
bessere Welt leisten konnen.

Elke Hessel - Vorstand Tibethaus Deutschland
Andreas Ansmann - Leitung Tibethaus Verlag






Danksagung von Rebecca Hufen und
Jiirgen Manshardt

Der Buddhismus lehrt, dass alles dem Prinzip des abhingigen Entstehens
(Pratityasamutpada) unterliegt bzw. nichts ohne die entsprechenden Ursachen
und Bedingungen entstehen kann. So war auch die Ubersetzung dieses grofen
Werkes des Dalai Lama aus dem Tibetischen ins Deutsche abhéngig von vielen
Faktoren, insbesondere der Giite, Hilfe und Unterstiitzung vieler freundlicher
Menschen.

An dieser Stelle méchten wir vor allem Dagyab Kyabgon Rinpoche danken,
dem Herausgeber der tibetischen Ausgabe, durch dessen unermiidlichen Ein-
satz dieses Werk erst zustande gekommen ist. Seine grofle Hingabe an den Da-
lai Lama, seine Ausdauer und grenzenlose Giite waren uns ein nie versiegender
Quell der Inspiration. Des Weiteren sind wir dankbar fiir den stets fruchtbaren
und lehrreichen Austausch mit unserer Kollegin Sophie McGrath, der Uberset-
zerin der englischen Ausgabe. Ferner sei Franziska Oertle, deren liberaus schar-
fes Auge sogar die kleinsten grammatikalischen Unstimmigkeiten entdeckte, fiir
ihre zahllosen Anmerkungen und Korrekturen von Herzen gedankt.

Besonders bedanken mochten wir uns auch beim Team des Tibethaus
Deutschland, allen voran Andreas Ansmann, der dieses Projekt mit weiser Vo-
raus- und glitiger Nachsicht, Geduld, sanfter Bestimmtheit und groRer Tatkraft
begleitet und ungeachtet jeglicher Hindernisse tatsichlich zu einem Abschlufl
gebracht hat. Aullerdem danken wir den folgenden Personen seines Teams fiir
die Unterstiitzung bei Glossar, FuRnoten und Bibliographie sowie fiir die zahl-
reichen Anmerkungen und Hinweise: Prof. Dr. Adelheid Hermann-Pfandt, Dag-
mar Kronenberg, Dr. Karsten Schmidt, Thupten Sherap, Prof. Dr. Walter Slaje
und Cornelia Wahl.

Ferner mochten wir uns beim Lektorat des Herder Verlags, insbesondere bei
Dr. German Neundorfer und Dr. Dennis Stammer, fiir die vielen hilfreichen An-
merkungen und Korrekturen bedanken, die zu einer deutlichen Verbesserung
und Lesbarkeit der Ubersetzung gefiihrt haben.

Jiirgen Manshardt dankt insbesondere Geshe Rigzin Gyaltsen, dem Leiter des Ti-
betisch-Buddhistisches Zentrum Berlin e.V. - Tendar Choéling, der bei zahlrei-
chen diffizilen Passagen des Textes sehr kompetent zur Kldrung beigetragen hat.



32

Und ohne all die glitigen Lehrer und buddhistischen Meister, die nicht nur
die tibetische Sprache, sondern auch den kostbaren Dharma und die Feinheiten
der buddhistischen Philosophie und Praxis vermittelt haben, wire die Uberset-
zung dieses umfassenden und tiefgriindigen, aber auch in Teilen sehr anspruchs-
vollen Textes nicht moglich gewesen.

Rebecca Hufen méchte einen besonderen Dank Do Tulku Rinpoche ausspre-
chen, der ihre Arbeit mit groem Mitgefiihl und noch gréf3erer Geduld begleitet
und beim Verstdndnis zahlloser Textstellen geholfen hat. Ohne seine Unterstiit-
zung hitte sie die vorliegende Ubersetzung weder beginnen noch jemals been-
den kénnen. Dank gilt auch Prof. Dr. Dorji Wangchuk und Dr. Orna Almogi, die
zwar nicht direkt an der Ubersetzung dieses Buches beteiligt waren, von denen
sie jedoch in ihren Studienjahren an der Universitdt Hamburg mit dem notwen-
digen philologischen Handwerkszeug ausgestattet wurde, um sich tiberhaupt an
so ein grofRes Projekt zu wagen. Der groflte Dank gilt jedoch ihrer Familie, die sie
mit selbstlosem Einsatz bei den Ubersetzungsarbeiten unterstiitzt hat, insbeson-
dere Ingrid Hufen-Rock, Siegfried Rock, Andreas Basigkow und Gabriele Blick-
h&user-Hufen. Und ihren beiden wundervollen Tochtern Pema und Tsering, die
sich ihre Aufmerksamkeit eine Zeit lang mit diesem Buch teilen mussten. Mégen
sie einst Kraft, Inspiration und Weisheit in diesen Seiten finden.

Zu guter Letzt mochten wir jeglichen durch diese Ubersetzung entstandenen Ver-
dienst allen fiithlenden Wesen widmen. Mogen sie die Stufen des Pfades zum Er-
wachen miihelos beschreiten!



