


@ Ube aus der Ruhe.
@ Gebe deine Angste und Erwartungen auf.
Q@ Lass dein Herz im Unterbauch ruhen.

@ Erlaube deinem Atem, sich zu beruhigen, ohne etwas zu erzwingen, um
den angeborenen Atem eines Embryos wiederzuentdecken, wie er
urspriinglich war.

@ Lass die schlechten Gedanken und Absichten los, die dein Leben und dein
Uben verunreinigen.

@ Verirre dich nicht auf dunklen Pfaden, und lass dich nicht von Lastern
mitreiflen, die den Geist schwéachen.

@ Ube nicht nur, sondern mach dein Leben zur Ubung.

@ Verschwende keine Zeit mit dem Versuch, andere zu schlagen, sondern
versuche dich selbst zu besiegen.

@ Wenn du andere besiegst, wachst dein Ego, wenn du dich selbst schlagst,
horst du auf, etwas zu sein, um dich dem Ganzen anzuschliefRen.

@ Eine Blume erregt unsere Aufmerksamkeit durch ihre Schonheit, und eine
Blumenwiese ist eine Freude fiir die Sinne. Wenn sich also alle Herzen auf
der Erde wie Blumen 06ffnen, werden wir uns gegenseitig bewundernd
Uberraschen.

Pedro Valencia



Hun Yuan

Taijiguan
Qigong
Meditation

Handbuch der Grundlagen

des Hun Yuan Taijiquan

Deutsche Ubersetzung von Harald Aichlseder

B = .0 & B Jut K #& Z5 Chen Shi Xin Yi Hun Yuan Taijiquan




Impressum

Titel der Originalausgabe: Hun Yuan — Taiji Quan Qi Gong Meditacidn
© Cecilia Lam Herausgeber: Vive Hun Yuan, Madrid 2024

Deutsche Ausgabe: © 2024 Harald Aichlseder
Coverdesign: Cecilia Lam & Harald Aichlseder
Ubersetzung: Harald Aichlseder

Druck und Distribution im Auftrag der Autoren:

tredition GmbH, Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Deutschland

Das Werk, einschlieRlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschiitzt. Fir die Inhalte sind die
Autoren verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne ihre Zustimmung unzuldssig. Die

Publikation und Verbreitung erfolgen im Auftrag der Autoren, zu erreichen unter:
tredition GmbH, Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Deutschland

34

ISBN: 9783384103734

9ll 783384 1037

Inhalt: Cecilia Lam (spanische Fassung)

Mit der geschatzten Mitarbeit von Javier Mifiana und Luis Cartolano beziglich des Inhalts von Block | der
Taoistischen Bioenergie und der Uberarbeitung von Meister Pedro Valencia in allem, was die Praxis betrifft.
Illustrationen: Inés Valencia

Unser Dank geht auch an Sergio Mazzini, Jestis Maria Herrero und Ramén Trapero, die uns die lllustrationen
einiger Ubungen zur Verfiigung gestellt haben.



Gewidmet unseren
Meistern von gestern
und heute und allen Hun
Yuan-Praktizierenden,
mit denen wir diesen
Weg teilen.

lbbij(*"-‘ﬁ



Anmerkung zu chinesischen Begriffen und Referenztexten

Fiir die Transkription der chinesischen Namen, die in diesem Handbuch erscheinen,
wird das aktuelle Pinyin-System verwendet, so dass der Leser leichte Unterschiede in
der Schreibweise dieser Begriffe im Vergleich zu anderen Notizen unserer Schule finden
kann, wie z.B. Tai Chi Chuan, Chiao oder Chi und ihre jeweiligen Entsprechungen in
Pinyin, Taijiquan, Qiao und Qi usw., wobei beide Formen giiltig sind, um sich auf den
Namen zu beziehen. Als besondere Erwdhnung des Wortes Tao, das in Pinyin Dao
geschrieben wird, verwenden wir weiterhin seine bekannte Transkription , Tao“, um
das Lesen zu erleichtern.

Zusatzlich zu den oben genannten Woértern, gibt es viele homophone chinesische
Worter, d.h. verschiedene Schreibweisen mit unterschiedlicher Bedeutung, aber
gleicher phonetischer Transkription, wie z.B. das Wort ,Jing” in verschiedenen
Abschnitten dieses Handbuchs, das drei sehr unterschiedlichen chinesischen Wértern

entsprechen kann: 15 (jing) Essenz, #% (jing) Meridian, & (jin) Kraft; in diesen Féllen

wird der Originaltext in Chinesisch beigefiigt und seine Ubersetzung ins Deutsche
verwendet, um Verwechslungen zu vermeiden.

Es ist zu beachten, dass chinesische Worter einsilbig sind, so dass die Transkription
jedes Lautes separat geschrieben werden sollte, um phonetische Fehler zu vermeiden.
Es gibt jedoch weit verbreitete Begriffe wie Dantien oder Taiji, die moglicherweise
aufgrund einer dsthetischen Verteilung der Buchstaben als ein Wort erscheinen kdnnen.

Ebenso gilt der Plural nicht fiir chinesische Begriffe wie 3 Dantien und nicht Dantienes
oder 9 Qiao und nicht Qiaos.

Die in diesem Handbuch verwendeten chinesischen Schriftzeichen sind die
traditionellen Schriftzeichen, um die Asthetik der Kalligrafie zu erhalten; sie kénnen
sich daher von den vereinfachten Schriftzeichen unterscheiden, die in den auf dem
chinesischen Festland veroffentlichten Texte verwendet werden.

Die alten Texte, die in diesem Handbuch zitiert werden, sind nur auf Chinesisch
veroffentlicht, und wenn sie zitiert werden, wird der Ubersetzte Titel angegeben, um
dem Leser einen Hinweis zu geben, um welche Art von Literatur es sich handelt. Wenn
ein Dokument in spanischer oder englischer Sprache verflgbar ist, wird dies in einer
FulRnote angegeben, damit es bei Bedarf konsultiert werden kann.



Handbuch der Grundlagen

des Hun Yuan Taijiquan

1. Auflage, Juni 2024 ® (deutsche Auflage)

3.Auflage, Februar 20240 (spanische Auflage)

Vive Hun Yuan
www.hunyuantaichi.com
E-Mail: info@hunyuantaichi.com



Empfehlung an den Leser (in Bezug auf die erste spanische Ausgabe)

Diese Ausgabe enthdlt den Inhalt der Ausgabe 2018 mit einigen aktualisierten
Informationen und einer Erklarung der Ubungsform ,Kleiner Doppelweg” — (Pequefio
Doble Camino), einer Ubungsform, die 2020 in das Hun-Yuan-Lehrprogramm Spanien
aufgenommen wurde. Bei Abweichungen zwischen friilheren Ausgaben und dieser
Ausgabe gelten die Informationen dieser Ausgabe.

Dieses Handbuch fasst die grundlegendsten Konzepte der Taoistischen Bioenergetik
und der verschiedenen Praktiken der Hun-Yuan-Schule zusammen. Es dient dem
Verstindnis und der Klidrung der grundlegenden Konzepte der Ubungen, kann aber zu
keinem Zeitpunkt den personlichen Unterricht durch einen Lehrer ersetzen. Um gute
Fortschritte zu machen, ist es wichtig, regelmaRig und unter der Aufsicht eines
qualifizierten Lehrers zu (iben. Es ist zu beachten, dass jede Energiearbeit nur dann gut
ist, wenn sie richtig ausgefiihrt wird, aber negative Folgen haben kann, wenn sie falsch
ausgefihrt wird.

Der Inhalt der Ubungen stammt sowohl aus den Originalschriften der Ahnenmeister Hu
Yao Zhen und Feng Zhi Qiang und anderen alten taoistischen Schriften als auch aus den
Lehren, die auf den personlichen Erfahrungen der heutigen Meister des Chen Shi Yi Hun
Yuan Taijiquan beruhen.



Inhaltsverzeichnis

Yo o T o N 8

GlOSSAN ...uuniii 11

BLOCK 1: DER MENSCHLICHE KORPER NACH TAOISTISCHER BIOENERGETIK UND

ANATOMIE ....cuuiiieiiriniiiieirieiirasiiresiraesrsessneessssasssrassssassssans 16

1. Der Mensch ist €in GANZES ........uuueererenenenenenenenennnenenananens 17

2. Yin-Yang-Theorie .......cccccecerrirunccrrernncereennncereennnseneennnsenees 17

3. Fiinf-Elemente-Theorie WU Xing ....cc.cccceerreeierencrenncrennnnns 21

4. Das Qi.cceeriiiiirinimnnnnniiiiiiieinnnnsiiiiiiieieesieeimssse. 27

5. Die verschiedenen Arten von Qi........cccoeeeiiiiiiiiiinininnnnen. 27

6. Diedrei Schitze —San Bao =F ......cceceeevevererrerereserseens 31

7. Der Dreifacherwidrmer - San Jiao =ff.........ccoecvenvenenenee. 33

8. Hauptmeridiane und Verbindungskanile ....................... 35

9. Organe, Eingeweide und Driisen .........ccccceeeriennncrnennnnnnns 49

BLOCK II: CHEN SHI XIN YI HUN YUAN TAUIQUAN .................. 57

BR X D BB T K R B 57

1. Der Stil Chen Shi Xin Yi Hun Yuan Taijiquan .........cccceeeueet 57

2. UbUNESProgrammi........cccceeereeeruercrneessneessesssnessseessnesssenans 60

3. Stammbaum und Biographien.......ccccceeeeuiirreeniirnennnnnens 63

4. Ubung derinneren Kraft.......ccoccceeveeresneecseneessnneessnnennnns 71

5. Qigong: Definition und Leitlinien..........cccccceveeuecrrennnnnnne. 72

6. Qigong der Hun Yuan Schule in Spanien ........cc..ccceeauuuenee. 81
6.1. Vereinigung der drei Sinneim Dantian..............c.ccccoccveiiiiiei e,
6.2. Hun Yuan Qigong (Qigong des Beginns der Materie)...............cc............
6.3. Chansigong (Seideniibungen - §BH) ............ccooovevviiiiiiceea



6.4. Fan Song Gong F{#22}) (Qigong der bewussten Entspannung)............ 100
6.5. Taili Gong X7 (Qigong der groBen Kraft) ...........ccocevvevvervvernnnnnee. 106
6.6.  Taiji Chi & Taiji Bang A8 R#E Ih: Qigong der Taiji-Kurzstécke......... 112
6.7. Taoin 35| (Daoyin): Qi lenken und anziehen ................c.cccccovevurnnnn.. 124
6.8. Qigong der Harmonie.............cccoocuiiiiieiiiie ettt ecareee e 125
6.9. Qigong der fuinf Elemente mit den Heilklangen der Organe................. 127
6.10.  Qigong der Sechs Verbindungen Liu He Gong 7" & ..o 132
6.11. Liu He Gong im Wuji Zhuang .............cccoeiieiiie et 133
6.12. KNochenatmuNg ..........cccviiiiiiiii e 136
6.13. Wirbelsaulenatmung ............ccccvviiiiiiii e 137
6.14. NIierenatMuUNE ... e e e 138
6.15. Dreizehn Grundlagen (Techniken)..............ccccccoooiiiiiniiii e, 139
6.16. SelbStMASSAGE ......coo i 143
Handformen.......ccccceeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicieneeeeeeeeeeeeeeeneeeeen 149
7.1, 24er FOrmMo ..ot 149
7.2, 32N FOrM ...t 150
7.3. Formder5 Elemente — Xin Yi Wu Xin Quan............cccceveeneeneeneenienne 151
7.4. Form Kleiner Doppelweg — Pequefio Doble Camino............................. 152
Waffenformen.........cccceeviiiiiiiiiiiiiiiiiiiicnincccncccccccicne, 153
8.1, FACherfOrm ..o e 153
8.2. Bian Gan Form (Hirtenstock Form - Kurzstock)................cccccceeeennnnnnns 154
35 TR IF-T V=23 o Lol /G oo T o o JS SR 155
8.4.  Schwert-FOrm (Jian - fl]) ......ccoevemimrerneiniinenireirnee e 156
8.5.  SEbel-FOrm (Dao - JJ)..coeoieieicieieerieeeeee s 160



8.6.  Speerform (Qiang - 18).....ccoeeueeueeeeeeeeeeeeeeeee e

9. Tuishou (schiebende Hande) HEF........covevevevvevrnenen. 163
10. Meditation ..........eeeeeeeeeeeennnnnnnenenenee——. 164
Abbildung der inneren Alchemie - Nei Jing Tu.....ccccceeeeuneennee 168
[NV T VY T o N 169
DaNKSABUNG.ceteerertrereriririreriririterertrereeerereetsenteesesesesmsesmssseenen 170
QR-LINKS «..ciieeniiiiiiiniiiiiineiirenniisneinsssssiisssssnissssssessssns 171



o i W T AR e
GroBmeister* Feng Zhi Qiang, Foto aus dem Jahr 1998 in Lliria (Valencia)

Vorwort

Die Entwicklung des Hun Yuan Taijiguan in Spanien

Der Chen Shi Xin Yi Hun Yuan Taijiquan Stil (abgekirzt als Hun Yuan Taijiquan) wurde
1998 von seinem Begriinder, dem GroRRmeister Feng Zhi Qiang, in Spanien eingefiihrt.
Die Einfiihrung dieses Stils ist auf die direkte Verbindung von Meister Pedro Valencia
mit dem Hun Yuan Taijiquan Stil zurtickzufiihren.

Zu dieser Zeit reiste GroBmeister Feng regelmaRig nach Nordeuropa, um Kurse zu
geben. Wahren seines Aufenthalts in Finnland lud ihn Cecilia Lam (die Frau von Pedro
Valencia) ein, in Spanien zu unterrichten. Da Fengs finnischer Schiler Pedro Valencia
bereits kannte, nahm GrolRmeister Feng den Vorschlag mit grofRer Freude an und kam
im Sommer 1998 zum ersten Mal nach Spanien.

In den Jahren 1998 und 2000 gab er in Lliria (Valencia) Intensivkurse mit mehr als
hundert Teilnehmern. Wahrend dieser Zeit unterrichtete er auch Pedro Valencia privat
in den fortgeschrittensten Techniken.



Nach den Besuchen von GroRBmeister Feng und um die Verbindung mit der Hun Yuan
Taijiquan Schule in Peking zu bekraftigen, wurde die Hun Yuan Association of Spain
gegriindet, um den Stil auf nationaler und europdischer Ebene zu verbreiten. Pedro
Valencia wurde der Reprdsentant und Verantwortliche des Stils in Spanien. Seit 2003
werden die Praktizierenden des Hun Yuan Taijiquan jahrlich von zwei weiteren der
Meister der Linie, Chen Xiang und Feng Xiu Qian, besucht. Nach dem Tod von
GroBmeister Feng im Jahr 2012 werden diese regelmaRigen Seminare nur noch von
Meister Chen Xiang geleitet, da Meisterin Feng Xiu Qian aufgrund familiadrer
Verpflichtungen und mit der Schule in Peking auf lange Reisen verzichtet.

Zwischen Meister Chen Xiang und Pedro Valencia bestand von Anfang an eine direkte
Verbindung, da beide eine sehr dhnliche Denkweise teilen. Im Jahre 2005 wurde die
Verbindung zwischen dem Meister-Vater und dem direkten Schiiler durch die
Zeremonie der Generationslinie in Lliria formalisiert.

In diesen Jahren konnten wir alle, die wir Hun Yuan Taijiquan praktizieren, die
wohltuende Wirkung des Stils sowohl im therapeutischen als auch im kampferischen
Bereich bestatigen. Und dank der transparenten Unterweisungen der Meister und ihrer
sorgfaltigen Korrekturen, die auf gelebten Erfahrungen beruhen, bewegen wir uns auf
ein viel tieferes Verstandnis der inneren Prozesse und des martialischen Aspekts des
Taijiquan zu.

Wir sind uns der Verantwortung bewusst, die uns GroBmeister Feng Zhi Qiang
anvertraut hat, ,Hun Yuan Taijiquan zum Wohle der Menschheit zu praktizieren und zu
verbreiten“. Und wir sind sicher, dass wir auf die enge Verbindung mit der
Generationslinie und dem Vermachtnis vergangener und gegenwartiger Lehrer bauen
kénnen, um diese Aufgabe zu erfillen.

Seit Juni 2008 ist der Hun Yuan Stil vom spanischen Verband fiir den olympischen
Kampfsport und verwandte Disziplinen als foderative Disziplin mit dem Namen ,Hun
Yuan Neigong“ (Hun Yuan Innere Kampfkunst) anerkannt. Mit dieser Anerkennung wird
Hun Yuan zu einer offiziell anerkannten Sportart des Spanischen Sportverbandes und
des Spanischen Olympischen Komitees. Dank dieser Anerkennung kdénnen unsere
Lehrer*innen den Berufsverband und die Qualifikationen von dieser Instanz bestatigen
lassen. Ebenso verfuigen die Zentren der zugelassenen Lehrer/Trainer Giber die foéderale
Genehmigung die Disziplinen Hun Yuan Neigong, Qigong und Baji Quan zu unterrichten.
Um dies zu gewahrleisten, bieten wir den Praktizierenden und Lehrern alle méglichen
Mittel fur ein regelmafiges Training an und hoffen so, die persénliche Praxis jedes



Einzelnen dabei zu unterstiitzen, sich stindig weiterzuentwickeln, damit wir auf dem
groRen Weg des Taijiquan positiv voranschreiten kénnen.

Hun Yuan Spanien

*Der GroRmeistertitel ist Ausdruck des hochsten Respekts vor den Meistern des
Stammbaums, dariiber hinaus hat das Wort ,GroR‘ auch eine generelle Konnotation. Es
ist wie der GroRvater im Deutschen, d.h. die Verwendung des Titels GroRmeister (von
nun an abgekirzt GM) ist eine Moglichkeit, an die GroRe des Stilbegriinders des Hun
Yuan Taijiquan zu erinnern.

10



Glossar

Im folgenden Abschnitt werden nur die grundlegendsten und am haufigsten
verwendeten Begriffe erldutert. In den folgenden Kapiteln werden die Konzepte und
Bezeichnungen der einzelnen Themen erldutert.

Wuji 1

Es bedeutet "ohne Grenzen, Polaritaten oder Extreme”, es ist der Zustand, in dem die
undifferenzierte Urenergie den gesamten Raum einnimmt. Es kann als Fille, Totalitat
oder allumfassende Leere verstanden werden. Sie ist auch unter den Namen Tao oder
Leere bekannt. Im Wuji befindet sich der Anfangsimpuls, Taiji, der die Bildung der
Polaritaten Yin und Yang bewirkt.

Taiji A1

Ubersetzt als ,kosmisches Urprinzip der Natur, ist es der Hohepunkt, von dem aus sich
eine Transformation des Urzustandes von Wuji manifestiert. Sein erstes schriftliches
Erscheinen in der Abhandlung Da Zong Shi von Zhuang Zi, einem chinesischen
Philosophen des 4. Jahrhunderts v. Chr. besagt, ,Tao... auch jenseits von Taiji, hat keine
Hohe, ist noch tiefer als die sechs Richtungen und es hat keine Tiefe” und stellt in
diesem Zusammenhang die maximale rdaumliche Ausdehnung dar. Spater, im Yi Zhuan
Xi Ci', in Kopien, die wahrend der Han-Dynastie angefertigt wurden, findet sich die
erste Erwahnung von Taiji als dem Zustand, der die beiden Polaritdten hervorbringt.
1973 wurden jedoch in einem Grab der Han mehrere versiegelte Seidenmanuskripte
aus dem frihen 2. Jahrhundert v.Chr. gefunden?. Hier gab es eine unerwartete Wende
in der bis dahin bekannten Herkunft des Wortes. Die in diesem Grab gefundene
Abschrift von Yi Zhuan Xi Ci, die dlteste bisher gefundene, lautet nicht Taiji, sondern Da
Heng — ,GroRe Bestandigkeit”. Die Namensanderung ist wahrscheinlich darauf

L1 Es handelt sich um eine Sammlung von Aufsdtzen und Kommentaren zum Buch der Wandlungen, dem I-Ching
oder Yi Jing, das urspriinglich in der Zeit der Streitenden Reiche (5. Jahrhundert v. Chr. und 221 v. Chr.) geschrieben
wurde. Es gibt Abschriften und Uberarbeitungen aus verschiedenen Epochen mit geringfiigigen Unterschieden.

2 Bei diesen Ausgrabungen fand man auch zwei Exemplare des Dao De Jing (Tao Te Ching) in einer anderen Version
als der uns bekannten. Leser, die mehr Uber dieses Thema erfahren mochten, kénnen die , Ausgewdhlte und
kommentierte Bibliographie zum klassischen Taoismus (Il): Dao De Jing“ zu Rate ziehen. llu Bibliographisches
Bulletin. Zeitschrift fir die Wissenschaften der Religionen. Complutense Ediciones. Elektronisches Format
verfligbar unter: https://revistas.ucm.es/index.php/ILUR/article/view/53853

11



zuriickzufiihren, dass der damalige Kaiser Liu Heng (179 - 157 v. Chr.) hiel und aus
Respekt vor dem ,Sohn des Himmels’ die Verwendung seines Namens vermieden
werden sollte, was sich auf spatere Kopien auswirkte. Ungeachtet des Ursprungs von
Taiji ist seine Definition als ,der Zustand des hochsten Extrems®, der die Polaritaten von
Yin und Yang hervorbringt, unter den Praktizierenden von Taijiquan am weitesten
verbreitet.

Yin und Yang F%FZEE

Yin und Yang sind die beiden Polaritdten oder Energiestrome, die in allen Phdnomenen,
wie Tag und Nacht, Kalte und Warme, weiblich und méannlich, Ruhe und Bewegung usw.
vorhanden sind. Nach der taoistischen Bioenergetik sind diese Energiestrome auch in
allen physiologischen Elementen vorhanden, und daher sind korperliche und geistige
Stérungen auf ein Ungleichgewicht dieser Pole zuriickzufiihren.

Wu Xing AT

Es bezieht sich auf die finf Elemente, aus denen die Materie besteht, Wasser, Feuer,
Holz, Metall (Gold) und Erde. Es gibt einen Energiekreislauf, in dem ein Element vom
anderen profitiert (Metall erzeugt Wasser, Wasser nahrt das Holz, Holz nahrt das Feuer,
Feuer bereichert Erde und die Erde bewahrt das Metall) und der Regelkreis, in dem ein
Element dem anderen ausgesetzt ist (Metall schneidet Holz, Holz trocknet die Erde, die
Erde halt das Wasser zuriick, das Wasser |6scht das Feuer und das Feuer schmilzt das
Metall). Sie entsprechen auch den fiinf Hauptorganen, Wasser fiir die Nieren, Feuer fiir
das Herz, Holz fiir die Leber, Metall fir die Lunge und Erde fir die Milz. Diese
Beziehung zwischen den finf Elementen und den Organen ist unter anderem die
Grundlage fir Praktiken wie der Meditation, Klangtherapie oder die Verschmelzung von
Wasser und Feuer.

Qi &L

Es ist der Grundstoff der Praktiken. Es hat viele Ubersetzungen, wie Energie, Atem,
Lebensatem usw. Es gibt viele Arten von Qi. Das vorgeburtliche oder urspriinglich
angeborene Qi ist die vom Kosmos ererbte Lebenskraft und der genetische Bauplan
unserer Vorfahren. Es ist die energetische Natur, die uns von der Empfangnis an pragt.

Das postnatale oder kultivierte Qi ist die Energie, die durch Nahrung und Atemluft
aufgenommen wird. Diese biologischen Prozesse versorgen die Lebewesen mit der

12



Kraft und den Nahrstoffen, die sie zum Leben brauchen, aber durch Qigong werden die
kosmische Energie des Himmels und die magnetische Energie der Erde gesammelt, um
unseren Energiekdrper zu ndhren.

Diese Energien werden durch ein Netz von Kanilen, den Meridianen, zu allen
physiologischen Elementen unseres Korpers transportiert.

Dantien 71 H

Mit diesem Namen werden einige "neurologische" Zentren unseres Energiesystems
bezeichnet. Es gibt verschiedene deutsche Ubersetzungen, z.B. Zinnoberfeld,
Anbau/Acker/Kulturland, Pille oder Perlenzentrum, um ihm eine poetischere
Bedeutung zu geben, Elixierfeld usw., aber um seine Bedeutung zu verstehen, missen
wir mehr als 2.500 Jahre in die chinesische Geschichte zurlickgehen.

Aus der Besessenheit, das ewige Leben oder die Unsterblichkeit zu erlangen,
entstanden zwei Kultivierungslinien: die aulRere und die innere Kultivierung. Die duRere
Kultivierungslinie suchte nach Formeln und experimentierte mit allen méglichen
Pflanzen und Mineralien, um die ,Pille der Unsterblichkeit’ herzustellen. Diese
taoistischen Chemiker standen einst im Dienst machtiger Manner, vor allem der Kaiser,
und doch fiihrte gerade die Einnahme dieser wundersamen Medizin bei vielen von
ihnen zu einem frithen Tod.

Das Scheitern der Suche nach einem Rezept fiihrte nach und nach zu Schulen der
inneren Kultivierung, die auf dem Wissen beruhten, das durch die Beobachtung der
Naturgesetze im menschlichen Korper selbst gewonnen wurden. Die Suche nach einer
Pille, die Unsterblichkeit verleiht, wurde durch die Entwicklung von Medikamenten
oder inneren Pillen ersetzt, die ein langes Leben ohne Vergiftungsgefahr ermaoglichen.
Aus diesem Grund werden die Energiezentren, in denen diese innere Medizin mit
einem unerschopflichen Rohstoff namens Qi ,,zubereitet” wird, Energiezentren genannt.

Die Lage der Dantien variiert auch je nach den verschiedenen Strémungen und Stadien
der Praxis. In der Hun Yuan Schule werden die Ubungen in fiinf Hauptdantien
durchgefihrt3:

3 Es ist wichtig, sich daran zu erinnern, dass die Dantien Qiao sind und somit Zonen und keine spezifischen
Akupunkturpunkte sind.

13



Das untere Dantien T #4H

Es befindet sich im Damm (Perineum), zwischen den Geschlechtsorganen und dem
Anus. In diesem Dantien wird die Essenz - das Jing (die schopferische Lebensenergie)
kultiviert.

Das mittlere Dantian " £+

Es befindet sich in der Bauchhohle. Hier werden das vorgeburtliches Qi und das
kultiviertes Qi gespeichert.

Das obere Dantien £} H

Es ist der Raum in der Mitte der Schadeldecke, zwischen den Augenbrauen indem sich
der Geist befindet — das Shen (die gottliche Natur des Bewusstseins).

Das fordere Dantien B3 H

Es befindet sich im Bereich des Nabels. Es ist die urspriingliche Verbindung eines
Lebewesens, wahrend es sich noch im Mutterleib befindet. In dem Moment in dem die
Nabelschnur durchtrennt wird, dringt das vorgeburtliche Qi, das wir von der Mutter
erhalten haben, in unseren Kérper ein und verlagert sich in das mittlere Dantian.

Das hintere Dantien &+ H

Dieser Bereich wird Ming Men (Tor des Lebens) genannt. Die TCM lokalisiert diesen
Punkt zwischen dem Dornfortsatz des 2. und 3. Lendenwirbels, aber verschiedene alte
taoistische Texte beziehen sich auf die rechte Niere als Ming Men, aber sie sprechen
nicht von der physischen Niere, sondern von einem Energiefeld, das sie umgibt. Fir die
Ubungsprozesse unserer Schule lokalisieren wir das Ming Men als einen Raum im
unteren Riicken, direkt gegeniiber dem Nabel und zwischen den beiden Nieren.

Qiao Wei %fﬁ

Qiao bedeutet Tiir, Offnung oder Raum und Wei bedeutet Position und wird als Qiao
abgekiirzt. In einigen alten Texten wird es auch als der Purpurne Palast bezeichnet. Das
Qi tritt durch das Qiao ein und sammelt sich an, und obwohl einige Meridianpunkte
den gleichen Namen, Xue Wei, haben, sind sie doch recht unterschiedlich. Die Xue-
Punkte sind wie kleine Kraftwerke der entsprechenden Meridiane, so dass sie mit

14



Leitern wie Metallnadeln stimuliert werden kdnnen, wahrend die Qiao Punkte, die mit
den Drisen verbunden sind, wie groRe Energieverstarker wirken und nicht mit Nadeln
stimuliert oder entblockiert werden kénnen, sondern durch Ubung. Wenn sie gedffnet
sind, kdnnen sie das Qi des Himmels, der Erde und des Menschen einfangen und
ansammeln, wodurch eine ganzheitliche Verbindung mit allen uns umgebenden
Energiequellen entsteht.

15



BLOCK 1: DER MENSCHLICHE KORPER NACH
TAOISTISCHER BIOENERGETIK UND ANATOMIE

Um den Lernenden ein besseres Verstandnis einiger Konzepte zu ermdéglichen, die mit
den Praktiken des Taijiguan zusammenhdngen, werden in diesem Block die
grundlegenden Konzepte des menschlichen Koérpers gemaR der taoistischen
Bioenergetik und einige anatomische Konzepte vorgestellt. Es ist jedoch zu beachten,
dass dieses taoistische Wissen, das die Grundlage des Taijiquan und des Qigong bildet,
kein Produkt der Traditionellen Chinesischen Medizin (TCM) ist, sondern deren
Vorldufer, da die Grundlagen und Studien der TCM* aus der Beobachtung der
Beziehung zwischen dem (Lebe)wesen und seiner Umgebung und der inneren Sicht des
Korpers entstanden sind, die die alten Meister durch ihre Praxis zu verwirklichen
vermochten.

In Block Il dieses Handbuchs, der den Praktiken selbst gewidmet ist, werden diese
Konzepte wieder aufgegriffen, wobei der Schwerpunkt starker auf der taoistischen
Metaphysik liegt.

Die Taoistische Bioenergetik ist ein komplexes System, das uns hilft, den menschlichen
Korper aus einer energetischen und ganzheitlichen Perspektive zu verstehen. Sie ist
nicht aus Studien im Labor oder im Reagenzglas entstanden. Sie entstand aus der
taglichen Erfahrung und der Anpassung an die und umgebende Umwelt, um die
Weisheit und Heilkraft unseres Korpers zu starken. Das Wissen ist das Ergebnis der
objektiven Beobachtung der AufRenwelt und der tiefen Einsicht in den Korper durch
meditative Praktiken.

Das umfangreiche Wissen, das sich im Laufe der chinesischen Geschichte entwickelt hat,
auf wenigen Seiten zusammenzufassen, ist eine mithsame und unvollstandige Aufgabe.
Wir werden versuchen uns, auf einige Aspekte zu konzentrieren, die fiir einen Taijiquan
Praktizierenden interessant und vor allem anwendbar sind, um bestimmte innere
Prozesse der Kultivierung und Entwicklung des Qi zu verstehen.

4 Wir danken Javier und Luis Cartolano fir ihre Hilfe bei der Zusammenstellung der Informationen in diesem Block.

16



