
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

B Übe aus der Ruhe.  

B Gebe deine Ängste und Erwartungen auf.  

B Lass dein Herz im Unterbauch ruhen.  

B Erlaube deinem Atem, sich zu beruhigen, ohne etwas zu erzwingen, um 

den angeborenen Atem eines Embryos wiederzuentdecken, wie er 

ursprünglich war.  

B Lass die schlechten Gedanken und Absichten los, die dein Leben und dein 

Üben verunreinigen.  

B Verirre dich nicht auf dunklen Pfaden, und lass dich nicht von Lastern 

mitreißen, die den Geist schwächen.  

B Übe nicht nur, sondern mach dein Leben zur Übung. 

B Verschwende keine Zeit mit dem Versuch, andere zu schlagen, sondern 

versuche dich selbst zu besiegen.  

B Wenn du andere besiegst, wächst dein Ego, wenn du dich selbst schlägst, 

hörst du auf, etwas zu sein, um dich dem Ganzen anzuschließen.  

B Eine Blume erregt unsere Aufmerksamkeit durch ihre Schönheit, und eine 

Blumenwiese ist eine Freude für die Sinne. Wenn sich also alle Herzen auf 

der Erde wie Blumen öffnen, werden wir uns gegenseitig bewundernd 

überraschen.  

 

Pedro Valencia 

 



 

 

 

 

 

Hun Yuan 
Taijiquan 

Qigong 

Meditation 
 

Handbuch der Grundlagen  

des Hun Yuan Taijiquan 

 

Deutsche Übersetzung von Harald Aichlseder 

 

 

 

 

â Þ ü �   k " � U Chen Shi Xin Yi Hun Yuan Taijiquan 



 

 

Impressum  

Titel der Originalausgabe: Hun Yuan t Taiji Quan Qi Gong Meditación  

© Cecilia Lam Herausgeber: Vive Hun Yuan, Madrid 2024  

 

Deutsche Ausgabe: © 2024 Harald Aichlseder  

Coverdesign: Cecilia Lam & Harald Aichlseder  

Übersetzung: Harald Aichlseder  

 

 

Druck und Distribution im Auftrag der Autoren:   

tredition GmbH, Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Deutschland  

 

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Für die Inhalte sind die 

Autoren verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne ihre Zustimmung unzulässig. Die 

Publikation und Verbreitung erfolgen im Auftrag der Autoren, zu erreichen unter:  

tredition GmbH, Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Deutschland  

 

 

ISBN: 9783384103734  

 

Inhalt: Cecilia Lam (spanische Fassung) 

Mit der geschätzten Mitarbeit von Javier Miñana und Luis Cartolano bezüglich des Inhalts von Block I der 

Taoistischen Bioenergie und der Überarbeitung von Meister Pedro Valencia in allem, was die Praxis betrifft. 

Illustrationen: Inés Valencia 

Unser Dank geht auch an Sergio Mazzini, Jesús María Herrero und Ramón Trapero, die uns die Illustrationen 

einiger Übungen zur Verfügung gestellt haben.  



1 

 

 
 

Gewidmet unseren 

Meistern von gestern 

und heute und allen Hun 

Yuan-Praktizierenden, 

mit denen wir diesen 

Weg teilen. 
  

 k"Å 
                                         Hun             Yuan            Tai                Ji 

 



2 

 

Anmerkung zu chinesischen Begriffen und Referenztexten 

Für die Transkription der chinesischen Namen, die in diesem Handbuch erscheinen, 

wird das aktuelle Pinyin-System verwendet, so dass der Leser leichte Unterschiede in 

der Schreibweise dieser Begriffe im Vergleich zu anderen Notizen unserer Schule finden 

kann, wie z.B. Tai Chi Chuan, Chiao oder Chi und ihre jeweiligen Entsprechungen in 

Pinyin, Taijiquan, Qiao und Qi usw., wobei beide Formen gültig sind, um sich auf den 

Namen zu beziehen. Als besondere Erwähnung des Wortes Tao, das in Pinyin Dao 

geschrieben wird, verwenden wir weiterhin seine bekannte Transkription cd�}^U� µu�

das Lesen zu erleichtern.  

Zusätzlich zu den oben genannten Wörtern, gibt es viele homophone chinesische 

Wörter, d.h. verschiedene Schreibweisen mit unterschiedlicher Bedeutung, aber 

gleicher phonetischer TranskriptionU� Á]�� ÌX�X� ���� t}��� c:]vP^� ]v� À����Z]���v�v�

Abschnitten dieses Handbuchs, das drei sehr unterschiedlichen chinesischen Wörtern 

entsprechen kann: ` (icvP) Essenz, Å ~icvP��Meridian, ½ (jìn) Kraft; in diesen Fällen 

wird der Originaltext in Chinesisch beigefügt und seine Übersetzung ins Deutsche 

verwendet, um Verwechslungen zu vermeiden.  

Es ist zu beachten, dass chinesische Wörter einsilbig sind, so dass die Transkription 

jedes Lautes separat geschrieben werden sollte, um phonetische Fehler zu vermeiden. 

Es gibt jedoch weit verbreitete Begriffe wie Dantien oder Taiji, die möglicherweise 

aufgrund einer ästhetischen Verteilung der Buchstaben als ein Wort erscheinen können.  

Ebenso gilt der Plural nicht für chinesische Begriffe wie 3 Dantien und nicht Dantienes 

oder 9 Qiao und nicht Qiaos.  

Die in diesem Handbuch verwendeten chinesischen Schriftzeichen sind die 

traditionellen Schriftzeichen, um die Ästhetik der Kalligrafie zu erhalten; sie können 

sich daher von den vereinfachten Schriftzeichen unterscheiden, die in den auf dem 

chinesischen Festland veröffentlichten Texte verwendet werden. 

Die alten Texte, die in diesem Handbuch zitiert werden, sind nur auf Chinesisch 

veröffentlicht, und wenn sie zitiert werden, wird der übersetzte Titel angegeben, um 

dem Leser einen Hinweis zu geben, um welche Art von Literatur es sich handelt. Wenn 

ein Dokument in spanischer oder englischer Sprache verfügbar ist, wird dies in einer 

Fußnote angegeben, damit es bei Bedarf konsultiert werden kann.  

 





4 

 

Empfehlung an den Leser (in Bezug auf die erste spanische Ausgabe)  

Diese Ausgabe enthält den Inhalt der Ausgabe 2018 mit einigen aktualisierten 

Informationen und einer Erklärung der Übungsform c<o�]v�r Doppelweg^ t (Pequeño 

Doble Camino), einer Übungsform, die 2020 in das Hun-Yuan-Lehrprogramm Spanien 

aufgenommen wurde. Bei Abweichungen zwischen früheren Ausgaben und dieser 

Ausgabe gelten die Informationen dieser Ausgabe.  

Dieses Handbuch fasst die grundlegendsten Konzepte der Taoistischen Bioenergetik 

und der verschiedenen Praktiken der Hun-Yuan-Schule zusammen. Es dient dem 

Verständnis und der Klärung der grundlegenden Konzepte der Übungen, kann aber zu 

keinem Zeitpunkt den persönlichen Unterricht durch einen Lehrer ersetzen. Um gute 

Fortschritte zu machen, ist es wichtig, regelmäßig und unter der Aufsicht eines 

qualifizierten Lehrers zu üben. Es ist zu beachten, dass jede Energiearbeit nur dann gut 

ist, wenn sie richtig ausgeführt wird, aber negative Folgen haben kann, wenn sie falsch 

ausgeführt wird.  

Der Inhalt der Übungen stammt sowohl aus den Originalschriften der Ahnenmeister Hu 

Yao Zhen und Feng Zhi Qiang und anderen alten taoistischen Schriften als auch aus den 

Lehren, die auf den persönlichen Erfahrungen der heutigen Meister des Chen Shi Yi Hun 

Yuan Taijiquan beruhen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

Inhaltsverzeichnis 

Vorwort .................................................................................. 8 

Glossar ................................................................................. 11 

BLOCK 1: DER MENSCHLICHE KÖRPER NACH TAOISTISCHER BIOENERGETIK UND 

ANATOMIE ........................................................................... 16 

1. Der Mensch ist ein Ganzes ............................................. 17 

2. Yin-Yang-Theorie ........................................................... 17 

3. Fünf-Elemente-Theorie Wu Xing .................................... 21 

4. Das Qi ........................................................................... 27 

5. Die verschiedenen Arten von Qi ..................................... 27 

6. Die drei Schätze t San Bao �G ..................................... 31 

7. Der Dreifacherwärmer - San Jiao �	 ............................ 33 

8. Hauptmeridiane und Verbindungskanäle ....................... 35 

9. Organe, Eingeweide und Drüsen .................................... 49 

BLOCK II: CHEN SHI XIN YI HUN YUAN TAIJIQUAN .................. 57 

â    Þ    ü    �         k    "    �    U ................................. 57 

1. Der Stil Chen Shi Xin Yi Hun Yuan Taijiquan .................... 57 

2. Übungsprogramm .......................................................... 60 

3. Stammbaum und Biographien ........................................ 63 

4. Übung der inneren Kraft ................................................ 71 

5. Qigong: Definition und Leitlinien .................................... 72 

6. Qigong der Hun Yuan Schule in Spanien ......................... 81 

6.1. Vereinigung der drei Sinne im Dantian ................................................... 81 

6.2. Hun Yuan Qigong (Qigong des Beginns der Materie) ............................. 82 

6.3. Chansigong (Seidenübungen - 7À) ....................................................... 88 



6 

 

6.4. Fan Song Gong Ny¯ (Qigong der bewussten Entspannung) ............ 100 

6.5. Taili Gong "�¯ (Qigong der großen Kraft) ....................................... 106 

6.6. Taiji Chi & Taiji Bang "Å 
p ¯: Qigong der Taiji-Kurzstöcke......... 112 

6.7. Taoin �À (Daoyin): Qi lenken und anziehen ...................................... 124 

6.8. Qigong der Harmonie ............................................................................. 125 

6.9. Qigong der fünf Elemente mit den Heilklängen der Organe ................ 127 

6.10. Qigong der Sechs Verbindungen Liu He Gong ãû¯ ...................... 132 

6.11. Liu He Gong im Wuji Zhuang ............................................................. 133 

6.12. Knochenatmung ................................................................................. 136 

6.13. Wirbelsäulenatmung ......................................................................... 137 

6.14. Nierenatmung .................................................................................... 138 

6.15. Dreizehn Grundlagen (Techniken) ..................................................... 139 

6.16. Selbstmassage .................................................................................... 143 

7. Handformen ................................................................ 149 

7.1. 24er Form ............................................................................................... 149 

7.2. 32er Form ............................................................................................... 150 

7.3. Form der 5 Elemente t Xin Yi Wu Xin Quan .......................................... 151 

7.4. Form Kleiner Doppelweg t Pequeño Doble Camino ............................. 152 

8. Waffenformen............................................................. 153 

8.1. Fächerform ............................................................................................. 153 

8.2. Bian Gan Form (Hirtenstock Form - Kurzstock) ..................................... 154 

8.3. Langstock-Form ...................................................................................... 155 

8.4. Schwert-Form (Jian - �) ........................................................................ 156 

8.5. Säbel-Form (Dao - ])............................................................................. 160 



7 

 

8.6. Speerform (Qiang - �)........................................................................... 161 

9. Tuishou (schiebende Hände) ,� ................................ 163 

10. Meditation .............................................................. 164 

Abbildung der inneren Alchemie - Nei Jing Tu ...................... 168 

Nachwort ........................................................................... 169 

Danksagung ......................................................................... 170 

QR-Links ............................................................................. 171 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 
Großmeister* Feng Zhi Qiang, Foto aus dem Jahr 1998 in Llíria (Valencia) 

Vorwort 

Die Entwicklung des Hun Yuan Taijiquan in Spanien  

Der Chen Shi Xin Yi Hun Yuan Taijiquan Stil (abgekürzt als Hun Yuan Taijiquan) wurde 

1998 von seinem Begründer, dem Großmeister Feng Zhi Qiang, in Spanien eingeführt. 

Die Einführung dieses Stils ist auf die direkte Verbindung von Meister Pedro Valencia 

mit dem Hun Yuan Taijiquan Stil zurückzuführen.  

Zu dieser Zeit reiste Großmeister Feng regelmäßig nach Nordeuropa, um Kurse zu 

geben. Währen seines Aufenthalts in Finnland lud ihn Cecilia Lam (die Frau von Pedro 

Valencia) ein, in Spanien zu unterrichten. Da Fengs finnischer Schüler Pedro Valencia 

bereits kannte, nahm Großmeister Feng den Vorschlag mit großer Freude an und kam 

im Sommer 1998 zum ersten Mal nach Spanien.  

In den Jahren 1998 und 2000 gab er in Llíria (Valencia) Intensivkurse mit mehr als 

hundert Teilnehmern. Während dieser Zeit unterrichtete er auch Pedro Valencia privat 

in den fortgeschrittensten Techniken.  



9 

 

Nach den Besuchen von Großmeister Feng und um die Verbindung mit der Hun Yuan 

Taijiquan Schule in Peking zu bekräftigen, wurde die Hun Yuan Association of Spain 

gegründet, um den Stil auf nationaler und europäischer Ebene zu verbreiten. Pedro 

Valencia wurde der Repräsentant und Verantwortliche des Stils in Spanien. Seit 2003 

werden die Praktizierenden des Hun Yuan Taijiquan jährlich von zwei weiteren der 

Meister der Linie, Chen Xiang und Feng Xiu Qian, besucht. Nach dem Tod von 

Großmeister Feng im Jahr 2012 werden diese regelmäßigen Seminare nur noch von 

Meister Chen Xiang geleitet, da Meisterin Feng Xiu Qian aufgrund familiärer 

Verpflichtungen und mit der Schule in Peking auf lange Reisen verzichtet.  

Zwischen Meister Chen Xiang und Pedro Valencia bestand von Anfang an eine direkte 

Verbindung, da beide eine sehr ähnliche Denkweise teilen. Im Jahre 2005 wurde die 

Verbindung zwischen dem Meister-Vater und dem direkten Schüler durch die 

Zeremonie der Generationslinie in Llíria formalisiert.  

In diesen Jahren konnten wir alle, die wir Hun Yuan Taijiquan praktizieren, die 

wohltuende Wirkung des Stils sowohl im therapeutischen als auch im kämpferischen 

Bereich bestätigen. Und dank der transparenten Unterweisungen der Meister und ihrer 

sorgfältigen Korrekturen, die auf gelebten Erfahrungen beruhen, bewegen wir uns auf 

ein viel tieferes Verständnis der inneren Prozesse und des martialischen Aspekts des 

Taijiquan zu.  

Wir sind uns der Verantwortung bewusst, die uns Großmeister Feng Zhi Qiang 

�vÀ�����µ��Z��U�c,µv�zµ�v�Taijiquan zum Wohle der Menschheit zu praktizieren und zu 

verbreiten^. Und wir sind sicher, dass wir auf die enge Verbindung mit der 

Generationslinie und dem Vermächtnis vergangener und gegenwärtiger Lehrer bauen 

können, um diese Aufgabe zu erfüllen.  

Seit Juni 2008 ist der Hun Yuan Stil vom spanischen Verband für den olympischen 

Kampfsport und verwandte Disziplinen als föderative Disziplin mit dem Namen cHun 

Yuan Neigong^�~Hun Yuan Innere Kampfkunst) anerkannt. Mit dieser Anerkennung wird 

Hun Yuan zu einer offiziell anerkannten Sportart des Spanischen Sportverbandes und 

des Spanischen Olympischen Komitees. Dank dieser Anerkennung können unsere 

Lehrer*innen den Berufsverband und die Qualifikationen von dieser Instanz bestätigen 

lassen. Ebenso verfügen die Zentren der zugelassenen Lehrer/Trainer über die föderale 

Genehmigung die Disziplinen Hun Yuan Neigong, Qigong und Baji Quan zu unterrichten. 

Um dies zu gewährleisten, bieten wir den Praktizierenden und Lehrern alle möglichen 

Mittel für ein regelmäßiges Training an und hoffen so, die persönliche Praxis jedes 



10 

 

Einzelnen dabei zu unterstützen, sich ständig weiterzuentwickeln, damit wir auf dem 

großen Weg des Taijiquan positiv voranschreiten können. 

Hun Yuan Spanien  

 

*Der Großmeistertitel ist Ausdruck des höchsten Respekts vor den Meistern des 

Stammbaums, darüber hinaus Z�������t}���b'�}�Z��µ�Z��]v��P�v��elle Konnotation. Es 

ist wie der Großvater im Deutschen, d.h. die Verwendung des Titels Großmeister (von 

nun an abgekürzt GM) ist eine Möglichkeit, an die Größe des Stilbegründers des Hun 

Yuan Taijiquan zu erinnern.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

Glossar  

Im folgenden Abschnitt werden nur die grundlegendsten und am häufigsten 

verwendeten Begriffe erläutert. In den folgenden Kapiteln werden die Konzepte und 

Bezeichnungen der einzelnen Themen erläutert. 

Wuji ÃÅ  

Es bedeutet "ohne Grenzen, Polaritäten oder Ext��u�^U����]��������µ���v�U�]v���u��]��

undifferenzierte Urenergie den gesamten Raum einnimmt. Es kann als Fülle, Totalität 

oder allumfassende Leere verstanden werden. Sie ist auch unter den Namen Tao oder 

Leere bekannt. Im Wuji befindet sich der Anfangsimpuls, Taiji, der die Bildung der 

Polaritäten Yin und Yang bewirkt.  

Taiji "Å  

Übersetzt als ck}�u]��Z���h���]vÌ]������E��µ�^, ist es der Höhepunkt, von dem aus sich 

eine Transformation des Urzustandes von Wuji manifestiert. Sein erstes schriftliches 

Erscheinen in der Abhandlung Da Zong Shi von Zhuang Zi, einem chinesischen 

Philosophen des 4. Jahrhunderts v. Chr. be��P�U�cd�}XXX�auch jenseits von Taiji, hat keine 

Höhe, ist noch tiefer als die sechs Richtungen und es Z��� l�]v�� d]�(�^� und stellt in 

diesem Zusammenhang die maximale räumliche Ausdehnung dar. Später, im Yi Zhuan 

Xi Ci 1, in Kopien, die während der Han-Dynastie angefertigt wurden, findet sich die 

erste Erwähnung von Taiji als dem Zustand, der die beiden Polaritäten hervorbringt. 

1973 wurden jedoch in einem Grab der Han mehrere versiegelte Seidenmanuskripte 

aus dem frühen 2. Jahrhundert v.Chr. gefunden2. Hier gab es eine unerwartete Wende 

in der bis dahin bekannten Herkunft des Wortes. Die in diesem Grab gefundene 

Abschrift von Yi Zhuan Xi Ci, die älteste bisher gefundene, lautet nicht Taiji, sondern Da 

Heng t cGroße Beständigkeit^. Die Namensänderung ist wahrscheinlich darauf 

 
1 Es handelt sich um eine Sammlung von Aufsätzen und Kommentaren zum Buch der Wandlungen, dem I-Ching 

oder Yi Jing, das ursprünglich in der Zeit der Streitenden Reiche (5. Jahrhundert v. Chr. und 221 v. Chr.) geschrieben 
wurde. Es gibt Abschriften und Überarbeitungen aus verschiedenen Epochen mit geringfügigen Unterschieden.  
2 Bei diesen Ausgrabungen fand man auch zwei Exemplare des Dao De Jing (Tao Te Ching) in einer anderen Version 

als der uns bekannten. >����U� �]��u�Z�� º���� �]����� dZ�u�� ��(�Z��v�u��Z��vU� l�vv�v� �]�� c�µ�P�Á�Zo��� µv��

kommentierte BiblioP���Z]�� Ìµu� lo���]��Z�v� d�}]�uµ�� ~//�W� ��}� ��� :]vP^� Ìµ� Z���� Ì]�Z�vX� /oµ� �]�o]}P���Z]��Z���

Bulletin. Zeitschrift für die Wissenschaften der Religionen. Complutense Ediciones. Elektronisches Format 

verfügbar unter: https://revistas.ucm.es/index.php/ILUR/article/view/53853  



12 

 

zurückzuführen, dass der damalige Kaiser Liu Heng (179 - 157 v. Chr.) hieß und aus 

Respekt vor dem bSohn des HimmelsZ die Verwendung seines Namens vermieden 

werden sollte, was sich auf spätere Kopien auswirkte. Ungeachtet des Ursprungs von 

Taiji ist seine Definition als cder Zustand des höchsten Extrems^, der die Polaritäten von 

Yin und Yang hervorbringt, unter den Praktizierenden von Taijiquan am weitesten 

verbreitet.  

Yin und Yang ÆG  

Yin und Yang sind die beiden Polaritäten oder Energieströme, die in allen Phänomenen, 

wie Tag und Nacht, Kälte und Wärme, weiblich und männlich, Ruhe und Bewegung usw. 

vorhanden sind. Nach der taoistischen Bioenergetik sind diese Energieströme auch in 

allen physiologischen Elementen vorhanden, und daher sind körperliche und geistige 

Störungen auf ein Ungleichgewicht dieser Pole zurückzuführen.  

Wu Xing �è  

Es bezieht sich auf die fünf Elemente, aus denen die Materie besteht, Wasser, Feuer, 

Holz, Metall (Gold) und Erde. Es gibt einen Energiekreislauf, in dem ein Element vom 

anderen profitiert (Metall erzeugt Wasser, Wasser nährt das Holz, Holz nährt das Feuer, 

Feuer bereichert Erde und die Erde bewahrt das Metall) und der Regelkreis, in dem ein 

Element dem anderen ausgesetzt ist (Metall schneidet Holz, Holz trocknet die Erde, die 

Erde hält das Wasser zurück, das Wasser löscht das Feuer und das Feuer schmilzt das 

Metall). Sie entsprechen auch den fünf Hauptorganen, Wasser für die Nieren, Feuer für 

das Herz, Holz für die Leber, Metall für die Lunge und Erde für die Milz. Diese 

Beziehung zwischen den fünf Elementen und den Organen ist unter anderem die 

Grundlage für Praktiken wie der Meditation, Klangtherapie oder die Verschmelzung von 

Wasser und Feuer. 

Qi �  

Es ist der Grundstoff der Praktiken. Es hat viele Übersetzungen, wie Energie, Atem, 

Lebensatem usw. Es gibt viele Arten von Qi. Das vorgeburtliche oder ursprünglich 

angeborene Qi ist die vom Kosmos ererbte Lebenskraft und der genetische Bauplan 

unserer Vorfahren. Es ist die energetische Natur, die uns von der Empfängnis an prägt.  

Das postnatale oder kultivierte Qi ist die Energie, die durch Nahrung und Atemluft 

aufgenommen wird. Diese biologischen Prozesse versorgen die Lebewesen mit der 



13 

 

Kraft und den Nährstoffen, die sie zum Leben brauchen, aber durch Qigong werden die 

kosmische Energie des Himmels und die magnetische Energie der Erde gesammelt, um 

unseren Energiekörper zu nähren.  

Diese Energien werden durch ein Netz von Kanälen, den Meridianen, zu allen 

physiologischen Elementen unseres Körpers transportiert.  

Dantien p@  

Mit diesem Namen werden einige "neurologische" Zentren unseres Energiesystems 

bezeichnet. Es gibt verschiedene deutsche Übersetzungen, z.B. Zinnoberfeld, 

Anbau/Acker/Kulturland, Pille oder Perlenzentrum, um ihm eine poetischere 

Bedeutung zu geben, Elixierfeld usw., aber um seine Bedeutung zu verstehen, müssen 

wir mehr als 2.500 Jahre in die chinesische Geschichte zurückgehen.  

Aus der Besessenheit, das ewige Leben oder die Unsterblichkeit zu erlangen, 

entstanden zwei Kultivierungslinien: die äußere und die innere Kultivierung. Die äußere 

Kultivierungslinie suchte nach Formeln und experimentierte mit allen möglichen 

W(o�vÌ�v� µv�� D]v���o]�vU� µu� �]�� bW]oo�� ���� hv�����o]�Zl�]�Z� Z��Ìµ���oo�vX� �]����

taoistischen Chemiker standen einst im Dienst mächtiger Männer, vor allem der Kaiser, 

und doch führte gerade die Einnahme dieser wundersamen Medizin bei vielen von 

ihnen zu einem frühen Tod.  

Das Scheitern der Suche nach einem Rezept führte nach und nach zu Schulen der 

inneren Kultivierung, die auf dem Wissen beruhten, das durch die Beobachtung der 

Naturgesetze im menschlichen Körper selbst gewonnen wurden. Die Suche nach einer 

Pille, die Unsterblichkeit verleiht, wurde durch die Entwicklung von Medikamenten 

oder inneren Pillen ersetzt, die ein langes Leben ohne Vergiftungsgefahr ermöglichen. 

Aus diesem Grund werden die Energiezentren, in denen diese innere Medizin mit 

�]v�u�µv����Z��(o]�Z�v�Z}Z��}((�v�u�v��Y]�cÌµ����]���^�Á]��U��v��P]�Ì�v��en genannt.  

Die Lage der Dantien variiert auch je nach den verschiedenen Strömungen und Stadien 

der Praxis. In der Hun Yuan Schule werden die Übungen in fünf Hauptdantien 

durchgeführt3:  

 

 
3 Es ist wichtig, sich daran zu erinnern, dass die Dantien Qiao sind und somit Zonen und keine spezifischen 

Akupunkturpunkte sind.  



14 

 

Das untere Dantien >p@  

Es befindet sich im Damm (Perineum), zwischen den Geschlechtsorganen und dem 

Anus. In diesem Dantien wird die Essenz - das Jing (die schöpferische Lebensenergie) 

kultiviert.  

Das mittlere Dantian ¦p@  

Es befindet sich in der Bauchhöhle. Hier werden das vorgeburtliches Qi und das 

kultiviertes Qi gespeichert.  

Das obere Dantien Ïp@  

Es ist der Raum in der Mitte der Schädeldecke, zwischen den Augenbrauen indem sich 

der Geist befindet t das Shen (die göttliche Natur des Bewusstseins).  

Das fordere Dantien ´p@  

Es befindet sich im Bereich des Nabels. Es ist die ursprüngliche Verbindung eines 

Lebewesens, während es sich noch im Mutterleib befindet. In dem Moment in dem die 

Nabelschnur durchtrennt wird, dringt das vorgeburtliche Qi, das wir von der Mutter 

erhalten haben, in unseren Körper ein und verlagert sich in das mittlere Dantian.  

Das hintere Dantien µp@  

Dieser Bereich wird Ming Men (Tor des Lebens) genannt. Die TCM lokalisiert diesen 

Punkt zwischen dem Dornfortsatz des 2. und 3. Lendenwirbels, aber verschiedene alte 

taoistische Texte beziehen sich auf die rechte Niere als Ming Men, aber sie sprechen 

nicht von der physischen Niere, sondern von einem Energiefeld, das sie umgibt. Für die 

Übungsprozesse unserer Schule lokalisieren wir das Ming Men als einen Raum im 

unteren Rücken, direkt gegenüber dem Nabel und zwischen den beiden Nieren.  

Qiao Wei 6� 

Qiao bedeutet Tür, Öffnung oder Raum und Wei bedeutet Position und wird als Qiao 

abgekürzt. In einigen alten Texten wird es auch als der Purpurne Palast bezeichnet. Das 

Qi tritt durch das Qiao ein und sammelt sich an, und obwohl einige Meridianpunkte 

den gleichen Namen, Xue Wei, haben, sind sie doch recht unterschiedlich. Die Xue-

Punkte sind wie kleine Kraftwerke der entsprechenden Meridiane, so dass sie mit 



15 

 

Leitern wie Metallnadeln stimuliert werden können, während die Qiao Punkte, die mit 

den Drüsen verbunden sind, wie große Energieverstärker wirken und nicht mit Nadeln 

stimuliert oder entblockiert werden können, sondern durch Übung. Wenn sie geöffnet 

sind, können sie das Qi des Himmels, der Erde und des Menschen einfangen und 

ansammeln, wodurch eine ganzheitliche Verbindung mit allen uns umgebenden 

Energiequellen entsteht.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

BLOCK 1: DER MENSCHLICHE KÖRPER NACH 

TAOISTISCHER BIOENERGETIK UND ANATOMIE  

Um den Lernenden ein besseres Verständnis einiger Konzepte zu ermöglichen, die mit 

den Praktiken des Taijiquan zusammenhängen, werden in diesem Block die 

grundlegenden Konzepte des menschlichen Körpers gemäß der taoistischen 

Bioenergetik und einige anatomische Konzepte vorgestellt. Es ist jedoch zu beachten, 

dass dieses taoistische Wissen, das die Grundlage des Taijiquan und des Qigong bildet, 

kein Produkt der Traditionellen Chinesischen Medizin (TCM) ist, sondern deren 

Vorläufer, da die Grundlagen und Studien der TCM 4  aus der Beobachtung der 

Beziehung zwischen dem (Lebe)wesen und seiner Umgebung und der inneren Sicht des 

Körpers entstanden sind, die die alten Meister durch ihre Praxis zu verwirklichen 

vermochten.  

In Block II dieses Handbuchs, der den Praktiken selbst gewidmet ist, werden diese 

Konzepte wieder aufgegriffen, wobei der Schwerpunkt stärker auf der taoistischen 

Metaphysik liegt.  

Die Taoistische Bioenergetik ist ein komplexes System, das uns hilft, den menschlichen 

Körper aus einer energetischen und ganzheitlichen Perspektive zu verstehen. Sie ist 

nicht aus Studien im Labor oder im Reagenzglas entstanden. Sie entstand aus der 

täglichen Erfahrung und der Anpassung an die und umgebende Umwelt, um die 

Weisheit und Heilkraft unseres Körpers zu stärken. Das Wissen ist das Ergebnis der 

objektiven Beobachtung der Außenwelt und der tiefen Einsicht in den Körper durch 

meditative Praktiken.  

Das umfangreiche Wissen, das sich im Laufe der chinesischen Geschichte entwickelt hat, 

auf wenigen Seiten zusammenzufassen, ist eine mühsame und unvollständige Aufgabe. 

Wir werden versuchen uns, auf einige Aspekte zu konzentrieren, die für einen Taijiquan 

Praktizierenden interessant und vor allem anwendbar sind, um bestimmte innere 

Prozesse der Kultivierung und Entwicklung des Qi zu verstehen.  

 
4 Wir danken Javier und Luis Cartolano für ihre Hilfe bei der Zusammenstellung der Informationen in diesem Block. 


