Vorwort.

Das vorliegende ,,Kant-Lexikon will sowohl dem Fachmann wie dem weiteren
Kreise der Gebildeten dienen. Ersterem, indem es ihn, sofern er nicht selbst Kant-
forscher ist, auf so manches aufmerksam macht, was ihm vielleicht sonst, bei der Ver-
teilung Kantscher AuBerungen auf so viele Schriften, entgehen konnte; letzterem da-
durch, daB die Lektiire der Schriften Kants erleichtert wird, das Schwierige der einen
Stelle durch andere ihm klarer werden kann, die Gedankengénge sich ihm schirfer
herausheben, vieles, das den meisten sonst unbekannt bleibt, zur Kenntnis gelangt.
Will und soll das Lexikon nicht das Studium der Werke Kants ersetzen, sondern viel-
mehr gerade zu einem solchen anregen, so kann es doch zur Erginzung dieses Studiums,
als Hilfsmittel fir dasselbe dienen.

Das ,,Kant-Lexikon* ist natiirlich weder systematische Darstellung der Kantschen
Philosophie noch ein nach philologischen Prinzipien ausgearbeitetes Register zu Kants
Schriften, welches alle Stellen, wo ein Terminus vorkommt, verzeichnet; ein solches
Register enthilt z. B. fiir die einzelnen Schriften die hier zitierte Kantausgabe, und ein
vollstindiges Gesamtregister ist als Abschluf der Akademie-Ausgabe in Vorbereitung.
Doch hat der Herausgeber danach gestrebt, soviel philosophisch bedeutsame Stellen
als moglich anzufithren. Bei jedem Stichwort ist auf andere verwiesen, unter welchen
noch Einschligiges sich findet; dadurch wird auch jeder Begriff zu dem Kreise jener
Begritfe, dem er zunéchst sich eingegliedert, in Beziehung gebracht, was dem Zusammen-
hange des Ganzen dienlich ist. Und wenn auch in erster Linie das Ziel angestrebt wurde,
iibersichtlich zu zeigen, wie Kant iiber die Probleme von den ersten bis zu den letzten
Zeiten seiner philosophischen Arbeit gedacht hat, so wurde doch tunlichst auch darauf
gesehen, nicht bloB herausgerissene, zusammenhanglose Definitionen und Bemerkungen
Kants anzufiihren, sondern innerlich zusammenhingende Gedankengénge iiber
alle wichtigeren Themen. Gegeniiber den zuweilen etwas subjektiv gehaltenen Kant-
Darstellungen sollte die groBte Objektivitdt und Treue dadurch bewahrt werden,
daB Kant iiberall selbst zu Worte kommt. Doch erschien es niitzlich, iiberall da, wo
die Quintessenz der Kantschen Lehren nicht schon durch die Zusammenstellung von
selbst erhellt, durch kurze, zusammenfassende und erlauternde Einleitungen
bei groBeren Artikeln dic Ubersichtlichkeit des Zusammenhanges zu fordern.
Kurz, es kann demjenigen, der das Werk wirklich genauer priift, nicht entgehen, daB es
wesentlich mehr bietet als ein Sammelsurium von Stellen, aus denen der Leser nichts
zu machen wiilte. Zum erstenmal wurde hier der recht miihevolle Versuch gemacht,
cin auf Grund der Gesamtquellen — auch der NachlaB und Briefwechsel wurde, so-
weit es der nicht zu iiberschreitende Umfang des Buches zulieB, beriicksichtigt — be-
arbeitetes Kant-Lexikon zu bieten ).

1) Altere K.-Worterbiicher: Chr. E. Schmid, Worterbuch zum leichteren Gebrauch
der Kantschen Schriften, Jena 1788; 4. A. 1798; Mellin, Enzyklop. Waorterbuch der
krit. Philosophie, Zillichau u. Lpz. 1797—1803 (6 Bde.); G. Wegner, Kant-Lexikon.
Berlin 1893.



VI

Moge das ,,Kant-Lexikon als Nachschlage- wie als Lesebuch die Dienste er-
weisen, die man von ihm erwartet, und mége es viele dazu anregen, sich mit den Schriften
Kants genauer vertraut zu machen und zu den Lehren Kants Stellung zu nehmen. Moge
es dazu beitragen, Kant im deutschen Volke lebendig und als Triebkraft zur
Weiterbildung des Denkens wirksam zu erhalten.

Wien, im Kriegsjahr 1916.
Dr. Rudolf Eisler.

Rudolf Eisler ist leider die Genugtuung und Freude nicht vergénnt gewesen, das
Erscheinen seines ,, Kant-Lexikon'* mitzuerleben. Das Unternehmen der Kant-Gesellschaft
und des Verlages E. S. Mittler & Sohn, die nachgelassene Handschrift nunmehr der Offent-
lichkeit zu iibergeben, wird einer Rechtfertigung nicht bediirfen. Als der Unterzeichnete
mit der Besorgung der Herausgabe betraut wurde, konnte selbstverstindlich nicht von
Umarbeitung eines Werkes die Rede sein, das aus einer im Laufe eines iiberaus arbeits-
reichen Lebens erworbenen ausgezeichneten Kennerschaft hervorgegangen ist. Dennoch
durfte ich mich auch nicht mit bloBen redaktionellen Berichtigungen begniigen. Einzelne
Liicken waren auszufiillen, eine Reihe von Artikeln, die nur als Zitatsammlungen vor-
lagen, zu organisieren, Neudrucke und Hinweise der inzwischen erschienenen Literatur
zu benutzen. Dabei habe ich mich iiberall an den von Kisler vorgezeichneten Plan zu
halten bemiiht.

Meine besondere Sorge hatte der gleichmaBigen und moglichst praktischen Gestaltung
der Zitierweise zu gelten. Die Hinweise auf die von Kisler benutzte, weit verbreiiete
Kant-Ausgabe in der ,,Philosophischen Bibliothek'‘ 1) wurden beibehalten, und bei den
Zitaten aus der Kritik der reinen Vernunft wurde auferdem die von Raymund Schmidt
neu herausgegebene Kehrbachsche Ausgabe (Reclam), die als besonders wohlfeil in der
Hand vieler Studierender sein diirfte, herangezogen. Im iibrigen ist durch Angabe der
Stelle bis zum letzten Unterabschnitt herab ein Nachschlagen der Zitate in den Werken
ohne Riicksicht auf die benutzte Ausgabe ermiglicht. Dieses Verfahren ist nicht ohne
Umstandlichkeit, und es fiihrt bei langeren ungegliederten Abschnitten nicht immer bis
dicht an die gesuchte Stelle; aber es ist angesichts der Zahl der gangbaren Kant-Ausgaben
der letzte Ausweg. Uberdies wird es, abgesehen von der Moglichkeit des Nachschlagens,
dem Kenner von Kants Schriften oft wichtig sein, zu ersehen, welchem Umkreis ein Zitat
angehort, ob es der transzendentalen Asthetik oder Analytik oder der Methodenlehre ent-
nommen ist.

Nicht versaiumen mochte ich, Herrn Professor Dr. Arthur Liebert fir die groBe
Freundlichkeit, mit der er meine Arbeit durch scinen Rat hilfsbereit unterstiitzt hat,
meinen ergebensten Dank zu sagen.

Berlin 1929.
Dr. Helmut Kuhn.

1) 1. Kant, Simtliche Werke, in Verbindung mit O. Buck, . Gedan, W. Kinkel, F. M.
Schiele, Th. Valentiner u. a., herausgegeben von Karl Vorldnder; bei . Meiner, Leipzig
(nach den neuesten Auflagen zitiert).



Erklirung der Abkiirzungen.

Die Zitate sind mittels der nachstehend angegebenen Abkiirzungen in folgender Weise
hezeichnet:

Dem Titel des Werkes folgt die Bezeichnung der Stelle in ihm bis zur letzten Unter-
teilung hinab. Diese Angabe ist also unabhéngig von der benutzten Kantausgabe. Z. B.
Anthr, 1. T. § 29.

Wo sich das Zitat auf eine Anmerkung unter dem Text bezieht, werden die Anmer-
kungen innerhalb der bezeichneten letzten Unterteilung gezahlt. Z. B. unter dem Schlag-
wort ,,Achtung*‘: GMS 1. Abs. 2. Anm. Der 1. Abschnitt hat hier zwei Anmerkungen,
uunter der zweiten findet man die gesuchte Definition.

Dic in Klammern beigefiigten Zahlen — z. B. (II 220) — weisen aaf Band und Seiten-
zahl der Ausgabe in der ,,Philosophischen Bibliothek* (Karl Vorlinder u. a.) hin. Wo
hier mehrere Abteilungen mit eigener Seitenzahlung in einem Band vereinigt sind (Bd. V
u. VII), ist die Ziffer der Abteilung der Seitenzahl vorangestellt. Z. B. (V 3, 27)1). Bei
den Stellen aus der Kritik der reinen Vernunft wird auBerdem noch auf die Seitenzahl
der kiirzlich bei Reclam erschienenen Neubearbeitung der Kehrbachschen Ausgabe von
Raymund Schmidt (Re) hingewiesen. Z. B. (I 337—Rc 404). Zur Ergénzung der in
der Philosophischen Bibliothek gesammelten Schriften werden die von Pdlitz, Starke
und Menzer veroffentlichten Vorlesungen herangezogen (vgl. das Verzeichnis der Schriften
Kants).

Der handschriftliche NachlaB (N) wird nach der Ausgabe der PreuBischen Akademie
zitiert. Wo diese noch fragmentarische Sammlung nicht ausreicht, wird auf die Ver-
offentlichungen von R. Reicke verwiesen: das Opus postumum in Bd. XIX—XXI der
Altpreuflischen Monatshefte (AltpreuB. Mth.) und die Losen Blitter aus Kants Nach-
afl 1889—1895 (Lose Bl.).

Abs.: Abschnitt. St.: Stiick.

Abt.: Abteilung. T.: Teil.

Btr.: Betrachtung. Anmerk.: Anmerkung (als Abschnitt im
B.:  Buch. Text).

H.: Hauptstiick. Anm.: Anmerkung unter dem Text,

Die Hauptschriften.

Krv: Kritik der reinen Vernunft. (2. Aufl.)
KrV 1. A.: Kritik der reinen Vernunft. (1. Aufl.)
tr. Asth.: transzendentale Asthetik.

tr. Log.: » Logik.

tr. Anal.: ’ Analytik.

tr. Dial.: " Dialektik.

tr. Meth.: ' Methodenlehre.
KpV: Kritik der praktischen Vernunft.
KU: Kritik der Urteilskraft.

1) Auch dort, wo die Ausgabe der Philos. Bibl. ohne numerierte Abteilungen mehrere
Seitenzihlungen in einem Bande vereinigt (z. B. 11, IV), kann, da jedesmal der Titel des
Werkes angegeben ist, ein Irrtum nicht entstehen.



vin
Prol.:

GMS:
MS:
MSR:
MST:
Rel.:

Prolegomena zu einer jeden kiunftigen Mctaphysik, die als
Wissenschaft wird auftreten konnen.

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.

Metaphysik der Sitten.

Metaphysik der Sitten. Rechtslehre.

Metaphysik der Sitten. Tugendlehre,

Die Religion innerhalb der Grenzen der bloSen Vernunft.

Die iibrigen Schriften in chronologischer Reihenfolge.

Th. des Himmels:
N. dilue.:
Optim.:

F. Spitzf.:
Beweisgr. Gottes:

Neg. GroB.:

Schon u. Erh.:
Nat. Theol.:

Traume:
Geg. i. Raume:

Mund. sens.:
G. i. weltbiirg. Abs.:

W. i. Aufklér.?
Anfangsgr. d. Naturw.:
Anf. d. Menschengesch.:

Was heifit: s. i. D. or.?:

Ub. e. Entdeck.:
Theodiz.:

Fortschr. d. Metaph.:
Theor. Prax.:

Ende a. D.:

Z. ew. Fried.:

V. e. vorn. Ton:
Fried. i. d. Ph.:

Str. d. Fak.:

Anthr.:
Log.:

Allgemeine Naturgeschichte oder Theorie des Himmels.
Principiorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio.
Versuch einiger Betrachtungen iiber den Optimismus.

Die falsche Spitzfindigkeit der vier syllogistischen Figuren.
Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration
Gottes.

Versuch, den Begriff der negativen Grofen in die Welt-
weisheit einzufithren.

Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen.
Untersuchung iber die Deutlichkeit der Grundsidtze der
natiirlichen Theologie und der Moral.

Traume eines Geistersehers, erlautert durch Trdaume der
Metaphysik.

Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden
im Raume.

De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis.
Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher
Absicht.

Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?
Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft.
MutmaBlicher Anfang der Menschengeschichte.

Was heiBt: sich im Denken orientieren?

Uber eine Entdeckung, nach der alle neue Kritik der reinen
Vernunft durch eine altere entbehrlich gemacht werden soll.
Uber das MiBlingen aller philosophischen Versuche in der
Theodizee.

Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik
seit Leibnizens und Wolfs Zeiten in Deutschland gemacht hat?
Uber den Gemeinspruch: das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis.

Das Ende aller Dinge.

Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf.

Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der
Philosophie.

Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Traktats zum
ewigen Lrieden in der Philosophie.

Der Streit der Fakultaten.

Anthropologie in pragmatischer Absicht.

Logik. Ein Handbuch zu Vorlesungen.

Die sonstigen hier nicht aufgefiihrten Schriften werden in unmiBversténdlicher Weise

bezeichnet.



A.

Abartung. ,Eine Tiergattung, die zugleich einen gemeinschaftlichen Stamm hat,
enthilt unter sich nicht verschiedene Arten (denn diese bedeuten eben die Verschieden-
heiten der Abstammung); sondern ihre Abweichungen voneinander heiBen Abartungen,
wenn sie erblich sind, V. d. verschied. Rassen d. Menschen 1 (VIII 80). Vgl. Rasse.

Aberglaube. A. ist das Vorurteil, ,sich die Natur Regeln, welche der Verstand
ihr durch sein eigenes wesentliches Gesetz zum Grunde legt, als nicht unterworfen vor-
zustellen, KU § 40 (IT 145), ,,der Hang, in das, was als nicht natiirlicherweise zugehend
vermeint wird, ein groBeres Vertrauen zu setzen, als was sich nach Naturgesetzen erklaren
1aBt*, Str. d. Fak. 1. Abs. FriedensabschluB u. Beilegung 4. Anm. (V 4,112). Der religiose
A. ist ,der Wahn, durch religiose Handlungen des Kultus etwas in Ansehung der Recht-
fertigung vor Gott auszurichten, Rel. 4. St. 2. T. § 2 (IV 204); vgl. Was heiBt: s. i. D. or?
(V 2, 161). Vgl. Eine Vorlesung iib. Ethik ed. Menzer, S. 109f. Vgl. Religion, After-
dienst, Abggtterei, Anthropomorphismus.

Abgdtterei ist , diejenige Religion, welche sich das hochste Wesen mit Eigenschaften
denkt, nach denen noch etwas anderes als Moralitat die fiir sich taugliche Bedingung sein
konne, seinem Willen in dem, was der Mensch zu tun vermag, gema8 zu sein*, KU § 89, Anm.
(11 332). Vgl Religion, Aberglaube.

Abhiangigkeit s. Dependenz.

Absicht. Nur nach der Analogie wirklicher A. ist von einer , Absicht der Natur"
zu reden. Die Urteilskraft faBt die Natur so auf, ,,als ob die ZweckmiaBigkeit in ihr ab-
sichtlich sei, KU § 68 (I1247); vgl. § 75 (II 264). , Naturzweck' ist jene Verkniipfung
von Ursache und Wirkung, bei welcher die Ursache, ,,auch ohne ihr dazu einen Verstand
beizulegen, doch nach der Analogie mit einem solchen*, als ,,gleichsam absichtlich® etwas
hervorbringend, gedacht wird, MST § 7 (III 271). Auch in der Geschichte (s. d.) ist per
analogiam von einer ,,Absicht** der Natur (bzw. der ,,Vorsehung*‘) zu reden. Vgl. Zweck.

Absolut. Die absolute Wirklichkeit (das ,,Ding an sich‘‘) ist unerkennbar, wir er-
kennen nur die Beziehung derselben zum Subjekt und unsere empirische Erkenntnis
bewegt sich in lauter Relationen (s. d.). Doch haben die apriorischen Grundsitze des
Verstandes insofern absolute Giiltigkeit, als sie fiir ein ,,BewuBtsein iiberhaupt, un-
abhéngig von aller individuellen und spezifischen Subjektivitit gelten. Ebenso hat das
Sittengesetz absolute Geltung (fiir alle verniinftigen Wesen; s. Imperativ). Der onto-
logische ,,Relativismus‘* schlieBt also den logisch-transzendentalen und ethischen ,,Ab-
solutismus® nicht aus; es gibt, innerhalb des erkennenden und wollend-wertenden BewuBt-
seins, absolute Wahrheiten oder Geltungen, ein immanent Unbedingtes. Nur das Unbedingte
(s. d.) des realen Seins ist unerkennbar. -

A. bedeutet zur Zeit Kants: 1. ,,an sich selbst, ,innerlich; 2. ,,in aller Bezichung
(uneingeschréinkt). Beide Bedeutungen treffen manchmal zusammen. In der zweiten
gebraucht das Wort ,,absolut* Kant. So wird die ,,absolute'* Allgemeinheit und Not-
wendigkeit der Anschauungs- und Denkformen der blo8 ,komparativen” des nur Em-
pirischen und Induktiven gegeniibergestellt (s. A priori, Erfahrung). Die transzendentalen

Eisler, Kant-Lexikon, 1



2 Absolut — Achtung.

Ideen (s. d.) gehen auf die absolute Totalitat (s. d.) und endigen beim ,schlechthin, d. i.
in jeder Beziehung" Unbedingten (s. d.), KrV; tr. Dial. 1. B. 2. Abs. (I 337—Re 404 1.).
Der Umstand, da8 in der Sinnenwelt nirgends ein absolut Erstes, keine absolute Totalitat
als gegeben vorgestellt werden kann, beweist, ,,daB das Absolute auBer ihr miisse gedacht
werden, und daB sie selbst nur in der Relation zu unseren Sinnen besteht, N 5968.
Das durch sich selbst Notwendige, Absolute kann nur als {ibersinnlicher Grund der ganzen
Erscheinungsreihe, nicht als Glied derselben gedacht werden. Vgl Antinomien, Not-
wendigkeit, Gott, Raum, Bewegung, Anfang, Geltung.

AbstoBung s. Materie.

Abstrakt. In abstracto betrachten heiBt so viel wie ,.durch Begriffe*; im Gegen-
satz dazu: in concreto so viel wie ,,in der einzelnen Anschanung®, KrV tr. Meth. 1. H.
1. Abs. (I 615—Re 761). Jeder Begriff ist abstrakt, nur sein ,,Gebrauch* ist abstrakt oder
konkret, Log. §16(IV 1081.). Abstrakte Begriffe sollten eigentlich ,,abstrahierende** heilen,
ibid. § 6 (IV 103); vgl. Ub. é. Entdeck. 1. Abs. B 1. Anm. (V 3, 18). Der ,, Widerstreit
zwischen dem sinnlichen und denkenden Vermogen* zeigt an, ,,daB die Seele die von
dem Verstande empfangenen abstrakten Vorstellungen oft nicht in concreto auszufiihren
und in Anschauungen zu verwandeln vermag®, Mund. sens. § 1 (V 2, 91f). Vgl. Ab-
straktion, Begriff.

Abstraktion. Es sollte heiBen ,,von etwas abstrahieren‘‘, nicht aber ,etwas ab-
strahieren. Ersteres meint, ,,daB man bei einem Begriffe auf anderes irgendwie mit ihm
Verbundenes nicht acht habe*. Daher abstrahiert der Verstandesbegriff vom Sinnlichen
und wird nicht von ihm abstrahiert, Mund. sens. § 6 (V 2, 99). A. ist ,eine Aufhebung
gewisser klarer Vorstellungen, welche man gemeiniglich darum anstellt, damit dasjenige,
was iibrig ist. desto klarer vorgestellt werde®. Die A. ist eine ,,negative Aufmerksamkeit*,
ein ,,wahrhaftes Tun und Handeln‘, Neg. Grog. 3. Abs. 1(V1, 97). ,,Man abstrahiert nicht
einen Begriff als gemeinsames Merkmal, sondern man abstrahiert in dem Gebrauche
eines Begriffes von der Verschiedenheit desjenigen, was unter ihm enthalten ist. Die Che-
miker sind allein im Besitz, etwas zu abstrahieren, wenn sie eine Fliissigkeit von anderen
Materien ausheben, um sie besonders zu haben; der Philosoph abstrahiert von demjenigen,
worauf er in einem gewissen Gebrauche des Begriffes nicht Riicksicht nehmen will . . .
Die Unterschiede von abstrakt und konkret gehen nur den Gebrauch der Begriffe, nicht
die Begriffe selbst an*, Ub. e. Entdeck. 1. Abs. B 1. Anm. (V 3, 18). Die A. ist ein Akt
des Erkenntnisvermogens, ,,eine Vorstellung, deren ich mir bewuBt bin, von der Verbindung
mit anderen in einem BewuBtsein abzuhalten. — Man sagt daher nicht, etwas abstrahieren
(absondern), sondern von etwas.., Anthr. 1.T. § 3 (IV 17); vgl. Log. § 6 (IV 102f.).
Es gibt eine willkiirliche und unwillkiirliche ,,Attention* und A., N 164, 170, 172, 174.
Vgl. Abstrakt, Begriff.

Achtung. Die A. ist ein ,,durch einen Vernunftbegriff selbstgewirktes Gefiihl*.
A. bedeutet ,,das BewuBtsein der Unterordnung meines Willens unter einem Gesetze:.
A. ist die ,unmittelbare Bestimmung des Willens durchs Gesetz und das BewuBtsein
derselben”. Sie ist ,,die Vorstellung von einem Werte, der meiner Selbstliebe Abbruch
tut”. Der Gegenstand der A. ist das Gesetz, das wir uns selbst und doch als an sich not
wendig auferlegen; alle A. fiir eine Person ist eigentlich nur A. fiirs Gesetz, von dem jene
nur das Beispiel gibt. A. hat Analogie mit Furcht und Neigung, sofern wir einerseits dem
Gesetze folgen miissen, anderseits selbst uns das Gesetz geben. In der A. besteht das so-
genannte moralische ,,Interesse’‘, GMS. 1. Abs. 2. Anm. (III 18 ff.). — Das Sittengesetz
ist der ,intellektuelle Grund‘ der A.; diese ist das einzige a priori erkennbare Gefiihl,
ein moralisches Gefiihl (s. d.), das mnicht ,pathologisch* (sinnlich bedingt), sondern
,praktisch* bewirkt ist. Die A. fiirs Gesetz ist ,,die Sittlichkeit selbst, subjektiv als Trieb-
feder betrachtet*, indem die reine praktische Vernunft selbst durch Druck auf die Selbst-
liebe dem Gesetze Ansehen verschafft. Das Gefiihl der A. dient nicht zur Begriindung



Achtung — Affekt. 3

oder zum Kriterium des Sittengesetzes selbst, sondern blo8 ,,zur Triebfeder, um dieses
in sich zur Maxime zu machen‘. A. ist kein Lust- oder Unlustgefiihl, sondern ein Gefiihl
der ,,Hochschitzung®, also eigentlich das moralische Gefithl, KpV. 1. T. 1.B. 3. H.
(II 95 1f.). Die A. fiirs Gesetz ist ,,das BewuBtsein einer freien Unterwerfung des Willens
unter das Gesetz, doch als mit einem unvermeidlichen Zwange, der allen Neigungen, aber
nur durch eigene Vernunft angetan wird, verbunden.” , Moralitat” (s. d.) kommt nur
dem Handeln aus Achtung fiirs Gesetz, aus Pflicht zu, ibid. (I 104 £.). Die Idee der Menseh-
heitswiirde und der Personlichkeit (s. d.) erweckt A. und stellt uns die ,Erhabenheit
unserer Natur (ihrer Bestimmung nach)* vor Augen, ibid. (I 113). — A. ist ,,das Gefiihl
der Unangemessenheit unseres Vermogens zur Erreichung einer Idee, die fiir uns Gesetz
ist*, KU § 27 (I1 102). — Das Gesetz zwingt dem Menschen A. fiir sein eigenes Wesen ab,
MST Einl. XII d (III 245). Als ,,Glieder einer moralischen Welt* sind die Menschen ein-
ander A. schuldig. Die A. ist eine Maxime der ,,Einschrinkung unserer Selbstschatzung
durch die Wiirde der Menschheit in eines anderen Person*. ,Die Pflicht der A. meines
Nichsten ist in der Maxime enthalten, keinen anderen Menschen blo8 als Mittel zu meinen
Zwecken abzuwiirdigen . .*, MST §§ 24 f. (III 304 £.). Vgl. Moralisches Gefiihl, Interesse,
Wiirde, Menschheit, Pflicht, Rigorismus.

Adel. Ein ,angeerbter Adel, ein Rang, der vor dem Verdienste vorher geht und dieses
auch mit keinem Grunde hoffen 148t*, ist ,,ein Gedankending ohne alle Realitat. ,,Denn
wenn der Vorfahr Verdienste hatte, so konnte er dieses doch nicht auf seine Nachkommen
vererben, sondern diese muften es sich immer selbst erwerben; da die Natur es nicht so
fiigt, da das Talent und der Wille, welche Verdienste um den Staat moglich machen,
auch anarten. Weil nun von keinem Menschen angenommen werden kann, er werde seine
Freiheit wegwerfen, so ist es unmdaglich, daB der allgemeine Volkswille zu einem solchen
grundlosen Prérogativ zusammenstimme, mithin kann der Souverén es auch nicht geltend
machen.” Der Staat hat aber provisorisch ein Recht, diese Wiirde dem Titel nach so lange
fortdauern zu lassen, ,,bis selbst in der offentlichen Meinung die Einteilung in Souveran,
Adel und Volk der einzigen natiirlichen in Souveran und Volk Platz gemacht haben wird®,
MSR 2. T. Allg. Anm. D (III 1551.). Vgl. N 1236.

Adiaphora. ,Es liegt ... der Sittenlehre iiberhaupt viel daran, keine moralischen
Mitteldinge, weder in Handlungen (adiaphora) noch in menschlichen Charakteren, solange
es moglich ist, einzurdumen; weil bei einer solchen Doppelsinnigkeit alle Maximen Gefahr
laufen, ihre Bestimmtheit und Festigkeit einzubiiBen* (,,Rigorismus*, s. d.). Zwischen
einer bosen und guten Gesinnung gibt es ,unichts Mittleres. , Eine moralisch-gleich-
giilltige Handlung (adiaphoron morale) wiirde eine bloB aus Naturgesetzen erfolgende
Handlung sein, die also aufs sittliche Gesetz, als Gesetz der Freiheit, in gar keiner Beziehung
steht, indem sie kein Faktum ist und in Ansehung jhrer weder Gebot noch Verbot noch
auch Erlaubnis (gesetzliche Befugnis) stattfindet oder notig ist." Base ist der Mensch
nur durch ein Widerstreben gegen das Gesetz, indem er die Abweichung von demselben
in seine Maxime aufnimmt, Rel. 1. St. Anmerk. (IV 20 ff.); vgl. 1. St. IV 1. Anm. (IV 41).

Affekt. . Affektesind von Leidenschaften spezifisch unterschieden. Jene beziehen
sich bloB auf das Gefiihl; diese gehoren dem Begehrungsvermogen an und sind Neigungen,
welche alle Bestimmbarkeit der Willkiir durch Grundsitze erschweren oder unméglich
machen. Jene sind stiirmisch und unvorsitzlich, diese anhaltend und iiberlegt. Jeder A.
ist ,,blind, entweder in der Wahl seines Zwecks, oder, wenn dieser auch durch Vernunft
gegeben worden. in der Ausfiihrung desselben; denn er ist diejenige Bewegung des Gemiits,
welche es unvermogend macht, freie Uberlegung der Grundsitze anzustellen, um sich
darnach zu bestimmen. Also kann er auf keinerlei Weise ein Wohlgefallen der Vernunft
verdienen“, KU § 29 Allg. Anmerk. (II 1191.). Der A. ist ,,das Gefiihl einer Lust oder
Unlust im gegenwirtigen Zustande, welches im Subjekt die Uberlegung (die Vernunft-

vorstellung, ob man sich ihm iiberlassen oder weigern solle) nicht aufkommen 1a8t*, Anthr.
. 1+



4 Affekt — Affektion.

1. T. § 13 (IV 183). ,,Der Affekt ist Uberraschung durch Empfindung, wodureh die Fassung
des Gemiits (animus sui compos) aufgehoben wird. Er ist also iibereilt, d. i. er wichst ge-
schwinde zu einem Grade des Gefiihls, der die Uberlegung unmoglich macht (ist un-
besonnen).” ,,Wo viel Affekt ist, da ist gemeiniglich wenig Leidenschaft. Affekt ist wie
ein Rausch, Leidenschaft wie ein Wahnsinn, ibid. § 74 (IV 1841.). A., fiir sich allein be-
trachtet, ist stets unklug, ,.er macht sich selbst unfihig, seinen eigenen Zweck zu ver-
folgen‘, ibid. § 75 (IV 186). A.e sind krankhafte Zufille. Sie zerfallen in ,sthenische,
aus Stirke, und asthenische, aus Schwéche.* ,,Jene sind von der erregenden, dadurch
aber oft auch erschopfenden, diese von einer die Lebenskraft abspannenden, aber oft
dadurch auch Erholung vorbereitenden Beschaffenheit*, ibid, § 76 (IV 189); vgl. N 1025.
Vgl. Leidenschaft, Apathie, Enthusiasmus.

Affektion. K. gebraucht fiir das Verhéltnis des ,,Ding an sich* (s. d.) zum wahr-
nehmenden Subjekt den Ausdruck ,,affizieren*. Hierbei wird das Ding an sich als Grund
unserer Empfindungen gedacht, ohne dall aber die Kategorie der Kausalitat (s. d.) hier
einer Bestimmung, Erkenntnis des Ding an sich dient. Das Verhiltnis desselben zum
Subjekt wird nur nach Analogie (s. d.) einer Verursachung gedacht. Das Subjekt ist
im Empfinden ,,affiziert, d. h. zunichst nur, es ist nicht selbst der Erzeuger seiner
Empfindungen, es produziert sie nicht selbsttatig, sie sind vielmehr mit auf Rechnung
eines an sich unbekannten Etwas zu setzen, mag dieses nun als Ursache gedacht (nicht
erkannt!) oder nur nach Analogie einer solchen aufgefaBt werden (vgl. Kategorie). Das
Subjekt als Erscheinung wird von den Dingen als Erscheinung (von den Korpern, der
Materie) affiziert (im empirischen Sinne). Das Ich (s. d.) ,,affiziert" sich selbst, seinen
,inneren Sinn‘ (s. d.).

Der Gegenstand wird uns (Menschen) nur dadurch gegeben, daB er ,,das Gemiit auf
gewisse Weise affiziere. Die Fahigkeit (Rezeptivitit), Vorstellungen durch solche Affek-
tion zu bekommen, heifit Sinnlichkeit (s. d.). Wodurch sollte das Erkenntnisvermogen
sonst zur Ausiibung geweckt werden, wenn nicht ,,durch Gegenstinde, die unsere Sinne
rithren, KrV Einl. I (I 47—Re 45). Die ,,Wirkung eines Gegenstandes auf die Vor-
stellungsfahigkeit, sofern wir von demselben affiziert werden, ist Empfindung, ibid. tr.
Asth. § 1 (I 75—Re 92f.). Die Vorstellung eines Korpers (s. d.) enthélt bloB die Erschei-
nungen von etwas und ,,die Art, wie wir dadurch affiziert werden*, ibid. § 8 I (I 97—Re 115).
— Die Zeit (s. d.) ist ,,die Art, wie das Gemiit durch eigene Tatigkeit.. ., mithin durch
sich selbst affiziert wird*, ibid. § 8 IT (I 101—Re 120). ,,Wenn das Vermogen, sich bewuft
zu werden, das, was im Gemiite liegt, aufsuchen (apprehendieren) soll, so muf es dasselbe
affizieren und kann allein auf solche Art eine Anschauung seiner selbst hervorbringen®, ibid.
§ 8 II (I 102—Re 120f.). — Wir schauen uns nur an, ,,wie wir innerlich affiziert
werden‘‘, wobei wir uns ,,gegen uns selbst als leidend** verhalten, tr. Anal. § 24 (I 166—Re
205). Wie wir die Objekte nur sofern erkennen, als wir ,duBerlich affiziert” werden, so
schauen wir uns selbst nur so an, ,,wie wir innerlich von uns selbst affiziert werden",
ibid. § 24 (I 168—Re 211). — Der Verstand iibt in der transzendentalen Synthesis der
Einbildungskraft (s. d.) ,,diejenige Handlung aufs passive Subjekt, dessen Vermogen
er ist, aus, wovon wir mit Recht sagen, daB der innere Sinn dadurch affiziert werde.*
Der Verstand findet in dem inneren Sinn nicht schon eine Verbindung (Sukzession) vor,
sondern ,,bringt sie¢ hervor, indem er ihn affiziert®, ibid. § 24 (I 166—Rec 209).
Fiir die Affizierung des inneren Sinnes durch uns selbst bietet jeder Akt der Aufmerk-
samkeit ein Beispiel. ,Der Verstand bestimmt darin jederzeit den inneren Sinn, der
Verbindung, die er denkt, gemiB, zur inneren Anschauung, die dem Mannigfaltigen in
der Synthesis des Verstandes korrespondiert. Wie sehr das Gemiit gemeiniglich hierdurch
affiziert werde, wird ein jeder in sich wahrnehmen konnen“, ibid. § 24 2. Anm. (I 168—Re
211). — Das ,,Etwas, welches den #duBeren Erscheinungen zum Grunde liegt“, affiziert
unseren Sinn so, daB er die Vorstellungen von Raum, Materie, Gestalt usw. bekommt



Affektion — Ahnung. b

(oder erzeugt), KrV 1. A. 2. B. 1. H., Krit. d. 2. Paralog. (I 736—Rc 437a f.). — Die Krifte
der Materie ,affizieren das Subjekt (d. h. hier:), den Menschen und seine Organe, weil
dieser auch ein korperliches Wesen ist, Altpreu8. Mth. XIX 271. Diese bewegenden
Krafte sind nicht Dinge an sich selbst, sondern Phéinomene ,,nach dem Verhiltnisse,
welches sie zum Subjekt haben, wie es unseren Sinn affiziert, oder wie wir unseren Sinn
selbst affizieren*, ibid. 272f. (vgl. S. 284). ,,Die Objekte der Sinne, metaphysisch be-
trachtet, sind Erscheinungen; fiir die Physik aber sind es die Sachen an sich selbst, die
den Sinn affizieren‘, ibid. 285. Vgl. Ding an sich, Innerer Sinn, Ich, Anschauung, Er-
scheinung.

Affektlosigkeit s. Apathie.

Affinitit. ,Der Grund der Moglichkeit der Assoziation des Mannigfaltigen, sofern
er im Objekte liegt, heiBit die Affinitit des Mannigfaltigen*, KrV 1. A. tr. Anal. 1. B.
2. H. 2. Abs. 4 (I 117—Rec 196). Begreiflich ist diese Affinitit der Erscheinungen, ,,da-
durch sie unter bestindigen Gesetzen stehen und darunter gehéren miissen‘, durch
die Zugehorigkeit aller Erscheinungen (als Vorstellungen) zur transzendentalen Apper-
zeption (s. d.), deren Identitat (s. d.) in die Synthesis des Mannigfaltigen der Erscheinungen
hineinkommen muB, wodurch sie gesetzm#Big verkniipft werden. ,,Also stehen alle Er-
scheinungen in einer durchgéngigen Verkniipfung nach notwendigen Gesetzen und mit-
hin in einer transzendentalen Affinitat, woraus die empirische die bloBe Folge
ist*, ibid. (I 718—Rec 198). Die erstere liegt in dem ,,Grundsatze von der Einheit der
Apperzeption in Ansehung aller Erkenntnisse, die mir angehoren sollen.” , Nach diesem
miissen durchaus alle Erscheinungen so ins Gemiit kommen oder apprehendiert werden,
daB sie zur Einheit der Apperzeption zusammenstimmen, welches ohne synthetische Ein-
heit in ihrer Verkniipfung, die mithin anch objektiv notwendig ist, unmoglich sein wiirde.*
Die A. der Erscheinungen ist die Folge einer ,,Synthesis in der Einbildungskraft, die
a priori auf Regeln gegriindet ist*, ibid. 3. Abs. (I 724—Rc 210f.). — ,,Ich verstehe unter
der Verwandtschaft die Vereinigung aus der Abstammung des Mannigfaltigen von
einem Grunde.” Das Vermdgen der Vorstellungsverbindung nach solcher Affinitét ist
eine der Arten des ,sinnlichen Dichtungsvermogens* (der Einbildungskraft). ,,Es mu8
immer ein Thema sein sowohl beim stillen Denken als in Mitteilung der Gedanken, an
welches das Mannigfaltige angereiht wird, mithin auch der Verstand dabei wirksam
sein; aber das Spiel der Einbildungskraft folgt hier doch den Gesetzen der Sinnlichkeit,
welche den Stoff dazu hergibt, dessen Assoziation ohne BewubBtsein der Regel doch der-
selben und hiermit dem Verstande gemaB, obgleich nicht als aus dem Verstande ab-
geleitet, verrichtet wird*, Anthr. 1.T. § 31 C (IV 79%.). Vgl. Assoziation, Art.

Affizieren s. Affektion.

Aiterdienst. Afterdienst (cultus spurius) ist ,die Uberredung, jemand durch
solche Handlungen zu dienen, die in der Tat diese seine Absicht riickgangig machen®,
Rel. 4. St. (IV 177); ,eine solche vermeintliche Verehrung Gottes. .., wodurch dem
wahren, von ihm selbst geforderten Dienste gerade entgegengehandelt wird*, 4. St. 2. T.
(IV 197). Vgl. Religion.

Aggregat. Erfahrung (s. d.) ist keine ,,bloB empirische Zusammensetzung der
Wahrnehmungen‘, kein bloBes ,,Aggregat von Wahrnehmungen; sie geht viel weiter,
als diese reichen, indem sie empirischen Wahrnehmungen Allgemeingiiltigkeit gibt und
dazu einer ,,reinen Verstandeseinheit bedarf, die a priori vorhergeht®, Prol. § 26 (III 70).
Den Gegensatz zum A. bildet das System (s. d.).

Ahnung. A. (praesensio) ist eine Aussicht in die Zukunft, sie ,deutet gleichsam
einen verborgenen Sinn fiir das an, was noch' nicht gegenwirtig ist. Solche A. ist ein
Hirngespinst, denn ,,wie kann man empfinden. was noch nicht ist?* A.n sind hochstens



6 Ahnung — Allgemeine Urteile.

,Urteile aus dunklen Begriffen, und ,,man kann die Begriffe, die dazu fithren, ent-
wickeln, Anthr. 1. T. § 35 (IV 93).

,,Bisher hatte man nur von drei Stufen des Fiirwahrhaltens, bis zum Verschwinden
desselben in villige Unwissenheit, gehort: dem Wissen, Glauben und Meinen. Jetzt
wird eine neue angebracht, die gar nichts mit der Logik gemein hat, die gar kein Fort-
schritt des Verstandes, sondern Vorempfindung (praevisio sensitiva) dessen sein soll,
was gar kein Gegenstand der Sinne ist: d.i. Ahnung des Ubersinnlichen. ,,Da8 hierin
nur ein gewisser mystischer Takt, ein Ubersprung (salto mortale) von Begriffen zum
Undenkbaren, ein Vermogen der Ergreifung dessen, was kein Begriff erreicht, eine Er-
wartung von Geheimnissen oder vielmehr Hinhaltung mit solchen, eigentlich aber Ver-
stimmung der Kopfe zur Schwirmerei liege, leuchtet von selbst ein. Denn A. ist dunkle
Vorerwartung und enthilt die Hoffnung eines Aufschlusses, der aber in Aufgaben der
Vernunft nur durch Begriffe moglich ist, wenn also jene transzendent sind und zu einer
eigenen Erkenntnis des Gegenstandes fithren konnen, notwendig ein Surrogat der-
selben, iibernatiirliche Mitteilung (mystische Erleuchtung) verheiBen muf; was dann
der Tod aller Philosophie ist*, V. e. vorn. Ton (V 4, 11 ff.).

Aktivitit s. Spontaneitit, Denken, Verstand, Vernunft, Wille, Freiheit, Auto-
nomie, Kultur, Mensch, Praktisch.

Akzidenzen. A. sind die wechselnden Bestimmungen der Substanz (s. d.), welche
bleibt, beharrt. ,,Bei allen Verinderungen in der Welt bleibt die Substanz, und nur die
Akzidenzen wechseln. ,,Die Bestimmungen einer Substanz, die nichts anderes sind,
als besondere Arten derselben zu existieren, heifen A. Sie sind jederzeit real, weil sie
das Dasein der Substanz betreffen (Negationen sind nur Bestimmungen, die das Nicht-
sein von etwas an der Substanz ausdriicken), KrV tr. Anal. 2 B. 2. H. 3. Abs. 1. Analogie
(I 221, 223—Re 2781f.). Alle realen Eigenschaften, durch die wir Korper erkennen, sind
Jauter A.*, Prol. § 46 (IIT 99).

Algorithmus s. Characteristica.
Allgegenwart s. Raum.

Allgemein. Es gibt ,komparative* (relative) und ,,strenge (absolute) Allgemein-
heit. Erfahrung (s. d.) gibt ihren Urteilen nie ,,wahre oder strenge, sondern nur ange-
nommene oder komparative A.heit (durch Induktion), so daB es eigentlich heiBen mu8:
80 viel wir bisher wahrgenommen haben, findet sich von dieser oder jemer Regel keine
Ausnahme.* Diese ,empirische* Allgemeinheit kommt den synthetischen Urteilen (s. d.)
a posteriori zu (z. B. alle Korper sind schwer). Hingegen gelten synthetische Urteile
a priori streng allgemein, Hier ist von vornherein ,keine Ausnahme als moglich ver-
stattet*, Solche ,,unbeschrinkte'‘ A.heit (A.giiltigkeit) ist ein Kennzeichen jeder Er-
kenntnis a priori (s. d.), KrV Einl. II (I 49—Re 49, 51); vgl. 1. A. Einl. I (I 51—Re 44).
Die ,rationale* oder ,strikte* A.heit ist a priori erkennbar, Fortschr. d. Metaph. Beil. I
1. Abs. (V 3,154). Die strenge A.heit der apriorischen Grundsitze (s. d.) ist eine Voraus-
setzung der Moglichkeit der Erfahrung und der reinen Mathematik und Naturwissenschaft.
A giiltigkeit hat auch das Sittengesetz; der kategorische Imperativ (s. d.) fordert geradezu
allgemeingiiltiges Wollen und Handeln. Den reinen Geschmacksurteilen (s. d.) eignet
,,Anspruch* auf (subjektive) A.heit. Vgl. Geltung, Induktion, Vernunft, Urteilskraft,
A priori.

Allgemeine Urteile. ,Der Quantitit nach sind die Urteile entweder allge-
meine oder besondere oder einzelne, je nachdem das Subjekt im Urteile entweder
ganz von der Notion des Pridikates ein- oder ausgeschlossen oder davon zum Teil
nur ein-, zum Teil ausgeschlossen ist. Im a.n U. wird die Sphire eines Begriffes ganz
innerhalb der Sphére eines anderen beschlossen.” ,,In Absicht auf die Allgemeinheit einer
Erkenntnis findet ein realer Unterschied statt zwischen generalen und universalen



