C.H.BECK

WWW.CHBECK.DE

Unverkaufliche Leseprobe

'Abseits
il
1

Ein philosophischer
Essay

C-H-Beck

Gunnar Hindrichs
Abseits des Krieges
Ein philosophischer Essay

2024. 126 S.
ISBN 978-3-406-81457-0

Weitere Informationen finden Sie hier:
https://www.chbeck.de/36288719

© Verlag C.H.Beck oHG, Mlinchen
Diese Leseprobe ist urheberrechtlich geschutzt.
Sie kénnen gerne darauf verlinken.


https://www.chbeck.de/36288719

C-H:Beck
PAPERBACK






Gunnar Hindrichs

Abseits des

KRIEGES

Ein philosophischer Essay

C.H.Beck



Originalausgabe
© Verlag C.H.Beck oHG, Miinchen 2024
Alle urheberrechtlichen Nutzungsrechte bleiben vorbehalten.
Der Verlag behilt sich auch das Recht vor, Vervielfiltigungen dieses
Werks zum Zwecke des Text and Data Mining vorzunehmen.
www.chbeck.de
Umschlaggestaltung: geviert.com, Michaela KneifSl
Umschlagabbildung: geviert.com
Satz: C.H.Beck.Media.Solutions, Nordlingen
Druck und Bindung: Pustet, Regensburg
Gedrucke auf siurefreiem und alterungsbestindigem Papier
(hergestellt aus chlorfrei gebleichtem Zellstoff)
Printed in Germany

ISBN 978 3 406 81457 O

verantwortungsbewusst produziert

www.chbeck.de/nachhaltig



Inhalt

Vorwort 7

I[. Weltgeschichte 11

II. Recht 19

III. Macht 29

IV. Befreiung 37

V. Selbsterhaltung 47
VI. Helden 57

VII. Institutionen 65
VIII. Angst 77

IX. Religion 87

X. Militarismus 97

Nachwort 109

Anmerkungen 113

Register 125






Vorwort

Der Krieg ist ein Spektakel: sowohl in seiner Diskussion als
auch im militirischen Geschehen. Um das zu erkennen, muss
man nicht auf Guy Debords seltsame Lehre einer Gesellschaft des
Spektakels zuriickgreifen. Es gentigt das offene Auge. Thm zeigt sich:
Kriegshandlungen, Kriegsanalysen, Kriegsdiskussionen erfolgen
heute spektakulidr — mit Haupt- und Staatsaktionen, Geheimope-
rationen, Rinkespielen, Rededuellen, mit guten wie bosen Stars
und Sternchen. Dass Menschen sterben, futtert dieses Schauspiel.

Dem verweigern sich die folgenden Reflexionen. Sie vollziehen
sich abseits des Krieges. Ihr Ziel ist die Auseinandersetzung mit
dem, was Krieg heute ausmacht. Hierfir miissen sie die Eigen-
bestimmtheit des Krieges unter den Bedingungen unserer Zeit
formulieren. Denn eine Philosophie des Krieges, die gibt es nicht.
Aber es lassen sich Erwigungen anstellen, die die kriegerische
Gegenwart unter grundsitzlichen Gesichtspunkten betrachten
und so «ihre Zeit in Gedanken erfassen» (Hegel). Solche Erwi-
gungen erteilen keine Anweisung, was zu tun sei. Vielmehr su-
chen sie zu begreifen, was ist. Entsprechend geht es den folgenden
Reflexionen statt ums Sollen um Einsicht: um Einsicht in die
Fluchtlinien, in denen der Krieg unserer Gegenwart — der Krieg
der «Zeitenwende» — steht. Mehr kann eine Philosophie, die um
ihre Voraussetzungen und Grenzen weif$, nicht leisten. Aus den
Reflexionen Schliisse aufs Handeln zu ziehen, wire dann die Auf-

gabe politischer Urteilskraft.



Vorwort

Fiir dieses Ziel hat die Philosophie geistigen Abstand vom Krieg
zu nehmen. Das ist leichter gesagt als getan. Denn ein Kennzei-
chen des Krieges der «Zeitenwende» besteht darin, dass in ihm die
Zivilgesellschaft selber sich angegriffen sieht. Darum identifiziert
sie sich mit der angegriffenen Partei und neigt dazu, sich nicht
identifizierende Stimmen als Parteigingerinnen der gegnerischen
Kriegspartei zu verstehen. Das ist ebenso wirksam wie eigentiim-
lich. Denn eigentlich sind das Zivile und der Krieg Gegensitze.
Diesen Unterschied verwischt die Selbsteinberufung der Zivilge-
sellschaft. Sie weifs sich jetzt als Kriegspartei, als Fortsetzung des
Krieges mit anderen Mitteln — sie weif$ sich als Kriegszivilgesell-
schaft. Dadurch wird sie ein Integrationsraum im Sinne des Krie-
ges. Spontan und ungezwungen, aus sich heraus, springen ihr
Agon und ihr Diskurs der bellizistischen Zweckfunktionalitit zur
Seite. Ihr Versprechen, den Friedensanspruch des Zivilen zu ver-
wirklichen, vergessen sie hingegen.

Das macht es der philosophischen Reflexion des Krieges schwer.
Ihr Medium ist ja der Diskurs und der Agon, und wenn deren
zivilgesellschaftlicher Raum selber als Kriegspartei auftritt, dann
zergeht dieses Medium. Um es zuriickzugewinnen, muss sich die
philosophische Reflexion abseits des Krieges vollzichen. Abseits
des Krieges — das heif$t zweierlei. Erstens hilt sich die Philosophie
nicht an die Vorgaben der Kriegsparteien, auch nicht an die Vor-
gaben ihrer zivilgesellschaftlichen Reflexe. Stattdessen spiegelt sie
die Sachverhalte von der Seite aus und sucht sie auf Begriffe zu
bringen. Nur so entzieht sie sich der Selbsteinberufung des Den-
kens. Zweitens aber lduft die Philosophie auch Gefahr, ins Abseits
gestellt zu werden — oder sich selber ins Abseits zu stellen. Denn
weil sie den kriegszivilgesellschaftlichen Diskurs unterbricht,
droht sie aus dem Bereich dessen zu geraten, was diskursiv Sache
ist. Das bleibt ihr nicht duflerlich. Der philosophischen Reflexion
geht es ja nicht um Selbstvergewisserung im Winkel. Es geht ihr
um die Sache selbst — die als Sache immer auch die Sache anderer

darstellt. Solche Sachlichkeit ldsst sich nicht privatisieren. Not-



Vorwort

wendig tritt sie in den Raum des Miteinandersprechens und Mit-
einanderhandelns ein. Darum formuliert die Wendung «abseits
des Krieges» sowohl die Moglichkeitsbedingung philosophischer
Kriegsreflexion als auch deren schiefe Bahn.

Aus dieser Zwickmiihle gelangt man nicht heraus. Man muss
sie aushalten: in der Hoffnung auf Gehor durch andere. Eines al-
lerdings ist festzuhalten: sich abseits des Krieges zu bewegen be-
deutet keine Neutralitit, keinen Schutz im Winkel, keinen siche-
ren Ort. Zwar wissen sich die hier dargebotenen Reflexionen nicht
als Kriegspartei. Aber sie wissen sich als Partei. Deren Name lautet
Antimilitarismus. Das ergibt sich bereits aus dem Gesagten. Denn
wenn das Abseits des Krieges den Ort seiner philosophischen Re-
flexion bildet, und wenn zugleich deren zivilgesellschaftlicher
Raum vom Krieg besetzt worden ist, dann besitzt diese Reflexion
keine andere operative Bestimmtheit, als sich dem Zugriff des
Krieges entgegenzustellen. Das heiflt, sie negiert ihn. So muss sie
parteilich sein: nicht im Sinne einer emotionalen Entscheidung
fir oder gegen etwas, sondern im Sinne einer Sachlichkeit, deren
Abseitigkeit sie zum Gegensatz macht.

Hinter den folgenden Uberlegungen steht daher das Nein zum
Krieg. Im Grundtext der europdischen Kriegsreflexion, dem Werk
des Thukydides tiber den Peloponnesischen Krieg, wird der Krieg
ein «gewalttdtiger Lehrer» genannt, der die Stimmung der Men-
schen gemif8 der Lage zum Einklang bringe. Das gilt wohl noch
heute. Allerdings ist mit jener Bezeichnung zugleich ein befreien-
des Moment verbunden. Max Weber sah in dem Verfahren des
thukydideischen Geschichtswerkes ein Beispiel des okzidentalen
Rationalismus vorliegen: einer Vernunft, die in die Entzauberung
der Welt miindet. Und in der Tat nehmen die Worte des Thuky-
dides dem Krieg seinen Zauber. Sie entlarven ihn als gewalttitigen
Einstimmer unseres Denkens, Handelns und Fiihlens. Wer aber
dem Krieg seinen Zauber nimmt, der nimmt ihm zugleich seine
Macht. Bei aller Problematik des okzidentalen Rationalismus

konnte hierin sein Gutes liegen. Mit der Entmythologisierung des



10

Vorwort

Krieges — dem Aufweis seiner integrativen Stimmungsfunktion —
schwicht er dessen Maflgabe. Abseits des Krieges zu denken
mochte daran teilhaben.

In diesem Horizont also wire der folgende Essay zu lesen. Er
verfahrt in neun miteinander verkniipften Reflexionen tiber die
Grundfaktoren des Krieges heute sowie in einer Abschlussrefle-
xion, die der allgemeinen Gesellschaftsfunktion dieser Faktoren
nachgeht. Sein Nachwort spricht dann den impliziten Antimilita-
rismus des Ganzen aus: um sich dem Ziel des Nachdenkens, dem

Frieden, anzunihern.'



l. Weltgeschichte

ie Weltgeschichte sei das Weltgericht, sagte Hegel." Eine zwei-

felhafte Gleichung. Seit zwei Jahren wird die europiische
Lage vom Krieg in der Ukraine bestimmt. Und mit Blick auf ihn
klingen Worte wie diese seltsam: «Herrlichkeit des individuellen
und des Volkslebens, Selbstindigkeit, Gliick und Ungliick der
Staaten und der Einzelnen haben in der Sphire der bewufSten
Wirklichkeit ihre bestimmte Bedeutung und Wert und finden da-
rin ihr Urteil und ihre, jedoch unvollkommene Gerechtigkeit. Die
Weltgeschichte fille aufler diesen Gesichtspunkten.»* Hier werden
Geschichtsprozesse tiber die Lebenslage der Menschen gestellt.
Diese besitzen keinen Rechtsgrund, gegen jene Prozesse Ein-
spruch zu erheben — ihre endlichen Perspektiven sind zu be-
schrinkt, um den Lauf der Dinge insgesamt beurteilen zu kon-
nen. Stattdessen spricht die Weltgeschichte das Urteil tiber Gliick
und Ungliick der Einzelnen: durch ihren nackten Verlauf und in
letzter Instanz.

All das kénnte auch den Krieg in der Ukraine betreften. Kriege
sind ja geschichtliche Vorginge. Und mehr noch: der Krieg in der
Ukraine erscheint nicht nur als ein Vorgang unter anderen. Man
erhebt ihn geradewegs zum weltgeschichtlichen Ereignis. Eine
«Zeitenwende» leite er ein, das «Ende einer Ara» zeige er an, eine
«epochale Verschiebung» nehme er vor? Die Formulierungen
sprechen fiir sich. Denn Epochen — das sind die Einheiten der gro-

Ben Geschichte; Aren — das sind deren inhaltliche Bestimmungen;



12

l. Weltgeschichte

Zeitenwenden — das sind die Umschlige einer Ara in eine andere.
Entsprechend steht der Ukrainekrieg fiir das Einsetzen eines
neuen Zeitalters. Er taktet die Weltgeschichte. Goethe schrieb im
Riickblick auf die Kanonade von Valmy: «Von hier und heute geht
eine neue Epoche der Weltgeschichte aus, und ihr konnt sagen,
ihr seid dabei gewesen.»* Den Krieg in der Ukraine als Zeiten-
wende zu bezeichnen beansprucht den goetheschen Stand.

Darum landen wir bei Hegels Gleichung. Als weltgeschichtli-
ches Ereignis scheint sich der Ukrainekrieg in sie einzuschreiben.
Doch das macht die Gleichung zweifelhaft. Denn der Krieg wiirde
dann jenen historischen Gang mitbestimmen, der tiber dem
Gliick und Ungliick der Staaten wie der Einzelnen, tiber der Herr-
lichkeit des individuellen wie des Volkslebens steht. Anders gesagt:
er wiirde zu den Rechtsmitteln des Weltgerichts gehoren, und sein
Verlauf und Ausgang wiirden ein Urteil fillen, gegen das die Be-
troffenen keinen Einspruch erheben kénnten. Gerade umgekehrt:
was mit ihnen geschieht, gewinne seinen Sinn als Moment jenes
Gerichtsverfahrens. Das ist der Skandal in Hegels Gleichung.
Kann die Versehrung, die den Menschen im Krieg widerfihrrt, tat-
sichlich als der Faktor einer Weltgeschichte verstanden werden,
deren Verlauf das letzte Wort hat: als Weltgeriche?

Gehen wir der Frage nach. Zunichst ist festzuhalten: Hegel war
ein Denker der Negativitit. Entsprechend war ihm deren verkor-
perte Version, das Leid, nicht fremd. Die Weltgeschichte als letzte
Instanz der menschlichen Angelegenheiten zu setzen bedeutet da-
her nicht: das Leid der Einzelnen verkennen. Allerdings bedeutet
es auch nicht: das Leid als solches stehen lassen. Stattdessen soll
die Negativitit, selbst in ihrer verkérperten, leidvollen Form, in-
nerhalb des geschichtlichen Gesamtzusammenhanges konstruktiv
mitarbeiten. Hegel: «[I]ndem wir die Geschichte als [...] Schlacht-
bank betrachten, auf welcher das Gliick der Volker, die Weisheit
der Staaten, und die Tugend der Individuen zum Opfer gebracht
worden, so entsteht dem Gedanken nothwendig auch die Frage,

wem, welchem Endzwecke diese ungeheuersten Opfer gebracht



Weltgeschichte

worden sind.»’ Thre Antwort erhilt diese Frage durch den Verweis
auf den historischen Gesamtzusammenhang. Dessen Lauf be-
durfte des Negativen in ihm — und darum geschah es, nicht im
Einzelnen, sondern im Ganzen, zu Recht.

Um das sagen zu konnen, muss man die Geschichte insgesamt
als verntinftige Geschichte begreifen. Daran lisst Hegel keinen
Zweifel. Er macht klar: «Die Weltgeschichte ist [...] nicht das
blofSe Gericht seiner Macht, d.i. die abstrakte und vernunftlose
Notwendigkeit eines blinden Schicksals, sondern [...] die aus dem
Begriffe nur seiner Freiheit notwendige Entwicklung der Mo-
mente der Vernunft und damit seines SelbstbewufStseins und sei-
ner Freiheit, — die Auslegung und Verwirklichung des allgemeinen
Geistes.»® Keineswegs also bildet die Schlachtbank der Geschichte
den Vollzug nackter Macht. Vielmehr gilt es zu erkennen, dass in
ihr das Bewusstsein von Freiheit sich gestaltet: etwas Verniinftiges.
Es besteht in der Verwirklichung des allgemeinen Geistes. Wird
das eingesehen, lisst sich auch das Unheil der Menschen integrie-
ren: als Faktor jener Verwirklichung.

In dieser Hinsicht erhilt das Leid seine historische Aufgabe.
Weltgeschichtliches Leid verneint nicht einfach das gliickliche Le-
ben. Stattdessen geht es iiber diese Verneinung hinaus, indem es
zu einem Zusammenhang beitrigt, der ein wachsendes Freiheits-
bewusstsein zur Folge hat. Um das zu erkennen, muss dieser Zu-
sammenhang ins Auge gefasst werden. Das bedeutet: man darf
nicht in Einzelperspektiven verharren, auch nicht in leidgetrink-
ten. Vielmehr braucht es den Blick aufs Ganze. Erst er erméoglicht
es, in den negativen Momenten deren positiven Beitrag zu erken-
nen. Eine solche Erkenntnis geschichtlicher Totalitit entziffert
den «Fortschritt im BewufStsein der Freiheit»” inmitten von Un-
heil und Leid.

Nun bedarf all das einer besonderen Formulierung. Man kann
sie «Abschluﬁgedanken»8 nennen: Gedanken, die das Ganze dar-

zustellen vermogen. Das Ganze der Geschichte aber ist nichts an-
deres als die — Weltgeschichte. Und jetzt schlief3t sich der Kreis.

13



14

l. Weltgeschichte

Hegels Gleichung, an der unsere Uberlegungen einsetzten, ent-
puppt sich als die Formulierung eines Abschlussgedankens. Das
heif$t: man muss die Weltgeschichte denken, um die Funktion des
historischen Leids zu begreifen, und umgekehrt wird dann, wenn
man diese Funktion begreift, die Weltgeschichte gedacht. Von der
Weltgeschichte als dem Weltgericht zu reden, bedeutet hiernach
nicht: gewisse Ereignisse rechtfertigen. Stattdessen bedeutet es:
Geschichtsprozesse in ihren Gesamtzusammenhang integrieren.
In solcher Integration riicken dann die «Herrlichkeit des individu-
ellen und des Volkslebens» sowie das «Gliick und Ungliick der
Staaten und der Einzelnen» in die zweite Linie. So negativ sie sind,
so wenig behalten sie das letzte Wort.

Das klingt gut. Werden so nicht die Geschichtsprozesse aus
ihrer Beliebigkeit herausgeholt und in einen Sinnzusammenhang
gebracht? Und lassen sich dadurch nicht Unheil und Leid — und
also auch der Krieg — verniinftig bewiltigen?

Allein, vor drei Dingen darf man die Augen nicht verschliefSen.
Erstens ist der Abschlussgedanke eines historischen Gesamtzu-
sammenhanges ein metaphysischer Gedanke. Er geht auf das ge-
schichtlich Absolute. Schliellich steht die Weltgeschichte unter
keinen historischen Bedingungen mehr — sie enthilt ja alle histo-
rischen Bedingungen in sich. Entsprechend bildet sie das Unbe-
dingte in geschichtlicher Gestalt. Darum beinhaltet die Integra-
tion des historischen Leids eine implizite Metaphysik. Man muss
fragen, welcher Art diese Metaphysik ist. Die Antwort darauf er-
gibt, zweitens: diese Metaphysik vergisst die Zukunft. Ein Ab-
schlussgedanke tiber Geschichtsprozesse kann nur bis zu seiner
eigenen Gegenwart reichen. Was zukiinftig sein wird, tiberschrei-
tet seine Reichweite. Dann aber denkt er in Wahrheit keinen his-
torischen Gesamtzusammenhang. Schlieflich besitzt die Weltge-
schichte im Ganzen drei Dimensionen: Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft. Das hatten bereits die Junghegelianer ihrem Meister
vorgeworfen: wer die Zukunft iibersieht, integriert die Geschichte

immer nur vorldufig.’ Ein vorldufiger Abschlussgedanke aber ist



Weltgeschichte

kein Abschlussgedanke. Er bleibt ein Provisorium. Und wieso
dann die von ihm dargestellte Weltgeschichte mehr als nur eine
vorldufige Epoche bilden soll, wird unklar.

Drittens schliefSlich besitzt diese Metaphysik der Geschichte
eine eigentiimliche Bestimmtheit. Sie versteckt sich direkt in der
Formel «die Weltgeschichte ist das Weltgericht». Die Formel
stammt aus Schillers Gedicht «Resignation».”” Und um Resigna-
tion geht es — freilich im strengen Sinn. Denn der Titel des Ge-
dichtes bemiiht die Frommigkeitsfigur einer resignatio ad infer-
num, einer Einwilligung in die eigene Verdammnis. Man glaubte:
lieber mit Christus in der Holle als ohne Christus im Himmel;
denn einen menschlichen Anspruch auf Erlosung, den gibt es
nicht. Hier steigerte sich die fromme Entsagung ins Extrem. Zwar
verrit diese Figur ein Fehlverstindnis christlicher Eschatologie.”
Aber fur unseren Zusammenhang bleibt: die Resignation gibt den
Anspruch auf Erlésung auf. Und genau das fithrte Hegel mit dem
Schillerzitat in das Geschichtsdenken ein. «Die Weltgeschichte ist
das Weltgericht» sagt: wir Menschen in unserer Geschichte miis-
sen auf Erlosung von der Geschichte verzichten. Wir unterliegen
der Geschichte, ohne dass es einen Gott gibe, demgegeniiber wir
den Anspruch erheben konnten, die Geschichtsprozesse in gliick-
licherer Weise zu lenken. Nur deshalb steht die Weltgeschichte
selber nicht mehr vor Gericht, sondern bildet es; nur deshalb
spricht sie — und nicht Gott — das héchste Recht tiber der Men-
schen Dinge.

Hieraus ergibt sich: Hegels Gleichung, die die Schlachtbank
der Geschichte als Arbeit am Freiheitsbewusstsein zu deuten
sucht, resigniert vor der Hoffnung, es gebe einen Gesichtspunkt
der Erlésung von der Schlachtbank. Was bleibt, ist die Entziffe-
rung geschichtlicher Gewalt als hilfreiches Ubel innerhalb einer
Weltgeschichte, die im Recht ist und deshalb Recht spricht.
Wer die Geschichte verniinftig betrachtet, erkennt diese Vernunft
in der Geschichte. Thr dient nicht zuletzt die Unvernunft des
Krieges.

I5



16

l. Weltgeschichte

Doch wie gesehen vermag die dazu notige Metaphysik nur vor-
laufige Abschlussgedanken zu denken — und also gar keine. Ent-
sprechend kann sie die Grundlage jener Resignation nicht liefern.
Stattdessen blast sie ihre Partialerfassung des Gegebenen, nimlich
ihre Erfassung der bisherigen Geschichte vom Standpunkt der
Gegenwart, zur Totalerfassung auf. Das schligt auf die Gleichung
von der Weltgeschichte als Weltgericht zuriick. In ihr maskieren
sich die historischen Gegebenheiten als Recht, und das Recht als
historische Gegebenheiten. Beides will ein und dasselbe sein, ohne
es zu sein. Denn kénnte nicht die Zukunft die bisherige Weltge-
schichte verurteilen? Das heif3t: die resignierende Metaphysik der
Geschichte verfehlt deren wahren Gesamtzusammenhang. Sonst
miisste sie die Zukunft zu erfassen suchen — was ihrer Resignation
gegeniiber dem Gesichtspunkt der Erlgsung zuwiderliefe.

So wird die Gleichung schal, und die Einheit von Geschichts-
prozessen und Recht zerbricht. Die Geschichte ldsst sich nicht
mehr als Gericht betrachten. Das hat eine eigentiimliche Folge:
die Einheit von Weltgeschichte und Weltgericht fillt in ihre zwei
Seiten auseinander. Entweder man setzt den Vorrang der Ge-
schichtsprozesse, oder man setzt den Vorrang des Rechts. Im ers-
ten Fall gerit die Geschichte zum blof§en Vollzug von Macht, im
zweiten Fall zum Exerzierfeld von Normen. Was aber wird dann
aus der weltgeschichtlichen Taktung des Ukrainekrieges — was
wird aus der Zeitenwende? Das Ergebnis ist klar: sie gerdt entwe-
der zum epochalen Machtkampf oder zur entscheidenden Durch-
setzung des Rechts.

Heute geschieht genau das. Die einen verstehen den Krieg als
Mittel zur Rechtsdurchsetzung gegen einen Unrechtsstaat, die an-
deren verstehen ihn als Sicherungs- und Verteidigungskampf
gegen Expansionsgeliiste. Die Theorie internationaler Beziehun-
gen nennt das den Gegensatz von «Idealismus» und «Realismus».
Vor Hegels weltgeschichtlichem Konzept zeigt sie unfreiwillig: wir
bewegen uns auf nachmetaphysischem Stand, hantierend mit den

Zersetzungselementen eines metaphysischen Denkens, ohne sie



Weltgeschichte

zu begreifen noch zu bewiltigen. Marx schrieb einmal: «Die Tra-
dition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf dem Gehirne
der Lebenden.»™ Im Fall des Zeitenwendekrieges ist es der Alp
einer geschichtlichen Totalitdt, deren Abschlussgedanke vor hun-
dertachtzig Jahren verendete. Unter seinem Druck beschwort man
eine epochale Verschiebung, ohne den Gesamtzusammenhang,
den solche Beschworung erfordert, noch denken zu konnen: un-
begriffenes Echo im Hohlraum der zerbrochenen Formel, die

Weltgeschichte sei das Weltgericht.

Mehr Informationen zu diesem und vielen weiteren
Biichern aus dem Verlag C.H.Beck finden Sie unter:
www.chbeck.de

7


https://www.chbeck.de/36288719
https://www.chbeck.de/

