Christoph Gellner

,Wo Sinn war, ist Suche”

Spielarten des Spirituellen
in der Gegenwartsliteratur

FREIBURG - BASEL - WIEN



MIX
Papier | Fordert
gute Waldnutzung
EWISSES?; FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2024
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © korkeng / shutterstock
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN 978-3-451-39847-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83457-8



Inhalt

1.

HINFUHRUNG
Wegmarken fiir eine postsdakulare Neuvermessung
der Gegenwartskultur

Das Spirituelle weit(er) denken: Verschiebungen im

religiosen Feld . . ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 13
Von Religion zu Spiritualitat .. ........... ... ... ... 13
Spielarten des Spirituellen in der Gegenwartsliteratur ... 16
Jetzt ist eher die Frage, was Glaube an sichist . ... ... .. 20
Der Himmel — eine ,Perspektiefe’ dariiber hinaus? . . . . .. 24

Tiefenresonanz: Schliissel zur Spiritualitdt in der Sprache der

Dichtung ... ... ... ... ... .. 27
Die Welt lesbar machen: Resonanzimpulse im Raum der
Literatur . ........ ... .. ... ... ... ... 30
Verortung im ritselhaften Da-Sein . . ... ...... .. .. . .. 35
Teilchen und Ganzes ... ................ ... ... ... 41
Sich der Gleichgiiltigkeit des Universums und der Natur
widersetzen .. ... ... ... 44
Okospirituelle Diskurse in zeitgendssischer Belletristik . . . 50
Neue Aktualitit und Brisanz christlicher Mystik . ... . .. 55
Die Suche nachdem Genug . .. .. ........... ... .. .. 59

Postsikulare Neuvermessung(en) der Gegenwartsliteratur 61



3.

ERSTER HAUPTTEIL
~Empfanglich sein ist alles”: Suchbewegungen,
die nach dem Ganzen fragen

~Gott wachst mit dem Kosmos”: Neukonstellationen der
Gottesfrage bei Klaus Merz, Erika Burkart und Hans Magnus
Enzensberger .. . ... ... ..

Gott mitten im Leben ... ... ... ... .. .. ... ... . ..
Riegelsprengende Poesie ... ......... ... ... . ... ...
Neuerdings ertappe ich mich dabei zu bewundern . . . . ..
Agnostische Schopfungsfrommigkeit ... ......... .. ..
Kurze Rekapitulation: Neue Sprechversuche ins Offene . .

~Man muss etwas anderes sehen konnen als das
Kanonisierte”: Peter Handkes Aufmerksamkeitskunst

Unterwegs zur Arbeit am Glick ... ......... ... ... ..
Anstiftungen zu neuem Schreiben: Nach-Ruf auf Gerhard
Meier . ....... ...
Denk nicht immer Himmelsvergleiche — sieh die Erde!
Texte einer anderen Lebenskunst ... ....... ... .. ...
Die Peripherie ist das Fruchtbare . .. ...... ... .. . ...
Andersspannendes Epos des tagtiglich Gegenwirtigen . . .
Reise in die innersten Bezirke heutigen Lebens . . . . . .. ..
Okospirituelle Gegendiskurse ... ... ... .. ... . .. ...
Eins ums andere entdecken, mit offenem Ende ... ... ..
Kurze Rekapitulation: Andacht des Alltags, Himmel der
Sprache . ... ... ... ... ...

“

»-+. €ine andere Welt, durchstromt von Licht und Energie”:

Brigitte Kronauers Epiphanien .. ... ... ... .. .. ...

Wortgewidsch des Alltags . ............. ... ... .. ...
Die Schopfung zittert von Samba .. ... ... ... ... .. ..
Pulsierendes Gewimmel im Sog des Lichts .. ....... ...
Wir wollen bezaubert werden, alle . ... ...... ... ... ..
Uber Existenzschabernack und Kulturschnickschnack
hinaus . . ... ... ...

Inhalt



Inhalt 7

Meditation des Daseins im Dialog mit Griinewalds

Altarwerk . ... ... ... 140
Himmelweite Sehnsucht .. ....... ... ... ... ... ... 143
Kurze Rekapitulation: Ahnende Gewihr eines verborgenen

Sinns .. ... 145

6. ... die Leuchtkraft der Welt wiederherstellen”:

Wortkunst von Angela Krau® . ... ... .. ... ... ... .. 146
Zwischen Leipzig, Amerika und Russland . ... ... ... .. 148
Sprache gewordene Weltresonanz .. ... ... ... ... . .. 153
Lebenskiinstlerschaft in einer zum Zerreiflen gespannten

Welt ... 157

Kurze Rekapitulation: Rezepturen zur Daseinsverwandlung 162

7. ,Mit der Natur eins werden”? Marion Poschmanns

Wahrnehmungsexerzitien .. ... ... .. ... ... ... ... .. 164
Dichtung als Medium bildbezogener Erkenntnis und

Geftuhlsarbeit . ... ... ... .. ... o 165
Ein Mann bricht aus und findet sich, indem er sich verliert 168
Auf den Spuren Matsuo Bashos zu den Kieferninseln . . .. 170
Mehr als ein komisch-skurriles Spiel mit Klischees . . . . . . 174
Korrespondenzen und Konvergenzen zwischen Ost und

West ... 176
Schule des Sehens ... ......... ... ... . .. ... ... ... 179
Kurze Rekapitulation: Anstiftung zur Kontemplation . . .. 185

8. ,Was Leben bedeutet und Tod“: Anne Weber und die Kraft

der Literatur zur Affirmation . ...... ... ... ... ... ... 186
Entzifferung der eigenen Familiengeschichte . ... ... ... 187
Eine Transzendenzgeschichte von heute . . ... ... ... ... 189
Uberzeitliche Liebe, ganz gegenwirtig ... .. ... ... .. .. 191
Gegen den Tod anerzdhlen . . ... ... ... ... ... .. . ... 194
Schelmisches Lebensweisheitsgleichnis . ... ........ ... 197

Kurze Rekapitulation: Wider das Tabu &sthetischer
Bejahung ... ... .. ... ... ... ... 201



Inhalt

ZWEITER HAUPTTEIL

,Im Dunkel des Todes erscheint unser Leben im rechten Licht":

9.

10.

11.

12.

Sterbe-, Todes- und Jenseitsreferenzen

~Der Spiegel, in dem sich das Leben abhebt”: Monika Maron,
Sibylle Lewitscharoff, Thomas Hiirlimann und Markus Orths

fabulieren ... ... ... 205
Uber Endlichkeit, Tod und Jenseits schreiben . . . ... . . .. 207
Traumbhafte Zwischenspiele .. ........... .. .. ... ... 210
Von oben gesehen ... ... .. ... .. .. ... 213
Auf die andere Seite . . .. ... ... 219
So nah wohnt das Heilige beim Komischen ....... .. .. 226

Kurze Rekapitulation: Ahnendes Staunen, was uns noch blitht 232

~Leben ist nicht schliissig”: Robert Gernhardts, Christoph

Schlingensiefs und Wolfgang Herrndorfs letzte Biicher ... 234
Ein Reim aufden Tod? .. ... ... .. ... ... ... ... .. 235
Die Wunde des Leben-Wollens und Sterben-Miissens ... 240
Gib mir ein Jahr, Herrgott, an den ich nicht glaube . . . .. 246

Kurze Rekapitulation: Das eigene Sterben thematisieren . 253

»... und dann tberfallt mich die Scham”: Stimmen der

Kranken und der Gesunden bei Ruth Schweikert ... ... .. 254
Tagewie Hunde . . . ... ... ... .. ... ... ... .. .. 255
Mein sind die Jahre nicht . ... ...... ... ... ... ... .. 258
Kurze Rekapitulation: Die Kiirze unseres Lebens als
Betrachtungspunkt . ... ... ... ... ... ... .. .. .. ... 260

,Als ware das zu finden, was fehlt”: Urs Faes erzahlt,

was Leben ausmacht .. ... ... . ... ... 262
Man iiberlebt die Welt nur mit Geschichten . . . .. ... . .. 262
Wie wenig wir sind, betrachten wir die Sterne ... ... ... 264
Aufmerksam fir die menschliche Fragilitit ... ... ... .. 267
Zwischen Liebe und Tod alles offen . ... ..... ... ... .. 270

Kurze Rekapitulation: Archidologie und Utopie ........ 275



Inhalt

13.

14.

»--- als hdtte die Bewegung dorthin kein Ende”:
Ilse Helbich meditiert das {ibergangliche Hiersein ... ...

Sich-Sammeln im Zwischenland .. ...... .. ... ... . ..
Durchléssig fiir eine andere Sphiare ... ... ... ... .. . ..
In der Frage leben, ohne sie zu losen .. ...... ... .. ...
Kurze Rekapitulation: Verschmelzungen mit etwas
Groflerem .. ... ...

+Alle Dinge, die groRer sind als wir, brauchen eine
Geschichte”: Adolf Muschgs lebensstaunendes Alterswerk .

Wir miissen viel leichter werden ... ... ..... ... ... ..
Es gibt nicht nur Leben und Tod, es gibt etwas Drittes . . .
Staunen iiber den Aufwand, den das Leben betreibt . . . . .
Am Leben ist noch immer mehr Kunst, als wir fassen
koénnen ... ...
Was kein Ende nimmt . .. ....... . ... ... ... ... ..
Kurze Rekapitulation: Let it be — laf$ gut sein, was ist . . . .

STATT EINES EPILOGS

+Alle Geschichten gehdren irgendwie zusammen® oder
Der schier endlose Erzdhlreigen des Lebens ... ... ... ..

Judith Kuckarts Café der Unsichtbaren ..............
Menschen hinterm Sorgentelefon . . .. ........ ... .. ..
Endlosschleife Gott . ............ ... ... ... ... ...
Literatur- und kulturanthropologische Fundierungen . ..
Spirituelle Supernova . . .. ... ...
Ein Tier mit Vernunft und einem Herzen, das dichtet . . .
Warum (nur) Menschen erzidhlen und dichten . . . . ... ..
Unzidhlige Varianten einer Poesie der Suche . ... .. ... ..

BIBLIOGRAFIE . . . . ... .. . . . .. ...

1. Primirliteratur . . . ... . ... ... ...
2. Sekundirliteratur . . ... ... ... ... ...

277

277
279
282

283

284

285
289
291

294
298
301






HINFUHRUNG
Wegmarken fiir eine postsakulare
Neuvermessung der Gegenwartskultur






13

1. Das Spirituelle weit(er) denken: Verschiebungen im
religiosen Feld

»Die religionskulturelle Grammatik gegenwirtiger westlicher Gesell-
schaften hat sich weiter verdndert®, umschrieb Helmut Zander jingst
in der Herder Korrespondenz ,,die nichste Stufe der Sikularisierung
(Zander 2023, 36). Dazu gehort die von der religionssoziologischen
Forschung beobachtete Suche nach individueller spiritueller Erfah-
rung, die sich weithin auflerhalb des institutionell Vorgegebenen
christlicher Kirchen bewegt: ,,An die Stelle verfasster Religion trete
eine individuelle Suche nach Spiritualitit, bei der sich die Grenzen
zwischen Religiosem und Nicht-Religiosem auflosten®, resiimiert Sa-
bine Hermisson die zahlreichen Veréffentlichungen und Studien zu
diesem Thema (Hermisson/Rothgangel 2016, 14). Zu Recht betont
Andreas Nehring, dass Spiritualitét ,als ein Diskursphinomen auf-
gefasst werden sollte, und streicht die kulturhermeneutische Ein-
sicht heraus, ,,dass Spiritualitit zu einem Leitbegriff fiir die Sehnsucht
nach Tiefendimensionen des Lebens angesichts des Bedeutungsver-
lustes der Kirchen geworden ist* (Nehring 2022, 51).

Von Religion zu Spiritualitdt

»Spiritualitit ist keineswegs ein Modebegriff. Es handelt sich viel-
mehr um einen Topos, mit dem die Veridnderungen des religiosen
Feldes geordnet werden®, unterstreicht Hubert Knoblauch, der da-
rin eine ,Entgrenzung®, eine ,,Ausweitung der Subjektivierung der
Religion“ (Knoblauch 2012, 247) ausmacht. Auch fiir Christoph Bo-
chinger ist die Konjunktur des Begriffs Spiritualitit ,,als Hinweis da-
rauf zu deuten, dass es zu einer Verselbstindigung der subjektiven
Seite von Religion gekommen ist“ (Bochinger 2009, 158), die sich
zunehmend von traditionell-religidsen, insbesondere kirchlich-in-
stitutionell vermittelten Symbolsystemen ablost. In der Tat ist Spiri-
tualitit zu einem Schlisselwort der religiosen Gegenwartskultur ge-
worden, zu einem vieldeutigen Alternativbegriff fiir Religion, der
dafiirsteht, dass die Wirklichkeit im Vorhandenen nicht aufgeht.



14 Wegmarken fiir eine postsakulare Neuvermessung der Gegenwartskultur

Fiir alles, was die materialistisch-rationalistisch verengte Sicht des
Lebendigen, die Welt des Sekundiren, des blofy Funktionalen und
Verzweckten sprengt. Wie ldsst sich ein solches Dariiberhinaus be-
nennen? ,Is that all there is?“ fithrt die Literaturwissenschaftlerin
Silke Horstkotte in ihrer Analyse postsidkularer Poetiken den kana-
dischen Sozialphilosophen Charles Taylor an, der die amerikanische
Sangerin Peggy Lee zitiert, um mit ihrem pointierten Song das Un-
behagen an der Immanenz zu benennen (Horstkotte 2013, 73; Taylor
2012, 527). Ein religioser Deutungsrahmen spielt dabei oft keine
Rolle, ja, der Kern der mit Spiritualitdt bezeichneten breitgestreuten
Phinomene besteht darin, dass in ihnen die ,,Grenze zwischen reli-
gios und nicht-religios [...] iberschritten (Knoblauch 2017, 236)
wird. Von daher kénnen sich auch Atheisten und Agnostiker als spi-
rituell bezeichnen, man spricht von einer Mystik bzw. Spiritualitit
ohne Gott (Hoff 2015). Fiir viele, die sich ,,noch als spirituell be-
zeichnen, aber nicht mehr als religios“, beobachtet Detlef Pollack,
»ist die Rede von der Spiritualitit nur ein Ausdruck dafiir, dass sie
sich zwar nicht als areligios verstehen wollen, mit Religion indes
kaum noch etwas sie personlich Betreffendes verbinden“ (Pollack
2021, 13). Man sollte mit den Begriffen vorsichtig sein, verwenden
doch auch die Kirchen den Begriff Spiritualitit. Gerd Pickel, Yvonne
Jaeckel und Alexander Yendell unterscheiden die Typen ,Individuell
Religiose®, ,Spirituell Aufgeschlossene®, ,Areligiose und ,Atheis-
ten® (Pickel 2019).

Folgt man dem Religionssoziologen Michael N. Ebertz, so ver-
dankt ,Spiritualitit® seine Karriere dem ,Abbrockeln der klaren
Grenzen des religiosen Feldes“ alter Art (Ebertz 2005, 196), was zu
»dessen Entgrenzung, d. h. dessen Auflosung hin zu anderen Fel-
dern® fithrt (Ebertz 2020, 54). Die Folge? ,Mit Spiritualitit — das
ist ein Vorteil dieses Wortes — steht ein verbaler Platzhalter fiir die
Bezugnahme auf Transzendentes bereit, ohne dass sein Gebrauch
dazu zwingt, sich dogmatisch oder institutionell festzulegen, sich
zu binden, sich gemeinschaftlich zu bekennen® (ebd., 56), nicht we-
nige Zeitgenossen verbinden ,,Religion“ mit ,,Dogmatik und Ortho-
doxie“, die sie scheuen oder ablehnen. Gerade in seiner Unschirfe
liegt ein Mehrwert, eroffnet diese Offen- und Vagheit doch einen
Freiraum individueller, auch a- oder transreligiéser spiritueller
Suchbewegungen zur Artikulation und Erkundung personlich er-



Das Spirituelle weit(er) denken: Verschiebungen im religiosen Feld 15

fahrener Kontingenz bzw. Transzendenz (Streib/Keller 2015, 245¢.).
Empirische Daten belegen die ,,Verschiebung von einer am christli-
chen Gott orientierten traditionalen Religiositdt hin zu einer Spiri-
tualitidt mit verfliissigten Transzendenzvorstellungen® (Pollack 2021,
12). Das Fazit des renommierten Berliner Religionssoziologen Hu-
bert Knoblauch? ,Gerade weil sie diese personliche Dimension so
betont, ist Spiritualitit in einer rasanten Weise in den letzten Jahren
auf einer globalen Ebene in die Alltagssprache eingegangen und sie
hat sich uniibersehbar, aber auch nicht mehr markiert in der All-
tagskultur auch westlicher Gesellschaften eingenistet.” (Knoblauch
2017, 236)

Das aber heisst: ,Spiritualitdt® ist langst nicht blof3 eine alterna-
tivreligios-esoterische Gegen- oder Kontrastkategorie zu kirchlich
organisierter Religiositit und traditioneller Frommigkeit, vielmehr
»in die Mitte der Gesellschaft gertickt® (Baier 2022, 31), wie im zeit-
zeichen-Themenschwerpunkt ,,Spiritualitit — Leben unter freiem
Himmel“ vom Mirz 2022 zu lesen war. Die jiingste Schweizer Studie
Religion, Spiritualitidt und Sdikularitit im gesellschaftlichen Wandel
betont, ,,dass die Assoziation des Begriffs ,spirituell® mit ,esoterisch’
zu einer Verkiirzung® (Stolz 2022, 60) fiihrt. ,,Spiritualitit ist ein in
der sozialen Realitit sehr vielschichtig verwendetet Begriff, er
Skommt auch in den christlichen Kirchen, bei distanzierten
Christ:innen und sogar bei sikular orientierten Menschen vor*
(ebd., 184). Ein kaum weniger aufschlussreiches Ergebnis der Erfor-
schung von Religionstrends in der Schweiz ist, dass ,,das Wort ,religi-
os nicht mehr im Trend“ liege, ,,vor allem nicht bei den jiingeren
Generationen, die es als veraltet ansehen und oft negativ konno-
tieren im Zusammenhang mit institutionalisierter, strenger, kon-
servativer Tradition“ (ebd., 61). Nirgendwo wird diese jiingste
Verschiebung im religiosen Feld vielleicht deutlicher als im Gesund-
heitsbereich, wo man sich heute professionsiibergreifend (und nicht
immer konfliktfrei) um Spiritual Care bemiiht: ,Innerhalb der ge-
sundheitsbezogenen Lebensqualititsforschung wurden und werden
die Begriffe ,Spiritualitdt’ und ,Religiositit® zwar auch synonym ge-
braucht, jedoch wird inzwischen — speziell von US-amerikanischen
Autoren aus Pflegewissenschaften, Gerontologie und Palliativ-
medizin — iiberwiegend die Bezeichnung ,Spiritualitit® bevorzugt.
Dabei wird Spiritualitdt als breiteres und Religiositit tibergeord-



16 Wegmarken fiir eine postsakulare Neuvermessung der Gegenwartskultur

netes Konzept aufgefasst (Grom 2009, 14), bilanziert der Mediziner
und Psychologe Christian Zwingmann.

Spielarten des Spirituellen in der Gegenwartsliteratur

»Dass Spiritualitit nun nicht mehr als eine Dimension von Religion
verstanden wird, sondern eher Religion als eine Dimension von Spi-
ritualitat®, wertet Ulrike Irrgang theologisch als ,ein Zeichen der
Zeit®, das Fragen der Deutung aufwirft wie diese: ,,Sind die auf3er-
institutionellen Formen fluider Spiritualitit eher als Symptome der
postmodernen Verfliissigung von Religiositit, als Teil des Schwun-
des der Groflen Erzahlungen zu deuten? Oder bergen gerade die
,areligiosen Formen gegenwirtiger Spiritualitit Ressourcen, die
dem christlichen Glauben in oder jenseits der Postmoderne neue In-
terpretations- und Erfahrungsriume eroffnen konnen?“ (Irrgang
2023, 298 u. 295) Heuristisch-hermeneutisch erfordern die neuen
Gesichter des Religios-Spirituellen zunichst und vor allem zeit-
und kultursensible Blickerweiterungen iiber hergebrachte Such- und
Beschreibungsmuster, Deute- und Einordnungsschemata im For-
schungsfeld von Theologie und Literatur hinaus. Eine erste Explora-
tion habe ich 2013 mit meiner Studie, ... nach oben offen‘. Literatur
und Spiritualitit — zeitgendssische Profile vorgelegt. Von germanisti-
scher Seite wurde sie in Martin Stobbes Untersuchung Postsikular
erzihlen daftr gelobt, dass sie sich ,am profiliertesten mit dem de-
zidiert religionssoziologischen Problem einer Transformation des
Religiésen auseinandersetzt“ (Stobbe 2018, 7).

Die deutschsprachige Gegenwartsliteratur, so meine Zwischen-
bilanz, bietet hochinteressante Anstosse und Befunde, das Spiri-
tuelle — tiber das christlich-kirchliche Spektrum hinaus — der sich
verdndernden religionskulturellen Grammatik westlicher Gesell-
schaften Rechnung tragend weit(er) zu denken. Ein Blick in die Ge-
genwartsliteratur fordert sowohl bei religios ungebundenen Au-
tor:innen wie bei solchen mit erkennbar christlichem Hintergrund
ganz eigenstandige, zeitdiagnostisch aufschlussreiche Spielarten des
Spirituellen zu Tage, die sich zumeist auflerhalb kirchlicher Zusam-
menhinge duflern. Nicht linger steht also die Polaritit zwischen si-
kularistischer Religionsvergleichgiiltigung und christlichem Gottes-



Das Spirituelle weit(er) denken: Verschiebungen im religiosen Feld 17

glauben im Vordergrund, tradierter Kirchenglaube auf der einen,
moderner Atheismus auf der anderen Seite. Das aber heisst: ,,Es
steht nicht langer die Polaritit konkurrierender Weltanschauungen
im Zentrum, sondern das, was sich zwischen diesen Polen ereignet.
(Garhammer/Spielberg 2012, 615) Dabei folge ich Bochingers und
Knoblauchs Argumentation, von Religion kénne man nur im Zu-
sammenhang mit einer (wie auch immer gearteten) kollektiven Ver-
bindlichkeit sprechen, d. h. eines affirmativen Bezugs auf spezifisch
religiose Deutungen, die die Erfahrungstradition einer bestimmten
Religionsgemeinschaft bilden, andernfalls spricht man besser von
Spiritualitdt. Von daher ist eine Aussage wie ,,Die Kultur der Gegen-
wart ist voller Religion“ (Johann Hinrich Claussen) zumindest
missverstandlich.

Die von mir geforderte Blickausweitung ist zu sehen im grofleren
Kontext einer neuen Aufmerksambkeit fiir Religios-Spirituelles: Gerade
im Raum der Gegenwartsliteratur lasst sich seit den 1990er Jahren
eine neue plurale Prisenz des Religios-Spirituellen beobachten.
Eine Renaissance von Religion lésst sich daraus m. E. nicht ableiten,
»es geht um neue literarische Anndherungen in verdndertem Kon-
text® (Langenhorst 2014, 340). Mit Bezug auf Jiirgen Habermas
kann man von einem ,postsikularen Bewusstseinswandel in der
Wahrnehmung von Religion(en) reden, der jedoch nicht ,,als Umkehr
sikularer Tendenzen® zu verstehen ist, vielmehr als ein ,,verindertes
Selbstverstindnis der weitgehend sikularisierten Gesellschaften
Westeuropas“ (Casanova 2015, 17). Hans-Joachim Hohn spricht
von einer paradoxen Gleichzeitigkeit von Verschwinden und Fort-
bestand des Religiésen und kennzeichnet die Signatur der Zeit als
postreligios und zugleich postsikular (Hohn 2007), Ulrike Irrgang
fasst das in die Formel einer ,,Dialektik von Sikularisierung und De-
Sdkularisierung® (Irrgang 2023, 294). Den von Georg Langenhorst
geltend gemachten ,gleich doppelten religious turn sowohl in der
deutschsprachigen Literatur als auch den Literaturwissenschaften
(Langenhorst 2020, 8) wird man ohne die empirischen Belege fiir
eine fortschreitende Transformation der Religionslandschaft nicht
hinreichend differenziert kontextualisieren kénnen und dabei den
Trend zum areligios-individualisierten Spirituellen, mithin ,den
Trend von sikularer Spiritualitit und Sinnsuche“ (Pollack 2021,
11) nicht ausblenden diirfen. Diese auflerkirchlich-nichtreligioser



18 Wegmarken fiir eine postsakulare Neuvermessung der Gegenwartskultur

Spiritualitit erwachsenden neuen literarischen Anniherungen und
Sprechversuche verdienen es, offen und neugierig wahrgenommen
und erschlossen zu werden als kreative Spiegelungen der spirituellen
Pluralitit der Gegenwart.

Bevor dieser Ansatz kultursoziologisch im Sinne einer Diskurs-
verschrainkung von Theologie und Kulturwissenschaften (Gellner
2023) mit Hartmut Rosas Resonanztheorie vertieft wird, um in
diesem Buch auf erweiterter Textbasis mit neuen Autorinnen und
Autoren markante Spielarten des Spirituellen bis in die jiingste Ge-
genwart zu erschlieflen, lohnt es sich schlaglichtartig die hier um-
rissenen religids-spirituellen Verschiebungen im literarischen Feld
anhand einiger ,Miisterchen‘ aus meiner Studie von 2013 zu kon-
kretisieren. Schon damals machte ich auf kritische Absatzbewegun-
gen gegeniiber Esoterik und Instant- bzw. Wellness-Spiritualitit
sowie Kritik an modisch-konsumistischen Aneignungen 6stlich-
asiatischer Religiositit wie des Zen-Buddhismus in der Gegenwarts-
literatur aufmerksam. Bei so verschiedenen Autor:innen wie Hugo
Loetscher, Markus Werner, Martin Walser, Arnold Stadler und
Hanns-Josef Ortheil sowie Dieter Wellershoff und Ulrike Draesner
stolen wir gestalterisch wie auch inhaltlich-thematisch auf ganz un-
terschiedliche, eigenstindige, zeitdiagnostisch tberaus aufschluss-
reiche Spielarten des Spirituellen.

»Es war einmal ein Credo, das mit ,Credo in unum deum’ begann,
mit dem Glauben an den einen und einzigen Gott. Was aber, wenn
ich ein solches Credo nicht mehr spreche? Beginnt dann eine Cre-
do-lose, eine Glauben-lose Zeit? Oder trat an Stelle des einstigen
Credos ein anderes?“, tiberlegt der Ziircher Diasporakatholik Hugo
Loetscher (1929-2009) auf der Kanzel des reformierten Grofimiins-
ters, wo er zum Abschluss einer Lehrveranstaltung tiber Literatur
und Homiletik die Predigt hielt. ,,Dieses neue Credo basiert nicht
auf Offenbartem. Es geht von dem aus, was ich als conditio humana
erlebe, als unsere menschliche Bedingtheit. Da steht am Beginn mei-
ne Irritation, dass wir ungefragt auf die Welt kommen.“ (Loetscher
2009, 379). Dieses Ungefragte unserer Menschenexistenz bildet das
verstérende Zentrum von Loetschers Bilanz- und Vermichtnisbuch
War meine Zeit meine Zeit (2009), das kaum zufillig die Metapher
von der ,,Geburt als einer Reise, die von mir nicht gebucht worden
ist“ (ebd., 83), bemiiht. Doch selbst wenn wir willkommen geheif3en



Das Spirituelle weit(er) denken: Verschiebungen im religiosen Feld 19

werden, stehe unsere Ankunft in dieser Welt in einer ,paradoxen
Spannweite: Im gleichen Maf3e, wie wir Opfer von Bedingtheiten
werden, fiir die wir nichts kénnen, werden wir Profiteure von Be-
dingungen, zu denen wir nichts beigetragen haben.“ (ebd., 380)

»Ich liebe dich®, das heif3t fir mich: ,Ich will, dass es dich gibt.
Aus zwei Ungefragten wird Notwendigkeit. Jeder will, dass es den
andern gibt“ (ebd., 195), spitzt Loetscher im berithrenden Kapitel
tiber die Homosexualitit zu, zu der der Schweizer Autor sich genau
in der Mitte des Buches freimiitig bekennt. ,Dass es diese Welt
gibt“, wolle er allein schon darum, ,dass es die gibt, die ich liebe®,
verdeutlicht Loetscher am Schluss: Liebe kann niemals ohne die An-
deren existieren, Liebe will nicht nur das eigene Sein, sondern auch
das der Anderen. ,,Auch wenn mir die Argumente zugunsten dieser
Welt schwerfallen. Fines bleibt, sie zu lieben, da ich fiir die Liebe
keiner Begriindung bedarf — alle Ungeheuerlichkeiten und jeden
Wahnsinn vor Augen, ertragbar dank einer Zuneigung, die unbe-
lehrbar ist. Es sind die Fiifle, die den Boden erfinden. Aus einer un-
gefragten Welt eine gefragte machen.“ (ebd., 408f.)

Wir sind da. Aber wir haben uns nicht selbst ins Dasein gebracht.
Ja, der Ursprung unseres Daseins ist uns ebenso uneinholbar entzo-
gen wie der Anfang der Welt: Keiner hat die irritierende Frage nach
dem zwiespiltigen Grund des Daseins erzdhlerisch radikaler zuge-
spitzt als Markus Werner (1944-2016) in seinem Roman Festland
(1996). Was Julia von ihrem fiir sie bis ins Erwachsenenalter unbe-
kannt gebliebenen Vater, den die Grofleltern absichtsvoll von ihr
fernhielten, eines Tages zu horen bekommt, macht bewusst, an
welch diinnem Faden unser Leben hingt. Zugleich stiftet es eine tie-
fe Nahe zwischen Vater und Tochter: Sie ist ein Kind der Liebe und
eines geplatzten Kondoms — der Tolpatschigkeit ihres unbedarften
jungen Vaters hat Julia ihre Existenz zu verdanken. Doch ist das
nur der Anfang jener Haltlosigkeiten, die offensichtlich die Existenz
ausmachen: ,Diinnes Eis: So 1d3t sich das Gefiihl beschreiben. Oder:
Ich hinge an einem Faden [...] Miiflte nicht jedes Geschopf, das
auch nur einen Bruchteil der Umstinde und Ursachen seiner Ent-
stehung tberblickt, in einen Schwindelzustand geraten? Ist Gleich-
gewicht nur ein Symptom der Ahnungslosigkeit? (Werner 1998,
136), iiberlegt die junge Frau. ,Konnte es sein®, gibt ihr Vater zu
bedenken, ,daf} die phantasiedarmsten Menschen am zufriedensten



20 Wegmarken fiir eine postsakulare Neuvermessung der Gegenwartskultur

sind mit der Welt und sich infolgedessen am tiichtigsten in ihr be-
wegen?“ (ebd., 59).

Jetzt ist eher die Frage, was Glaube an sich ist

Es sei ,eine eher ungliickliche Entwicklung, dass Religion etwas ge-
worden ist, das nicht mehr ohne Kirchliches gedacht wird“ (Walser
2012, 32), streicht Martin Walser (1927-2023) in seinem Essay Uber
Rechtfertigung. Eine Versuchung (2012) kritisch heraus und betont
den elementaren Lebensglauben eines jeden Menschen: das Ver-
mogen, Vertrauen ins Leben zu investieren, dem Leben Kredit zu
geben. ,,Wir glauben mehr, als wir wissen®, lautet der Kernsatz von
Walsers im katholischen Milieu seiner oberschwibisch-barocken
Herkunftswelt spielenden Glaubensroman Muttersohn (2011),
»Glauben ist eine Fihigkeit. Eine Begabung. Eine Kraft.“ (Walser
2011, 328f.) Warum? ,,Glauben heif3t, Berge besteigen, die es nicht
gibt. Musik gibe es ja auch nicht, wenn man sie nicht machte. Glau-
ben, was nicht ist, dass es sei. Ohne das Geglaubte wire die Welt
immer noch wiist und leer®, lisst der damals 84 -jahrige Autor sei-
nen Helden Augustin Feinlein, Chefarzt eines Psychiatrischen Lan-
deskrankenhauses, Orgel- und Reliquienliebhaber, sagen. Ja, ,Glau-
ben und Unglauben seien kein Gegensatz, sondern ein Vorgang, eine
Bewegung, die nicht authéren diirfe“ (ebd., 316). Dabei geht es
Walser nicht um den, vielmehr das Glauben, nicht um ein ,Fiir-
Wahr-Halten® von Inhalten des Glaubens kirchlicher Dogmatik,
sondern um etwas viel Tieferes, Individuelles, Spirituelles — das Eng-
lische mit seiner Unterscheidung von belief im Sinne inhaltlicher
Uberzeugungen und faith im Sinne eines personlich-existentiellen
Glaubensakts ist da praziser als das Deutsche. Ganz elementar geht
es Walser um das Glauben(koénnen) als einem menschlichen Grund-
vermogen im Sinne von Lebensvertrauen, ja, als eine kontrafak-
tische Produktivkraft des Menschen, mit einem Wort: um ,eine
Ausdrucksart® wie ,Literatur, Musik, Malerei“ (Walser 2012, 32).
»Warum brauchen wir Musik? Weil Musik mehr will als ist.“ (Walser
2011, 419) ,,Das, was man Lieben heif$t und Glaubenkénnen®, ver-
deutlicht Walser im Blick auf den charismatischen Krankenpfleger
Anton Percy Schlugen, die kaum 30 -jahrige Parzival- und Jesusnahe



Das Spirituelle weit(er) denken: Verschiebungen im religiosen Feld 21

Titelfigur seines Muttersohn-Romans, einen autobiographischen
Schmerzpunkt seiner eigenen religiosen Herkunft und Erziehung,
»das ist auf jeden Fall eine Verhinderung der Herrschaft der Angst
iiber den Menschen.” (Mackensen 2010)

In einem Interview bringt der Nichttheologe Walser seine Vision
eines ,,Lebens ohne Grund“ (Walser 2011, 467) ausdriicklich in Ver-
bindung zur Rechtfertigung, einen zentralen Begriff christlicher
Theologie: ,,Alles, was im Roman Muttersohn passiert, konnte man
eine Tangente nennen an die Sphire, an der Rechtfertigung daheim
ist oder stattfindet (Heidemann 2012). Bei der Figur des gniddigen
Gottes geht es Walser also primidr um die befreiende Vision eines
nichtregressiven Lebensvertrauens, eines Glaubens als vorbehaltlo-
ses ,Seindiirfen, wie wir sind. Jetzt. In diesem Augenblick. Angstlos.
Alle.“ (Walser 2011, 168) Zugleich insistiert sein Grofessay ,,Uber
Rechtfertigung. Eine Versuchung“ (2012), in dessen Zentrum Fried-
rich Nietzsche und Karl Barth stehen und weitere Autoren zitiert
werden, die wie Luther, Calvin und Kierkegaard der reformatori-
schen Tradition entstammen, auf Gott als einer Leerstelle und wei-
gert sich, sie durch Ersatzgroflen wie Arbeit, Bildung, Leistung,
Macht, Genuss auszufiillen: ,,Wer sagt, es gebe Gott nicht, und nicht
dazusagen kann, dass Gott fehlt und wie er fehlt, der hat keine Ah-
nung“, weist Walser sakularistische Borniertheiten eines banalen
Gewohnheitsatheismus zuriick. Gewiss, er konnte nicht beweisen,
dass es Gott gibt. ,Aber dass es nicht gentigt zu sagen, Gott gebe es
nicht, ahne ich.“ (Walser 2012, 33) Ja, Walser wird in seiner Streit-
schrift direkt konfessorisch: ,,Wenn ich von einem Atheisten, und sei
es von einem ,bekennenden’, hore, dass es Gott nicht gebe, fillt mir
ein: Aber er fehlt. Mir. Wenn ich gefragt werde, wie das bei mir sei
mit dem Schreiben, sage ich meistens: Mir fillt ein, was mir fehlt.
Oder ich sage: Meine Muse ist der Mangel.“ (ebd., 81)

In dem, was fehlt, griinden fir Walser Religion und Dichtung.
Scharf wendet er sich deswegen gegen die verharmlosende Selbst-
geniigsamkeit des zeitgenossischen Trivialatheismus: ,In der Welt
der Atheisten hat doch die Leere keinen Platz. Leere gibt es nur dort,
wo Gott fehlt. Und wo er dann durch keinen -ismus ersetzt wird.
Eine Welt ohne Leere ist eine zu arme Welt.“ (ebd., 98) Selbstzufrie-
denheit statt Gottvermissen gibt es fiir Walser auch auf Seiten der
Kirchen, die sich in biirgerlich-religioser Vergemiitlichung einge-



22 Wegmarken fiir eine postsakulare Neuvermessung der Gegenwartskultur

richtet hitten. Glaube und Unglaube seien keine Gegensitze, viel-
mehr ein Vorgang, eine Bewegung, die nicht authoren diirfe. Dazu
notiert er sich einen Satz von Nietzsche: ,,,Der gliubige Mensch ist
der Gegensatz des religiosen Menschen und verbindet ihn mit ei-
ner ebenso pointierten Aussage von Karl Barth: ,,,Glaube ist fiir alle
der gleiche Sprung ins Leere. Er ist allen moglich, weil er allen gleich
unmoglich ist.° Beide sind eben Pfarrersohne. Ich brauche beide.
(ebd., 56f.)

Eine fiir den spaten Walser hochst aufschlussreiche Aulerung gab
meinem Buch von 2013 den Titel: ,,Ich bin nach oben offen, be-
kannte er bei einem Panel mit dem Schweizer Kardinal Kurt Koch
zum Thema Glaube im Rahmen des Lucerne Festival 2012 und pri-
zisierte sogleich diese ,Richtungsangabe nach oben®: ,Da kommt
mehr hinaus als herein.“ Sein in der NZZ abgedrucktes personliches
Statement ,,Umgang mit Unsiglichem. ,Gott wire natiirlich prima‘ —
einige Uberlegungen zum Thema Glaube“ miindet in einem spiritu-
ell bemerkenswerten Schlussakkord, der die von ihm behauptete
Nihe von Literatur/Kunst und Religion eindringlich zum Klingen
bringt: ,es gibt Zustinde, in denen die Abwesenheit von Rechtfer-
tigung weniger spiirbar ist. Das Erlebnis, dass etwas schon ist. Etwas
schon zu finden, ist mehr als ein Ersatz fiir das, was fehlt. Es ist eine
mich tibersteigende Fahigkeit, dass ich etwas schon finden kann. Nie
bist du so wenig allein, wie wenn du etwas schon findest. Solange du
etwas schon findest, bist du erldst. Erlost von Dir. Und nachher, als
Gewesenes, bleibt Sehnsucht. Das ist der Mangel in Reinkultur.
Sehnsucht ist der korperliche Ausdruck fur das, was uns fehlt. Also
leichthin gesagt: Wenn es Gott gibe, gidbe es keine Sehnsucht. Und
Luther sagt ganz genau, dass eine Sehnsucht, wenn sie nur gross ge-
nug ist, schon nach Erfiillung schmeckt.“ (Walser 2012a)

»Auch der Unglaube ist nur ein Glaube“: das ist ein augenéffnen-
der Satz, der im Denken und Schreiben Arnold Stadlers (¥*1954) ,in
unterschiedlichen Zusammenhingen durchgespielt wird“ (Tiick
2015, 7). In seinem Sehnsuchtsbuch Salvatore (2008), dem mit Hilfe
von Pier Paolo Pasolinis kongenialem Christusfilm Il Vangelio secon-
do Matteo (1964) eine eigenwillig poetische Vergegenwirtigung Jesu
gelingt, gibt es fiir das ,,Verlangen® seines Protagonisten Salvatore
»hach dem ganz Anderen — ,,als wire dies der neue Name fiir Gott*
(Stadler 2008, 43) — ,in den sogenannten Kirchen keinen Platz.



