
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Die Mitzwot (Gebote) von HaShem (G-tt) 

 

 

 

 

Sein Wille ist sein Gebot. 

Sein Gebot ist sein Gesetz. 

 

 

 

 

Gelobt sei sein Name und erhoben sein Gedenken 

immer und ewig für die Gesetze, 

die HaShem uns bekannt gegeben hat. 

 

 

 

Band I: 

Einleitung 

 

2. verbesserte Auflage 

 

 

 

Zusammengestellt von 

Andreas Lachnitt 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2024 Andreas Lachnitt 

Covergrafik von: saraisthebest, 

https://pixabay.com/photos/hanukkah-chanuka-chanukah-

hannukkah-4636189/ 

 

 

 

 

Druck und Distribution im Auftrag des Autors: 

tredition GmbH, Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Germany 

 

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 

Für die Inhalte ist der Autor verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne 

seine Zustimmung unzulässig. Die Publikation und Verbreitung 

erfolgen im Auftrag des Autors, zu erreichen unter:  

Andreas Lachnitt c/o COCENTER, Koppoldstr. 1, 86551 Aichach, 

Germany



1 

 

 

The William Davidson Talmud Trajtat Makkot 23b Vers 18 (Lazarus 

Goldschmidt, 1929) 

 

Rabbi Simlaj trug vor: Sechshundertdreizehn Vorschriften 

sind Moshe (Anm. des Verfassers: Moses) überliefert worden; 

365 (Verbote), entsprechend den Tagen des Sonnenjahres, 

und 248 (Gebote), entsprechend den Gliedern des Menschen. 

Rabbi Hamnuna sagte: Welcher Schriftvers deutet hierauf? 

Ein Gesetz verordnete uns Moshe zum Erbbesitze für die 

Gemeinde Ja  qobs. 

 

Im Talmud steht geschrieben, dass es 613 Mitzwot (Gebote) gibt. Es 

gibt 248 positive Mitzwot und 365 Negative. Jedoch steht im Talmud 

keine Liste über die Mitzwot. 

Im Judentum gab es in der Vergangenheit große Rabbiner. Ein großer 

Rabbiner ist Maimonides (Rabbi Moses ben Maimon; auch Rambam 

oder RaMBaM). Maimonides hat die Mitzwot in seinem Werk, der 

Mishne Thora, aufgelistet. 

Es haben in der Vergangenheit jüdische Gelehrte und Rabbiner Listen 

zusammengestellt, in denen 613 Mitzwot aufgeführt sind. Auffallend 

ist, dass die Listen in den meisten der Mitzwot identisch sind, es 

jedoch zu Abweichungen kommt. Und so ist es unausweichlich 

gewesen, dass ich auf unterschiedliche Listen bei meinen Recherchen 

gestoßen bin. Die meisten Autoren der Listen waren der Meinung, 

dass es sich bei deren Listen um die Liste von Maimonides handeln.  

Ich musste für mich eine Entscheidung treffen, welcher Liste ich folge 

und so entschied ich mich für die Liste von Maimonides, der Liste aus 

der Mishne Thora. 

Es ist für die Rechtssicherheit wichtig, dass der Sanhedrin 

vollumfänglich seine Arbeit wieder aufnimmt. Der Sanhedrin hatte als 

oberste Instanz im jüdischen Rechtssystem, in religiösen und 

politischen Fragen die Autorität rechtsverbindlich für das jüdische 

Rechtssystem die Gesetze von HaShem zu definieren. Der Sanhedrin 

ist 2004 wieder gegründet worden. Es ist noch ein langer Weg dahin, 

dass der Sanhedrin anerkannt wird. Dieser Weg wird gerade 

gegangen. 



2 

 

Die ersten 5 Bücher des Tanakh (jüdische Bibel) sind die Bücher 

Moshe (Moses) und werden Thora genannt. Für die Christenheit ist 

der Tanakh das Alte Testament. Es gibt für die 5 Bücher Moshe 

(Moses) unterschiedliche Namen. Die entsprechende Zuordnung ist in 

der nachstehenden Tabelle aufgelistet. 

 

1. Buch Mose Genesis Gen.  Bereschit „Am Anfang“ 

2. Buch Mose Exodus Ex.   Schemot „Namen“ 

3. Buch Mose Levitikus Lev.   Wajikra „Und er rief“ 

4. Buch Mose Numeri Num.  Bemidbar „In der Wüste“ 

5. Buch Mose Deuteronomium Dtn.  Devarim „Worte“ 

 

Warum ist die Zuordnung zwischen den unterschiedlichen Namen, 

also zwischen dem Alten Testament und dem Tanakh sowie der 

jüdischen Lehre – hier die Paraschot – wichtig? Im Neuen Testament 

gibt es mehrere Verse, die eindeutig auf die Gesetze von HaShem 

hinweisen, und zwar in der Gestalt, dass die Gesetze auch von 

Christen einzuhalten sind. Ich kann in dem Folgenden die jüdischen 

Namen für die 5 Bücher Moshe (Moses) verwenden, jedoch weiß ein 

Christ selten, welches der Bücher 5 Moshe (Moses) gemeint ist.  

 

Die Gesetze von HaShem sind von allen Menschen auf der Erde 

einzuhalten. Mit dem Gesetz sind nicht nur die 613 Gebote und 

Verbote aus der schriftlichen Thora gemeint, sondern vielmehr die 

ganze Thora, genauer, die mündliche Thora (der Talmud) und die 

schriftliche Thora (die 5 Bücher Moshe).  Nur das zählt für mich, denn 

die Gebote von HaShem sind gerecht und die Wahrheit in Ewigkeit. 

Die Thora ist das Einzige was wir brauchen. Aus der Thora leiten sich 

alle Gesetze ab. 

 

Die Bibelstellen aus dem Neuen Testament und die Suren aus dem 

Koran zitiere ich nur aus einem einzigen Grund. Ich möchte Dir als 

Christ und Dir als Muslim anhand der Schriften verdeutlichen, dass 

die Gebote von HaShem auch für Christen und Muslime Gültigkeit 

haben. Das steht eindeutig in den Schriften der Christen und Muslime. 

 



3 

 

Wo stehen die Hinweise für das Christentum im Neuen Testament? 

Auf den nächsten Seiten habe ich einige Verse aus dem Neuen 

Testament mit den entsprechenden Kommentaren zusammen gestellt. 

 

 

Matthäus 5:17 

 

Matthäus 5:17 ist ein Teil der Bergpredigt, gesprochen von Jesus an 

seine Jünger. 

 

Mt 5:17 Ihr sollt nicht meinen, daß ich gekommen sei, um 

das Gesetz oder die Propheten aufzulösen. Ich bin nicht 

gekommen, um aufzulösen, sondern um zu erfüllen!  

(Schlachter) 

 

Jesus sagt in der Bergpredigt ganz eindeutig, dass das Gesetz 

(mündliche und schriftliche Thora) nicht aufgelöst wird. Das Gesetz 

von HaShem war, ist und bleibt die Thora, die mündliche wie auch 

die schriftliche Thora. Auch spricht Jesus hier die Propheten des Alten 

Testamentes an. Der Teil der Propheten wird im Tanakh, der jüdische 

Bibel, Neviim genannt.  

 

Der Kommentar auf schlachterbibel.de: 

 

Im Judentum wurde unter "Gesetz" (hebr. torah; gr. nomos) 

 meist die fünf Bücher Mose verstanden, die "Propheten" sind 

 hier eine Sammelbezeichnung für die übrigen Schriften. 

 

Jesus war Jude, somit ist für Jesus unter dem Wort "Gesetz" die 

Thora zu verstehen. 

 

William McDonald stellt hierzu im Kommentar zum Neuen Testament 

folgendes fest: 

 

Die meisten revolutionären Führer kappen alle

 Verbindungen zur Vergangenheit und lehnen die

 traditionelle existierende Ordnung ab. Nicht so der Herr 

Jesus. Er hielt das Gesetz des Mose hoch und bestand



4 

 

 darauf, dass es erfüllt werden müsse. Jesus ist nicht

 gekommen, um das Gesetz oder die Propheten aufzuheben, 

sondern um sie zu erfüllen. Er bestand darauf, dass kein Jota 

oder Strichlein vom Gesetz vergehen würde, ehe es nicht 

vollständig erfüllt wäre. Das Jota, oder hebräisch jod, ist der 

kleinste Buchstabe im hebräischen Alphabet; das Strichlein 

ist ein kleines Zeichen, das dazu dient, zwei Buchstaben 

voneinander zu unterscheiden, wie sich z. B. das große E 

und das große F nur durch einen kleinen Strich unten 

unterscheiden. Jesus glaubte auch an die wörtliche 

Inspiration der Bibel, wenn es um scheinbar kleine und 

unwichtige Einzelheiten geht. Nichts in der Schrift, noch nicht 

einmal das kleinste Strichlein, ist ohne Bedeutung. 

 

Weiter heißt es in Matthäus 5:18-19: 

 

Mt 5:18 Denn wahrlich, ich sage euch: Bis Himmel und Erde 

vergangen sind, wird nicht ein Buchstabe noch ein einziges 

Strichlein vom Gesetz vergehen, bis alles geschehen ist. 

(Schlachter) 

 

Das Gesetz besteht ewig, denn HaShem ist unveränderlich. Im 

Gegensatz dazu ist die Erde nicht unveränderlich, denn die Erde 

wurde vom Schöpfer, von HaShem, gemacht. Die Erde ist 

veränderlich, HaShem kann die Erde verändern, so wie HaShem auch 

die Naturgesetze ändern kann. Es wird nach dem Gesetze gerichtet 

werden. Auch wird alles, was die Propheten gesagt haben, eintreten, 

denn das hat HaShem über die Propheten verheißen lassen. 

  

Mt 5:19 Wer nun eines von diesen kleinsten Geboten auflöst 

 und die Leute so lehrt, der wird der Kleinste genannt werden 

 im Reich der Himmel; wer sie aber tut und lehrt, der wird 

groß genannt werden im Reich der Himmel. (Schlachter) 

 

Der Vers spricht für sich. Es ist eine eindeutige Warnung von Jesus 

sich an das Gesetz von HaShem zu halten und es nicht auflösen. 

Lehren die Pastoren, Pfarrer und Prediger oder sonstige Geistliche die 

Gesetze von HaShem? Nein, das tun sie nicht im vollen Umfang. 

Dazu in diesem Buch noch mehr. 



5 

 

Auch Kingcomments-deutsch hat das Thema aufgegriffen: 

 

Was der Herr Jesus verkündigt, bedeutet nicht, dass das 

Alte zur Seite geschoben wird. Der Herr vollendet in seiner

 eigenen Person alles, was geschrieben steht; Er hat jede 

Forderung des Gesetzes erfüllt. Er hat sogar noch mehr

 getan. Er hat die wahre Bedeutung all dessen offenbart, was 

im Gesetz und in den Propheten geschrieben steht. Er ist die 

Erfüllung von all diesem, denn alles darin weist auf Ihn hin. 

Und alles, was geschrieben steht, wird auch wirklich

 geschehen. Ehrfurcht vor dem Wort Gottes kommt in 

Gehorsam zum Ausdruck. Danach können auch andere

 darüber belehrt werden. Wer aber auch nur die kleinste 

Vorschrift Gottes für bedeutungslos erklärt  und auch andere 

so belehrt, der gilt nichts im Reich Gottes. 

"Eure Gerechtigkeit“: Die Gerechtigkeit der Schrift-gelehrten 

und Pharisäer ist ihre eigene Gerechtigkeit, wofür sie den 

Lohn in Form von Achtung durch die Menschen schon 

empfangen haben. Diese ihre Gerechtigkeit reicht aber nicht 

aus, um in das Reich der Himmel einzugehen. Die 

Gerechtigkeit der Pharisäer, die aus täglichen 

Tempelbesuchen, langen Gebeten usw. besteht, hat vor Gott 

keinen Wert. Denn mit all diesem äußeren Gebaren ist kein 

Bewusstsein von Sünde oder von Gnade vor Gott verbunden. 

Gerade das aber ist notwendig, um in das Reich Gottes 

einzugehen. Die vorzüglichere Gerechtigkeit ist die des 

göttlichen Gerichts über die Sünde. Wer anerkennt, dass 

Gott gerecht ist, indem Er dieses Gericht ausübt, der nimmt 

die richtige Stellung als überführter Sünder vor Gott ein und 

darf in das Reich der Himmel eingehen. 

 

Synopsis.DE stellt hierzu fest: 

 

... Diese Unterweisungen kann man in folgende Teile

 zerlegen. ... Die Verbindung zwischen den Grundsätzen des 

Reiches und dem Gesetz (Vers 17-48). Es ist indes wichtig 

zu bemerken, dass wir hier keine allgemeine Vergeistlichung 

des Gesetzes haben, wie oft behauptet wird... 



6 

 

Die Verse 17-48 bestätigen die Autorität des Gesetzes, das 

das Verhalten der Getreuen bis zur Einführung des Reiches 

hätte regeln sollen; des Gesetzes, das sie, geradeso wie die 

Worte der Propheten, hätten erfüllen sollen, um als ein

 Überrest auf diesen neuen Boden gestellt zu werden,

 während die Verachtung desselben jeden Schuldigen, wer er 

auch war, vom Reiche ausschließen musste. Denn Christus 

redet hier nicht als im Reiche befindlich, sondern indem Er 

es als nahe bevorstehend ankündigt. Aber während Er in 

solcher Weise die Autorität des Gesetzes bestätigt, bespricht 

Er die beiden Hauptelemente des Bösen, Gewalttat und 

Sittenverderbnis, die im Gesetz nur als offenbare Taten 

behandelt werden, und verurteilt das Böse in dem Herzen (V. 

22 u. 28). Er will, dass man sich, was es auch kosten möge, 

von demselben und von jeder Veranlassung dazu losmache, 

und zeigt so, was das Verhalten und der Seelenzustand 

Seiner Jünger sein sollte; denn gerade das war es, was sie 

als solche kennzeichnen sollte.  

 

William McDonald stellt hierzu im Kommentar zum Neuen Testament 

folgendes fest: 

 

Wir kommen nun zur Bergpredigt zurück und bemerken, 

dass Jesus voraussah, dass es eine natürliche Tendenz des 

Menschen gibt, Gottes Gebote zu umgehen oder zu

 entschärfen. Weil sie von solch übernatürlicher Art sind, 

versuchen die Menschen, sie wegzuerklären und ihre 

Bedeutung rational zu erklären. Aber wer eins dieser 

geringsten Gebote auflöst und andere Menschen lehrt, da 

Gleiche zu tun, wird der Geringste im Reich der Himmel 

heißen. Es ist ein Wunder, dass solche Menschen überhaupt

 Einlass in das Reich der Himmel finden ... Die Stellung eines 

Menschen im Reich wird von seinem Gehorsam und seiner 

Treue hier auf Erden bestimmt. Wer dem Gesetz des Reiches 

gehorcht, der wird im Reich der Himmel groß heißen. 

 

Jesus unterrichtete seine Jünger in seiner Bergpredigt ganz eindeutig: 

Haltet die Gesetze von Hashem.  

 



7 

 

Shabbat 

 

Lk 4:16 Und er kam nach Nazareth, wo er erzogen worden 

war, und ging nach seiner Gewohnheit am Sabbattag in die 

Synagoge und stand auf, um vorzulesen. (Schlachter) 

 

Markus 2:27 Und er sprach zu ihnen: Der Sabbat wurde um 

des Menschen willen geschaffen, nicht der Mensch um des 

Sabbats willen. (Schlachter) 

 

„…er…“ ist Jesus.  

 

Das sind Bibelstellen aus denen eindeutig hervorgehen, dass Jesus 

den Shabbat gehalten hat. Die Verse aus dem Neuen Testament 

zeigen auch wieder ganz deutlich, dass jeder Mensch die Gesetze von 

HaShem zu halten hat – und zwar alle Gesetze, wie ich schon 

erläutert habe. Und somit hat jeder Mensch auch den Shabbat zu 

halten, mit all seinen Vorschriften. Es ist, neben dem Lernen der 

Thora, das höchste Gebot von HaShem. Der Shabbat ist HaShem 

sehr wichtig und damit sehr heilig. Das ergibt sich an der Häufigkeit 

der Shabbattage im Jahr. Der Shabbat wird mindestens 52 mal im 

Jahr gefeiert. Übrigens, der Shabbat ist nicht am Sonntag und es 

reicht nicht aus, für 1 bis 2 Stunden in die Kirche zum Gottesdienst 

zu gehen. 

 

In Kingcomments-deutsch steht über Lukas 4:16 das Folgende: 

 

Der Herr kommt wieder nach Nazareth. An diesem Ort war 

Er auferzogen worden. Zu seiner Erziehung hatte es auch

 gehört, am Sabbat in die Synagoge zu gehen. Das war Er 

gewöhnt. Nach dieser guten Gewohnheit handelt Er noch 

immer. Er geht zur Synagoge und steht auf, um vorzulesen.

 Er will die Anwesenden, so wie stets, aus dem Wort Gottes 

belehren. 

 

 

 

 

 



8 

 

Synopsis.DE stellt zu Markus 2:27 folgendes fest: 

 

Der Sabbat gründet sich auf zwei göttliche Wahrheiten: die

 Schöpfung und das Gesetz. Beide sind von großer Bedeutung 

für den Menschen ... 

 

"... für den Menschen ..." Es ist in Synopsis.DE nicht geschrieben 

worden "für einige Menschen" oder "für Juden", sondern vielmehr "für 

den Menschen", also für die Menschheit. Jeder Mensch hat die 

Gesetze von HaShem zu befolgen. 

 

William McDonald hält zu Lukas 4:16 im Kommentar zum Neuen 

Testament folgendes fest: 

 

In »Nazareth« (in der Stadt, in der er seine Kindheit 

 verbracht hatte) ging Jesus »nach seiner Gewohnheit am 

Sabbattag in die Synagoge«, d. h. am Samstag. 

 

William McDonald erwähnt in seinen Kommentar in einen 

unbedeutenden Nebensatz etwas äußerst Wichtiges. Shabbat ist an 

einem Samstag und nicht, so wie die christliche Kirche den 

Gottesdienst feiert, an einem Sonntag. 

 

Und zu Markus 2:27 kommentiert William McDonald: 

 

 Unser Herr schloss seine Rede, indem er die Pharisäer 

 daran erinnerte, dass der Sabbat von Gott eingesetzt 

 wurde, um dem Menschen zu nützen, nicht um ihn zu 

 knechten. 

 

Der Shabbat wurde von Hashem für den Menschen eingesetzt. Es 

heißt hier nicht, für die Juden, sondern, es heißt für den Menschen. 

Da das Wort "Menschen" nicht näher ausgeführt wird, weder im Vers 

noch im Kommentar, ist mit dem Wort "Menschen" die gesamte 

Menschheit gemeint. Jeder hat den Shabbat zu halten. 

 

 

 

 

 



9 

 

Johannes 14:6 

 

Joh 14:6 Jesus spricht zu ihm: Ich bin der Weg und die 

Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater als nur 

durch mich! (Schlachter) 

 

"Ich bin der Weg," sagte Jesus. Folgt meinem Beispiel, meinte Jesus. 

Wir sollen ihm unter anderem in dem Befolgen der Gesetze von 

HaShem folgen.  

 

"Und die Wahrheit," sagte Jesus. In der Befolgung der Gesetze von 

HaShem, meinte Jesus, denn die Thora, mündlich wie auch schriftlich, 

ist die Wahrheit. Jesus hatte nach der Thora gelebt. 

 

"Und das Leben," sagte Jesus. Du hast die Wahl, meinte Jesus. Die 

Wahl auf das ewige Leben in der kommenden Welt bei HaShem oder 

den Tod im Totenreich bei Satan (vgl. auch Römer 6:23). 

 

Röm 6:23 Denn der Lohn der Sünde ist der Tod; aber die 

Gnadengabe Gottes ist das ewige Leben in Christus Jesus, 

unserem Herrn. (Schlachter) 

 

 

Matthäus 23:3 

 

Mt 23:3 Alles nun, was sie euch sagen, daß ihr halten sollt, 

das haltet und tut; aber nach ihren Werken tut nicht, denn 

sie sagen es wohl, tun es aber nicht. (Schlachter) 

 

Jesus konnte den Weisen nicht widersprechen, da die mündliche 

Überlieferung (mündliche Thora) noch so hoch angesehen bei dem 

jüdischen Volk war. Jesus sah bei den Juden die hohe Autorität der 

Schriftgelehrten. Jesus schickt die Fragenden nicht zu seinen Jüngern, 

sondern vielmehr zu den Schriftgelehrten. Was sie euch sagen, 

entspricht der Wahrheit, ist wahr, denn die Thora, die mündliche als 

auch die schriftliche, kommt von HaShem. Aber das was die 

Schriftgelehrten tun, entspricht nicht dem, was sie sagen. Es 

entspricht nicht der Thora. 

 



10 

 

In Synopsis.DE wird festgehalten: 

 

Zu der Volksmenge und zu Seinen Jüngern redend, sagt

 Jesus: „Die Schriftgelehrten und die Pharisäer haben
 sich auf Moses’ Stuhl gesetzt“; und obwohl ihr Verhalten nur 

Heuchelei war, hatten sie ihnen, als den Auslegern des 

Gesetzes, doch in allem zu folgen, was sie in 

Übereinstimmung mit demselben redeten.  

 

William McDonald unterstreicht in dem Kommentar zum Neuen 

Testament die Aussage von Synopsis.DE und führt noch weiter aus: 

 

In den ersten Versen des Kapitels warnt der Heiland die 

Menge und die Jünger vor den Schriftgelehrten und 

Pharisäern. Diese Führer saßen »auf Moses Lehrstuhl«, d. h.

 sie lehrten das Gesetz des Mose. Im Allgemeinen war auf 

ihre Lehre Verlass, nicht aber auf ihr Verhalten. Ihr

 Glaubensbekenntnis war besser als ihr Verhalten. Sie 

redeten groß daher, aber ihr Wandel war nichts wert. Jesus 

sagte: »Alles nun, was sie euch sagen, tut und haltet; aber 

handelt nicht nach ihren Werken, denn sie sagen es und tun 

es nicht.« Sie stellten hohe Ansprüche (die oft nur extreme

 Auslegungen des Buchstabens des Gesetzes waren) an das 

Volk, aber sie wollten keinem helfen, diese unerträgliche Last 

zu tragen. 

 

Jesus stellt fest, dass es nicht ausreichend ist nur zu wissen und nach 

dem Wissen zu reden. Es ist wichtiger danach zu handeln, denn nur 

Taten zählen, nicht Worte. 

 

 

Apostelgeschichte 15:20 

 

Apg 15:20 sondern ihnen nur schreiben soll, sich von der 

Verunreinigung durch die Götzen, von der Unzucht, vom 

Erstickten und vom Blut zu enthalten. (Schlachter) 

 

 

 



11 

 

In Kingcomments-deutsch heiß es: 

 

Das dritte und vierte Verbot, sich zu enthalten "von 

Ersticktem und von Blut“, hat damit zu tun, dass das Blut – 

das Leben – Gott gehört. Er ist der Einzige, der das Anrecht 

auf das Leben hat. Nach dem Sündenfall wurde dem 

Menschen Fleisch zur Nahrung gegeben (1. Mo 9:3-4), doch 

der Mensch muss dabei immer beachten, dass ihm das Blut 

nicht zur Nahrung gegeben ist. Das Blut ist das Leben, das 

dem Schöpfer gehört, und deshalb muss das Blut eines 

Tieres, das zur Nahrung dient, zur Erde fließen, um es 

gleichsam Gott zurückzugeben. 

 

Synopsis.DE meint hierzu: 

 

Wir haben hier (Apostel 15:20) eine Anweisung, die uns 

nicht das lehrt, was an und für sich gut oder böse ist, 

sondern das, was dem vorliegenden Falle angemessen ist. Es 

war „notwendig“ (nicht „gerecht vor Gott“), sich gewisser 

Stücke zu enthalten. Diese konnten wirklich böse sein, allein 

sie werden hier nicht als Solche betrachtet. Es gab etliche 

Dinge, woran die Nationen gewöhnt waren, und sie taten 

recht, sich davor zu bewahren, damit die Versammlung, wie 

es sich geziemte, vor Gott in Frieden wandeln möchte. 

Dieser Beschluss spricht sich daher nicht über die Natur der 

verbotenen Dinge, sondern über ihre Schicklichkeit aus, weil 

die Nationen wirklich die Gewohnheit hatten, dies alles zu 

tun. Wir müssen bemerken, dass diese Dinge nicht nur im 

Gesetz verboten waren. Sie waren auch nicht in Über-

einstimmung mit der von Gott als Schöpfer eingesetzten 

Ordnung, noch mit dem, was Gott Noah verboten hatte, als 

Er ihm erlaubte, Fleisch zu essen (1. Mo 9:4). 

 

1. Mo 9:4 Nur Fleisch, in dem noch das Blut kreist, sollt ihr

 nicht essen. (Thora) 

 

Hashem hat in Leviticus 19:26 bestimmt, dass kein Blut zu sich 

genommen werden darf. Im jüdischen Glauben ist das Blut der Sitz 

der Seele (Nefesch) (vgl. 3.Mo 17:11-12). 



12 

 

3. Mo 19:26 Ihr sollt nichts mit Blut essen; ihr sollt nicht 

zaubern und nicht aus Wolken deuten. (Thora) 

 

Da das Verbot des Blutessens auch in der Apostelgeschichte 

geschrieben steht, lässt sich ableiten, dass die von HaShem bekannt 

gegebenen Gesetze auch vom Christentum einzuhalten sind, und 

zwar die gesamte Thora, die Mündliche als auch die Schriftliche, und 

nicht nur die 10 Gebote des Christentums oder die 7 Noachischen 

Gebote. 

 

Offenbarung 12:17 

 

Off 12:17 Und der Drache wurde zornig über die Frau und 

ging hin, um Krieg zu führen mit den übrigen von ihrem 

Samen, welche die Gebote Gottes befolgen und das Zeugnis 

Jesu Christi haben. (Schlachter) 

 

"... welche die Gebote Gottes befolgen ..." 

 

Was ist damit gemeint? Damit ist eindeutig die Thora gemeint, die 

mündliche und die schriftliche Thora. Es steht hier auch „die 
Gebote“ und nicht „einige Gebote“ - 7 Noachischen Gebote oder 10 

Gebote des Christentums an der Zahl. Und was machen die Christen? 

Genau - sie halten sich nicht daran, auch die Noachiden nicht. Sie 

halten nicht einmal die 7 beziehungsweise die 10 Gebote ein. 

 

Wer in die kommende Welt möchte, hat sich an alle Gebote von 

HaShem, gelobt sei sein Name und erhoben sein Gedenken immer 

und ewig, zu halten und nicht nach dem Motto zu leben: Ach, heute 

mache ich dieses Gebot und morgen das Gebot, naja, und auf jenes 

Gebot habe ich überhaupt keine Lust. Diese Einstellung mag HaShem 

überhaupt nicht. Wie sagte der Herr in Offenbarung 3:16? 

 

Off 3:16 So aber, weil du lau bist und weder kalt noch heiß, 

werde ich dich ausspeien aus meinem Mund (Schlachter) 

 

"...ihrem Samens" 

 

Wer ist damit gemeint? Alle, die dem Samen nach Yaakov Avinu 

(Jakob, von HaShem in Israel umbenannt) entsprungen sind. Von 



13 

 

Yaakov Avinu stammen die 12 Stämme Israels ab, aus denen ist 

später das Christentum hervorgegangen. In diesem Zusammenhang 

ist zu erwähnen: Jesus war Jude und ein Rabbiner. Nach der Lehre 

von Dr. Yuval Lapide (jüdischer Religionswissenschaftler) hat Jesus in 

Synagogen gelehrt. Auch nannte Petrus in Markus 11:21 Jesus Rabbi. 

 

Mk 11:21 Und Petrus erinnerte sich und sprach zu ihm: 

Rabbi, siehe, der Feigenbaum, den du verflucht hast, ist 

verdorrt!  (Schlachter) 

 

Das Volk, die Israeliten, sprachen Jesus ebenfalls mit Rabbi an. 

 

Joh 6:24 da also die Volksmenge sah, daß Jesus nicht dort 

war, auch nicht seine Jünger, stiegen auch sie in die Schiffe 

und kamen nach Kapernaum und suchten Jesus (Schlachter) 

Joh 6:25 Und als sie ihn am anderen Ufer des Sees fanden,

sprachen sie zu ihm: Rabbi, wann bist du hierher gekommen? 

(Schlachter) 

 

Das hat weitreichende Konsequenzen. Warum? Ein Rabbiner ist, auch 

zu Zeiten Jesu, ein Gelehrter gewesen, der die Vorschriften der Thora 

auslegt und die Thora unterrichtet. Ein Rabbi wird auch als Lehrer 

oder Meister bezeichnet. Jesus hat die Gesetze von HaShem gelehrt 

und auch ausgelegt. Das Gesetz von HaShem ist die Thora, die 

Mündliche als auch die Schriftliche. Jesus war ein Gelehrter der Thora. 

Oder anders gesagt, damit es deutlicher wird: Jesus hat die 

mündliche und die schriftliche Thora unterrichtet. Das sagen uns die 

Verse. 

 

 

Römer 10:5 

 

In dem Brief des Apostels Paulus an die Römer steht geschrieben: 

 

Röm 10:5 Mose beschreibt nämlich die Gerechtigkeit, die 

aus dem Gesetz kommt, so: »Der Mensch, der diese Dinge 

tut, wird durch sie leben« (Schlachter) 



14 

 

Der Apostel Paulus zitiert Moshe Rabbeinu (Moses)? Paulus bezieht 

sich hier auf 3. Mo 18:5. Denn dort ist das Gebot, dass die Satzungen 

und Vorschriften von HaShem gewahrt werden müssen. 

 

3. Mo 18:5 Wahret meine Satzungen und meine Vor-

schriften, die der Mensch tue, dass er lebe durch sie. Ich bin 

der Herr. (Thora) 

 

Auch hier steht erneut "... der Mensch ...". Es steht auch hier nicht 

"einige Menschen" oder "Juden". Es steht "...der Mensch ...". Und, 

wer spricht hier? Es ist HaShem! HaShem gibt uns hier ganz klar und 

unmissverständlich die Anweisung, dass jeder Mensch "... meine 

Satzungen und meine Vorschriften ..." zu befolgen hat. Da hier 

HaShem zu uns spricht, drückt HaShem hier die Wichtigkeit des 

Sachverhaltes aus. Das verstehen die Wenigsten. 

 

Was sagt den Kingcomments-deutsch dazu? 

 

In 3. Mose 18:5 hat HaShem bereits zu Mose gesagt, dass 

man das Leben nur durch Gehorsam, dem Gesetz gegenüber, 

erlangen könne. HaShem deutet damit an, dass sich jemand 

durch das Halten des Gesetzes seine eigene Gerechtigkeit 

verdienen kann… 

 

Apostel Paulus sagte in seinem Brief eindeutig, dass das Gesetz von 

HaShem, die mündliche und schriftliche Thora, zu halten ist, auch für 

das Christentum. Und, ich betone es noch einmal, es ist die ganze 

Thora gemeint, die mündliche und die schriftliche Thora. 

 

Apostel Paulus hat das Thema in seinem Brief an die Galater 

nochmals aufgegriffen. 

 

Gal 3:12 Das Gesetz aber ist nicht aus Glauben, sondern: 

»Der Mensch, der diese Dinge tut, wird durch sie leben«. 

(Schlachter) 

 

Damit ist die Wichtigkeit, das Gesetz von HaShem einzuhalten, 

unterstrichen. Warum ist es enorm wichtig, das Gesetz von HaShem 



15 

 

einzuhalten und nicht nur zu "glauben"? Dazu gibt Kingcomments-

deutsch als Kommentar zu Gal 3:12 Auskunft: 

 

Zur Widerlegung dieses Irrtums kann das folgende Zitat 

dienen, das Paulus anführt. Es steht in 3. Mose 18 (3. Mo 

18:5). Es ist nicht zu leugnen, dass ein Christ durch seinen 

Glauben lebt. Was hat es dann für einen Sinn, das Gesetz 

noch mit einzubeziehen? Mit dem Gesetz wird bezweckt, das 

Leben zu verdienen. Und das Leben verdienst du nur, wenn 

du „diese Dinge“, das ist das, was das Gesetz sagt, getan 
hast.  

 

Es ist nicht nur wichtig zu glauben, sondern auch das Gesetz von 

HaShem einzuhalten, zu tun und so zu dienen. Nur so erhält man das 

ewige Leben. Ein Mensch dient HaShem im täglichen Gebet. Das ist 

im Gesetz 77 (Exodus 23:25) festgelegt. 

 

2. Mo 23:25 Ihr sollt dienen dem Herrn, euerm Gott, und er 

wird segnen euer Brot und euer Wasser; ich werde entfernen 

Krankheit aus eurer Mitte. (Thora) 

 

Und wie es im Birkat Hamason, das jüdische Tischgebet, heißt: 

 

Fürchte Gott und befolg´ seine Gebote, denn das ist der 

ganze Sinn für den Menschen.  

(Siddur Schomer Jissrael gefördert vom Zentralrat der Juden 

in Deutschland) 

 

Es steht im Birkat Hamason nicht geschrieben "für einige Menschen" 

und es steht auch nicht geschrieben "für Juden“, sondern vielmehr 

"für den Menschen", also für die Menschheit. Jeder Mensch hat die 

Gesetze von HaShem zu befolgen, genauso wie Juden. Das Gesetz 

von HaShem ist mit allen Konsequenzen einzuhalten. (Offenbarung 

15:4).  

 

Off 15:4 Wer sollte dich nicht fürchten, o Herr, und deinen 

Namen nicht preisen? Denn du allein bist heilig. Ja, alle 

Völker werden kommen und vor dir anbeten, denn deine 

gerechten Taten sind offenbar geworden! (Schlachter) 

 



16 

 

In Römer 6:23 hat HaShem klarstellen lassen, dass der Lohn der 

Sünde der Tod ist. Das ewige Leben wird nur durch das Dienen, die 

Gottesfurcht und den Glauben erlangt.  

 

Röm 6:23 Denn der Lohn der Sünde ist der Tod; aber die 

Gnadengabe Gottes ist das ewige Leben in Christus Jesus, 

unserem Herrn. (Schlachter) 

 

Der Tod (vgl. diverse Verse in den Tehillim – Psalme von König David) 

ist das Totenreich Satans. Das ewige Leben ist in der kommenden 

Welt bei HaShem.  

 

In Kingcomments-deutsch steht geschrieben: 

 

Durch die Sünde empfängst du, was du verdienst. Jeder 

ohne Ausnahme hat als Lohn der Sünde den Tod verdient. 

Gott stellt dem etwas gegenüber, was man sich nicht 

verdienen kann. Es ist eine Gnadengabe, ein Geschenk, 

worauf man keinerlei Rechtsanspruch hat: das ewige Leben! 

 

„…Jeder ohne Ausnahme“ 
 

Jeder Mensch auf der Erde und das ohne Ausnahme hat die Gesetze 

von HaShem zu halten, und zwar alle Gesetze. In der Zeit auf die wir 

Zugehen ist es enorm wichtig, das zu verstehen und zu verinnerlichen. 

Es ist keine Zeit mehr mit HaShem zu spielen. Es ist das ewige Leben, 

dass es zu bekommen gilt. 

 

HaShem möchte, dass wir Leben. HaShem möchte uns in sein Reich 

holen. HaShem möchte nicht, dass wir sterben und in das Totenreich 

eingehen. HaShem liebt uns und kämpft für uns, für jeden von uns. 

Die Krux ist, dass wir den freien Willen haben und uns, wissentlich 

oder unwissentlich, für die andere Seite entscheiden können. HaShem 

aber möchte, dass wir das Leben wählen. So steht es im 5. Mose 

30:19 geschrieben: 

 

5. Mo 30:19 Ich nehme heute gegen euch zu Zeugen 

Himmel und Erde; das Leben und den Tod hab’ ich dir 
vorgelegt, den Segen und den Fluch; du sollst das Leben 


