HEGEL-STUDIEN BEIHEFT 76

Carolyn Iselt

Individualitat und Kunst

Zum Problem ihrer normativen Bestimmung
in Hegels Phdnomenologie des Geistes



HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE



HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE Beiheft 76

In Verbindung mit
Walter Jaeschke (t) und Ludwig Siep herausgegeben von
Michael Quante und Birgit Sandkaulen

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Carolyn Iselt

Individualitat und Kunst

Zum Problem ihrer normativen Bestimmung
in Hegels Phdnomenologie des Geistes

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber ¢https:/portal.dnb.de) abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4502-1
ISBN eBook 978-3-7873-4503-8

Umschlagabbildung: © Ruth Tesmar / VG Bild-Kunst 2020

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch fiir
Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §$ 53, 54 UrhG aus-
driicklich gestatten. Satz: satz&sonders. Druck: Stiickle, Ettenheim. Gedruckt auf
alterungsbestindigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleich-
tem Zellstoff. Printed in Germany.



Fiir Alex



Inhalt

EBinleitung . . .. ... ... . .
1. Individualitit und Kunst - das Problem ihrer
(normativen) Bestimmung ......................
1.1 Skepsis an der definitorischen Bestimmung der Kunst .
1.2 Das Normativebei Hegel .............. ... ... ...
1.3 DasKlassische .......... .. .. .. .. .. ... ...
2. Zur Phdanomenologie des Geistes .. ................
2.1 Die Bewusstseinsgestalten ... ....................
2.2 Knoten und Bund und andere Verhiltnisse ..........
2.3 Systematik und Geschichte ........... ... ... .. ...
2.4 Daszugrunde gelegte Schema ....................
2.5 Substanzund Subjekt ......... ... .. .. ..
2.6 Uberblick ......... ... ...

TEIL I: Das Hervorgehen des Aligemeinen aus dem Besonderen

1. Die Entwicklung der Kategorie und der Individualitat
im Vernunftabschnitt . . ............................

1.1 DieKategorie ............ .. .. ... ... . ..
1.1.1 Vom Selbstbewusstsein zur Vernunft . ... ......
1.1.2 Die Einfithrung der Kategorie im Anschluss an
Kantund Fichte .........................
1.1.3 Konsequenzen der transzendentalen Kategorie . .
1.1.4 Die Kategorie in der beobachtenden Vernunft . . .
1.1.5 Die Kategorie in der Verwirklichung des
verniinftigen Selbstbewusstseins durch sich selbst
1.1.6 Die Kategorie in der Individualitit, welche sich an
und fiir sich selbstreellist . .. ...............



Inhalt

1.2 Dielndividualitat ......... ... ... ... ... .. . ... 101
1.2.1 Die Verdinglichung der Individualitét in der
beobachtenden Vernunft .. .......... ... ... ... ... 102
1.2.2 Hegels Prinzip der Individualitat ................. 118
Das geistige Tierreich und der Betrug, oder die Sache selbst . ... 136
2.1 Urspriingliche Bestimmtheit der Natur - die subjektive
individuelle Ebene . ......... ... ... ... .. i, 147
2.1.1 Das Ansichsein der reinen Individualitdt ........... 147
2.1.2 Das Tun der Individualitat ...................... 159
2.1.3 Das Werk als realisierte Bestimmtheit der
Individualitat . ....... ... ... ... .. .. . ... 172
2.2 Die Wirklichkeit der Individualitit und des Werks - die
objektive Ebene . ........ ... ... .. i i 183
2.2.1 Der Widerspruchdes Werks ..................... 183
2.2.2 Das Selbstbewusstsein der Individualitdt .. .......... 194
2.3 Ehrlichkeit und Betrug, oder die Sache selbst - die
absolute Ebene ......... ... ... . .. il 21
2.3.1 Die Kategorie als Ziel der Sache selbst . ............. 211
2.3.2 DieEhrlichkeit .. ........ ... ... ... ... .. .. ... 222
233 DerBetrug ........ ... . i 228
2.3.4 Die Sache selbst als Subjekt und Kategorie .......... 237
2.3.5 Gesetzgebende und gesetzpriifende Vernunft - die
»Umkehrung<zum Geist ......... ... ... ... .. ... 246
3. Das sittliche Bewusstsein und das sittliche Tun . ............. 252
3.1 Vernunft und Kategorie — Geist und Sittlichkeit ........... 254
3.2 Bewusstseinund Handlung . .......... ... ... ... ... .... 261
3.2.1 Dassittliche Bewusstsein . ...................... 264
3.2.2 Diesittliche Handlung .......... ... ... ... ... ... 273

3.2.3 Eine paradigmatische Darstellung der Sittlichkeit
inder Tragodie? ........ .. ... .. . ... .. 278



Inhalt 9

Teil Il: Das Hervorgehen des Besonderen aus dem
Allgemeinen - Die Kunstreligion

1. Einleitendes - antike und romantische Kunstreligion ... ....... 283

1.1 Religion und Kunstreligion in der Phdnomenologie des

Geistes ... 287
1.2 Das geistige Tierreich und die Kunstreligion . .............. 290
1.3 Die Kunstreligion und ihr Ende - Zur Forschungsdiskussion . 293
1.3.1 Die Fokussierung der positiven Bedeutung .......... 293
1.3.2 Die Fokussierung der negativen Entwicklung ........ 299
2. Der Ubergang von der natiirlichen zur Kunstreligion .......... 303
2.1 Exkurs zur Arbeit in der Phdnomenologie des Geistes . . . . . . .. 304
2.2 Instinktartiges Arbeiten .......... ... ... ... ... ... . ... 321
2.2.1 Das Instinktartige als Prozess der Vergeistigung . ... .. 324
2.2.2 Funf Momente des instinktartigen Arbeitens ........ 331
3. Der Bildhauer und die Skulptur - das abstrakte Kunstwerk .. ... 345
3.1 Voraussetzungen des Kiinstlers . . ...................... 345
3.1.1 Das Instinktartige im geistigen Arbeiter ............ 345
3.1.2 Das Verhiltnis der Mythologie zur Kunst ........... 350
3.2 Dasabstrakte Kunstwerk ............ ... ... ... ..... 351
3.2.1 Die subjektive Ebene: der Kiinstler ................ 352
3.2.2 Die objektive Ebene: das Werk und die Rezipienten . ... 365

3.2.3 Die absolute Ebene: das Darstellen der geistigen
Substanz . ... ... 374
4. Der Rhapsode und das Epos - das geistige Kunstwerk | ... ... .. 382
4.1 Die subjektive Ebene: der Dichter und der Sénger .......... 383

4.2 Die objektive Ebene: die unschliissige Schlussform des Epos .. 387
4.3 Die absolute Ebene: die abstrakte Einheit und der
konkrete Einzelne .. ... .. ... . . . . . .. 391

5. Der Schauspieler und seine Maske, Tragodie und Komddie -
das geistige Kunstwerk Il . ....... ... ... ... . ... . ..., 395

5.1 Die subjektive Ebene: Individualitit, Schauspieler, Maske .... 396
5.2 Die objektive Ebene: Sprache, Form und Wirkung ......... 398



Inhalt

5.2.1 Die allgemeine SprachedesHelden ................
5.2.2 Die Formder Tragodie .......... ... ... ... ......
5.2.3 Der Chor und die Wirkung der Tragodie ...........
5.3 Die absolute Ebene: die begriffene negative Einheit der
Tragodie . .. ... .
5.4 Der Schauspieler und seine Maske in der Komodie .........
5.4.1 Die subjektive Ebene: die Ironie der Maske ..........

5.4.2 Die objektive Ebene: Demos und verschwindender
Dunstder Wolken .. ...........................

5.4.3 Die absolute Ebene: Schicksal, Individualitat und Ende .

Die Kunst nach der Kunstreligion .........................

6.1 Die Substanz als Pradikat oder als Subjekt .. ..............

6.2 Das durch die Kunst hervorgebrachte Bewusstsein der
Individualitat . ........ ... ... ... .. ... i

Literaturverzeichnis .. ... .. . . . . . e
Quellentexte .. ...
Sekundarliteratur ......... ... . ...



Dank

ieses Buch ist die geringfiigig iiberarbeitete Fassung meiner im Novem-

ber 2020 im Fachbereich Geschichte/Philosophie der Westfélischen Wil-
helms-Universitdt Miinster eingereichten und im Dezember 2021 verteidigten
Dissertationsschrift. Indes wire ohne die Mithilfe anderer dieses Buch nicht
geschrieben worden - vor allem brauchte es Zeit. Den Freiraum zum Lesen,
Diskutieren, Forschungsreisen und Schreiben verdanke ich der finanziellen Un-
terstiitzung des Evangelischen Studienwerks Villigst.

Ein besonderer Dank gilt meinem Doktorvater, Herrn Prof. Dr. Walter Mesch,
fir die ausfithrlichen Gespriche in seinen Sprechstunden, die ausgiebigen Dis-
kussionen in seinem Kolloquium und nicht zuletzt fiir das Verfassen des Gut-
achtens. Zudem beruht diese Arbeit auch auf dem, was ich in seinen Semina-
ren, Vorlesungen und seinem Kolloquium zum Verhiltnis von Systematik und
Philosophiegeschichte gelernt habe. Fiir konstruktive Kritik und Ermunterung
danke ich ebenfalls den anderen Teilnehmenden des Kolloquiums. Insbeson-
dere seien Benedikt Kramer, Rodrigo Ferradas und Alexandra Alvan erwédhnt —
auch wegen der unschétzbar wertvollen, jahrelangen Lesekreisgemeinschaft und
Freundschaft. Meinem Zweigutachter, Herrn Prof. Michael Stadtler, danke ich
herzlichst fiir das Verfassen des Zweitgutachtens, aber viel mehr noch fiir die
zum kritischen Denken anhaltenden Inhalte seiner Seminare, Vorlesungen, Ar-
beitsgemeinschaften, die mich immer wieder zum Schreiben motivierten, und
fiir seine freundschaftliche Unterstiitzung. Dem Felix Meiner Verlag sowie Frau
Prof. Dr. Birgit Sandkaulen und Herrn Prof. Dr. Michael Quante bin ich fiir die
duflerst freundliche Aufnahme in die Reihe der Hegel-Studien zu grofiem Dank
verpflichtet.

Durch ihre tiefe Freundschaft haben mir Theresa Reymann, Nicole Lopata,
Katrin Kreutz und Stephanie Range beigestanden. Ebenso haben mir mein Vater
Detlef Iselt, meine Schwester Carina Lange und meine Grofleltern Anna und
Giinter Klose stets Riickhalt gegeben. Thassilo Polcik und Simon Helling danke
ich fiir ihre Muf3e, einen Grofiteil der Arbeit gelesen und korrigiert zu haben,
und fiir ihren freundschaftlichen Beistand. Zum Schluss gilt der grofite Dank
Alexander Liickener, der in allen Hinsichten zur Erstellung des Buches beige-
tragen hat - inhaltlich, sprachlich-formal, finanziell und vor allem durch seine
Liebe und Freundschaft, ohne die ich diese auch anstrengende und zermiirbende
Zeit voller Zweifel nicht durchgestanden hitte. Thm ist dieses Buch gewidmet.

Berlin, Oktober 2023 Carolyn Iselt



Einleitung

1. Individualitat und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung

1.1 Skepsis an der definitorischen Bestimmung der Kunst

Der »Weg der Verzweiflung« und der diesem zugrunde liegende »sich vollbrin-
gende Skepticismus« gehoéren zu den bekannten methodischen Grundiiberle-
gungen, die Hegel seiner Phdnomenologie des Geistes einleitend voranstellt.!
Einen solchen »Weg« schligt scheinbar auch eine Gruppe von Sprachanalyti-
kern auf dem Gebiet der Kunstphilosophie in den 1950er Jahren ein. Nachdem
im 18. Jahrhundert die Asthetik als philosophische Disziplin Eigenstindigkeit
gewonnen und theoretisch dazu beigetragen hatte, dass tiberhaupt verschie-
dene kiinstlerische Tatigkeiten zusammengehorig als Kunst erfasst wurden,?
stellte sich die Frage, wie Kunst philosophisch allgemein zu bestimmen ist.3
Dass Kunst allgemein philosophisch bestimmt werden kann, wurde hingegen
zundchst nicht in Zweifel gezogen. Dagegen bedeutet fiir Hegel die » Verzweif-
lung an [...] sogenannten natiirlichen Vorstellungen, Gedanken und Mey-
nungen«4, dass dasjenige, was einem quasi natiirlich bzw. selbstverstdndlich
erscheint, infrage gestellt wird. In einem solchen Sinne wurde ab der Mitte
des 20. Jahrhunderts die Selbstverstandlichkeit angezweifelt, mit der édstheti-
sche Theorien aufgestellt oder Bestimmungen dessen, was Kunst sei, durch-
gefithrt wurden. Zunachst wurden einzelne dsthetische Theorien und damit -
angeblich - einhergehende Definitionen der Kunst hinterfragt und schliefllich
generell solche Theorien bzw. eine Definition von Kunst iiberhaupt zuriickge-
wiesen. Ferner zielte man darauf, zu begriinden, warum diese Theorien oder
wesentliche Bestimmungen der Kunst gar nicht mdoglich seien. In Spannung
dazu wurde aber nicht verneint, dass es nicht doch etwas gibt, das als Kunst be-
zeichnet werden koénnte. Demnach wird das Wissen darum, dass etwas Kunst

' PhG, 56.

2 Vgl. den dafiir einschldgigen Aufsatz von Kristeller, »The Modern System of the Arts in the
History of Aesthetics. Part 1«, 496-527, und ders., »The Modern System of the Arts in the
History of Aesthetics. Part IT«, 17-46.

® Diese Frage stellt sich auch Friedrich Schleiermacher einleitend in seine Kunstphilosophie-
vorlesungen, vgl. KGA II/14, 43. Vgl. dazu Iselt, »Das Urbild als Vermittlung«, 177-192.

* PhG, 56.



14 Einleitung

sei, und das Wissen davon, weshalb es Kunst ist, voneinander geschieden:
Ersteres ist von der Skepsis ausgenommen, Letzteres verfillt ihr.> Um diese
Trennung durchzufithren, verfihrt William E. Kennick - vermutlich unbe-
absichtigt — »nominalistisch«%. Thm zufolge bestimmen gewisse, aktual aner-
kannte Sprachregeln, was Kunst genannt werden darf:

»[W]e are able to separate those objects which are works of art from those which
are not because we know English; that is, we know how correctly to use the word
»art< and how to apply the phrase »work of art«. [...] The »correctly« and the »pro-
perly< has nothing to do with some ~common nature« or common denominator«
of all works of art ; they have merely to do with rules which govern the actual and
commonly accepted usage of the word »arts«.«”

Demgegeniiber ist zu erwidern, dass die sprachliche Anwendung des Wortes
»Kunst« doch etwas mit Bestimmungen des Gegenstandes zu tun haben muss,
die diesen als Kunst auszeichnen. Denn dass die Gegenstdnde der Kunst sich
wandeln, kann Kennick nur durch eine willkiirliche Anderung der Sprachre-
geln erkldren und nicht durch Innovationen im kiinstlerischen Schaffen.8 Aber

® Vgl William E. Kennick, »Does Traditional Aesthetics Rest On A Mistake?«, 322: »We do
know what art is when no one asks us what it is; that is, we know quite well how to use
the word »artc or the phrase >work of art« correctly. And when someone asks us what art is,
we do not know; that is, we are at a loss to produce any simple formula, or any complex
one, which will neatly exhibit the logic of this word and this phrase.« Diese Aporie gilt ihm
zufolge freilich nicht fiir die Kunst allein. Ein weiteres von Kennick angefiihrtes Beispiel
stellt die »Zeit« dar: »Like St. Augustine with Time, we do know quite well, what Art is; it
is only, when someone aks us that we do not know. The trouble lies not in the works of
art themselves but in our concept of Art.«; ebd., 320. Zwar weist Kennick darauf hin, dass
sich Augustinus iiber diese Schwierigkeit im Klaren war, aber dass diese Augustinus nicht
davon abgehalten hat, sich philosophisch mit der Zeit auseinanderzusetzen, fithrt er nicht
aus. Vgl. Augustinus, Confessiones, XI, 547-589; Mesch, Reflektierte Gegenwart. Diirfte man
tiber dieses Alltagsverstdndnis nicht hinausgehen, wire Philosophie verunmoglicht. S. dazu
auch ebd., 301: »Denn Augustinus entwickelt seine Zeittheorie, indem er vorphilosophische
Auffassungen eindringlich hinterfragt, und kommt zu dem erlebnisfundierten Ergebnis, die
Zeit sei in der Seele.« Meine Herv.
¢ Vgl. auch Mahr (»Uber >Die Kunstwelt« von Arthur C. Danto«, 905), der das nominalisti-
sche Vorgehen bei Weitz (vgl. Anm. 9) diagnostiziert.
7 William E. Kennick, »Does Traditional Aesthetics Rest On A Mistake?«, 321. Vgl. fiir eine
Kritik daran Dantos Aufsatz, »The Art World«, von 1964, insbesondere S. 8. Auch die Er-
lduterungen von Mabhr, die der ins Deutsche iibersetzten Veroffentlichung von Dantos Text
in der »Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie« 1994 vorangestellt wurden, sind zur Einord-
nung der Diskussion erhellend, Mahr, »Uber >Die Kunstwelt« von Arthur C. Danto«, 905 f.
Wie ldsst sich dann etwa die Veranderung der Bedeutung des Bildes im Kult und in der
Kunst erklaren, wie lassen sich das »kunstlose Gnadenbild« und das kunstvolle Gemailde
voneinander unterscheiden? (Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem
Zeitalter der Kunst, 544.) Oder worin unterscheiden sich kunstvolle Ikonen von weniger

Hegel-Studien



Individualitdt und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 15

weshalb sollte es dann iiberhaupt zu einer solchen Anderung kommen? Und
wie verhilt sich die neue Sprachregel zur vorherigen? Gibt es dann eine Regel,
die die verschiedenen Regeln miteinander verbindet, damit alle gleichermaflen
als Sprachregel fiir das Wort »Kunst« gelten?

Aber anstatt eine Reflexion tiber die Regel oder die Regeln anzustrengen,
bleibt Kennick vielmehr bei der selbstverstidndlich erscheinenden Verwendung
des Wortes >Kunst« stehen. Eine solche quasi >natiirliche Vorstellung« stellt er
indes nicht infrage, wodurch die Inkonsequenz des sprachanalytischen Skep-
tizismus zu Tage tritt. Die Selbstverstandlichkeit einer geltenden Regel fiir die
alltagsprachliche Verwendung des Wortes »Kunst« wurde demnach nicht hin-
terfragt. Andernfalls hitte man nach dem Grund dieser Regel fragen miissen
und wire gendtigt gewesen, eine dsthetische Theorie oder eine Definition von
Kunst oder dhnliche sachliche Bestimmung zu liefern, von deren Unmaglich-
keit aber ausgegangen wurde.? Insofern wird scheinbar davon abgesehen, dass
zu einer sinnvollen Anwendung des Wortes >Kunst« auf einen Gegenstand die
diesem Wort zugrunde liegende Regel in irgendeiner wesentlichen Beziehung
zu diesem Gegenstand stehen muss. Wird dagegen davon ausgegangen, dass
die das Wort »Kunst« bestimmende Regel im Verhiltnis zu bestimmten Gegen-
stinden steht, die als Kunstwerke gelten, ist diese Regel keine blof3 sprachliche
und Kunst nicht nur ein Wort. Vielmehr ist Kunst dann ein Begriff, der we-
sentlich auf gewisse Gegenstande bezogen ist und nur im Verhéltnis dazu eine
Bestimmung hat.

Aber wie kommt es dazu, Kunst derart sprachlich auflésen zu wollen? Erhel-
lend ist diesbeziiglich Wittgensteins Diktum: »denk nicht, sondern schau!«10
Schaut man blof3 auf die so unterschiedlich erscheinenden Gegenstinde wie
Skulptur, Malerei, Musik, Literatur, darstellendes Spielen usf., mag man die
Gemeinsamkeit nicht erblicken. Aber die eigentliche Diffizilitdt in der Be-
stimmung dessen, was Kunst ist, liegt vor allem darin, dass es freilich nicht
ausreicht, etwas in Stein zu schlagen, zu malen, zu komponieren, zu schrei-
ben usw., um Kunst zu produzieren. Obendrein kommt erschwerend die sich
notwendig stets verdndernde Bestimmung dessen, was als Kunst Geltung er-
langt, hinzu: Ist zu einem bestimmten Zeitpunkt naturgetreu zu malen von
kiinstlerischem Wert, sind es zu einem anderen abstrakte Formen. Und den-

kunstvollen? Vgl. dazu und zum Ubergang vom christlichen Kult der Malerei zur Kunst
in der Renaissance, im Barock und Manierismus in der griindlichen Studie von Belting
insbesondere die Einleitung und das letzte Kapitel.

Weitz zufolge kénnen dsthetische Theorien zumindest die Bedingungen beschreiben, unter
denen ein korrekter Gebrauch des Wortes >Kunstwerk« erfolgt, vgl. dens., »The Role of
Theory in Aesthetics«, 33.

10 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 66, 324. Vgl. dazu auch Weitz, »The Role

of Theory in Aesthetics«, 30f.

Beiheft 76



16 Einleitung

noch sind diese Bestimmungen nicht beliebig und gehen nicht lediglich auf
sprachliche Konventionen zuriick, sondern haben ganz bestimmte sachliche
Griinde.!! Die Gemeinsamkeit in diesen augenscheinlich voneinander Ver-
schiedenen und dem sich Verdndernden lasst sich nicht durch blofles Schauen
entdecken, sondern bedarf des Denkens.12 Gleiches gilt fraglos fiir das Auffin-
den der Griinde!3 dafiir, weshalb etwas Kunst ist.

Nicht nur die Verschiedenheit der Kunstgattungen und innerhalb dieser der
einzelnen Kunstwerke provozierten die Ablehnung einer erschopfenden asthe-
tischen Theorie, sondern die vielen verschiedenen, — angeblich - miteinander
konkurrierenden dsthetischen Theorien selbst riefen die gleiche Skepsis her-
vor.14 Verstiandlich wiren diese Vorbehalte, wiirden diese Theorien das bean-
spruchen, was die sprachanalytischen Kunstphilosophen ihnen unterstellten:
niamlich jeweils eine abgeschlossene Definition zu bieten, die die gesamten alle
Kunstwerke erschopfenden Merkmale enthielte.15

Mit dem Verweis auf die Notwendigkeit keines blofien Wortes, sondern
eines Begriffs von Kunst, der sich im Verhiltnis zu den Kunstwerken fort-
bestimmte, wurde bereits im Sinne Hegels eine Moglichkeit eréffnet, nicht

In seinem Aufsatz, »The Task of Defining a Work of Art«, beriicksichtigt Ziff zwar, dass
der historische Kontext, dass gesellschaftliche Verdnderungen sich auf die Kunst auswir-
ken, vgl. ebd., 72f. Aber er kann es auch nur derart fassen, dass diese Veranderungen
den Gebrauch des Wortes »Kunstwerk« verdndern, vgl. ebd., 67 ff. Eine édsthetische Theorie
kann ihm zufolge nur einen bestimmten Gebrauch erldutern, vgl. ebd., 77. Seines Erachtens
scheint es nicht moglich zu sein, zu erkldren, weshalb trotz des unterschiedlichen Ge-
brauchs dasselbe Wort verwandt wird, oder vielmehr warum man es mit demselben Begriff
zu tun hat. Der eine Gebrauch scheint fiir ihn mit dem vorherigen und dem folgenden nicht
zusammenzuhingen. Er gibt zwar einen Grund fiir den wechselnden Gebrauch des Wortes
»Kunst«an, den er auf die sich wandelnde Funktion von Kunstwerken zuriickfiihrt, vgl. ebd.,
74, 76. Allerdings fithrt er nicht im Detail aus, was er mit >Funktion« meint. Darunter fasst
er bspw. religiose Zwecke, etwa in der christlichen Kunst. Zu fragen wire indes, ob nicht
unabhingig von bestimmten Funktionen, Zwecken oder Zielen Kunst eine {ibergeordnete
Bestimmung, einen Zweck an sich selbst hat, der den Kunstwerken trotz einer bestimmten
Funktion gleichermafien zukommen kann.

Ziff geht zumindest {iber das blole Schauen insofern hinaus, als er gewisse Analogien zwi-
schen verschiedenen Kunstgattungen erkennen kann, vgl. dens., »The Task of Defining a
Work of Art«, 65.

Allerdings wird etwas nicht erst Kunst oder ein Kunstwerk, weil Griinde oder eine Theo-
rie es zu einem solchen erkliaren, was Danto anzunehmen scheint und als »Institutional
Theory« auffasst, die freilich von Dickies »New Institutional Theory of Art« zu unter-
scheiden ist, der sich irrtiimlich auf Danto bezieht, s. dafiir Dantos Text »The Art World
Revisited: Comedies of Similarity«. Vgl. ferner Teil II, Kap. 3.2, wo Hegels Behauptung, dass
das Geistige des Werks - also »beseelt« zu sein - lediglich im Bewusstsein des Kiinstlers und
der Schauenden liege, diskutiert und mit Hegels Ausfithrungen aus seinen Vorlesungen von
1823 konfrontiert wird.

4 Vgl. Weitz, »The Role of Theory in Aesthetics«, 29f.

5 Ludeking, Analytische Philosophie der Kunst, 17 {.

Hegel-Studien



Individualitdt und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 17

im >Skeptizismus« zu verharren. Zwar muss gerade Hegel zufolge gegeniiber
Selbstverstandlichkeiten Skepsis geiibt werden, aber auch die Skepsis selbst
muss infrage gestellt werden: denn diese ist nicht blof} eine »negative Bewe-
gung«!6, sondern selbst ebenfalls eine positive Bestimmung. Vielmehr noch
kann es fiir Hegel tiberhaupt keine blofle Negativitit geben, gerade weil auch
sie als Negativitit selber positiv bestimmt ist. Ist Skepsis am Skeptizismus die
Bewegung aus dem Skeptizismus heraus, fiithrt eine solch reflektierte Skep-
sis aber nicht schlechthin zur Wiederherstellung des zuvor Infragegestell-
ten zuriick:17 Daher soll im Folgenden die Moéglichkeit der Bestimmung von
Kunst untersucht werden, die ohne abstrakte, aber gleichfalls erschopfende
Definition oder hinreichende Aufzdhlung von notwendigen Merkmalen aus-
kommt.!8

1.2 Das Normative bei Hegel

Das Unvermogen, eine Definition von Kunst aufzustellen, liefe sich auf die
Einzigartigkeit einzelner Kunstwerke zuriickfithren, die sich deshalb einer all-
gemeinen Definition entzdgen. Damit, so konnte man - zumindest aus skep-
tischer sprachanalytischer Sicht - meinen, wire die philosophische Auseinan-
dersetzung mit Kunst ad acta gelegt. Dass Hegel keine Definition der Kunst
formuliert, hat indes einen anderen Grund. Den philosophischen Wert von
Definitionen tiberhaupt erachtet er als gering, weil sie hochstens das Resultat
einer Bestimmung festhalten konnen, aber die eigentlich philosophische Ent-
wicklung abschneiden.!® Doch auch die philosophische begriffliche Entwick-

' PhG, 57.

Daher erhebt Hegel laut Siep den Anspruch, »die skeptische Methode integriert, radikali-
siert und dadurch den Skeptizismus als Doktrin iiberwunden« zu haben, ders., Der Weg der
Phinomenologie des Geistes, 75.

Vgl. Ludeking, Analytische Philosophie der Kunst, 19: »Hegel beispielsweise geht ja aus-
driicklich von der Uberzeugung aus, dafl die Erscheinungsformen und die Funktionen der
Kunst sich im Laufe der Geschichte wesentlich gewandelt haben. Aber, so wird der An-
hénger der essentialistischen Pramisse zu Recht einwenden, was bringt ihn denn dazu alle
diese — wesentlich verschiedenen - Phinomene dennoch mit demselben Begriff zu bezeich-
nen?«

Definitionen sind fir Hegel keine blof3 einfachen Bestimmungen, sondern im traditionellen
Sinne bediirfen sie einer Unterscheidung, einer Spezifizierung des Allgemeinen. Insofern
wird aber in der Definition etwas Besonderes — »Merkmahle[]«, »Eigenschaften«, also das-
jenige, woran der Unterschied zu erkennen ist - wiederum verallgemeinert, WdL II, 212f.
Zu entwickeln, inwiefern diese verallgemeinerte Besonderheit mit dem Allgemeinen, das
durch diese spezifiziert wurde, wesentlich verbunden ist, liegt fiir Hegel aulerhalb der De-
finition. Vgl. in Hegels Wissenschaft der Logik, im Kapitel »Die Idee des Erkennens«, den
Teil zur »Definition«, aber auch die darauffolgenden Bestimmungen des »synthetische[n]

Beiheft 76



18 Einleitung

lung ist allgemein und widerspricht der Eigentiimlichkeit kiinstlerischer Pro-
duktion. Dass aber Einzelnes durch Negation von Anderem oder Anderen und
daher als auf es oder sie bezogen bestimmt ist usf., sind logische Strukturen,
die Hegel schon, bevor er sie grundlegend in der Wissenschaft der Logik entwi-
ckelt, in der Phdnomenologie des Geistes zugrunde legt. In ihr findet sich die
Auseinandersetzung mit dem Phidnomen »reine[r] Individualitit« bzw. ver-
meintlich unmittelbar »reell[er]« Individualitit,20 der Hegel ihre Vermittlung
mit dem oder den Anderen, die insgesamt das Allgemeine gegeniiber dieser
Einzelnheit bilden, nachweist. Keineswegs hat Hegel damit die Individualitdt
ins Allgemeine tberfithrt und restlos bestimmt: Vielmehr zeigt er immerzu
auf, inwiefern Allgemeines und Individuelles einander nicht gerecht werden,
solange dieses Verhiltnis nicht rein logisch begriffen wird.2! Zwar deckt er
das notwendige Verhiltnis zwischen dem Allgemeinen und dem Einzelnen
formaliter auf, zugleich bleibt aber offen, welche inhaltliche Bestimmung sie
miteinander verbindet.

Dies fiihrt zu dem generellen Problem normativer Bestimmung, welches
unter anderem Kunst, aber grundsitzlich das Handeln menschlicher Indivi-
duen betrifft. Nun mag es sein, dass Hegel das Wort »Norm« oder »Normati-
vitat« nicht kannte oder nicht verwandte,22 was nicht bedeutet, dass er keinen
Begriff davon hatte. Der Gedanke des Normativen liegt etwa seiner Formulie-

Erkennen[s]« (WAL II, 210ff.), sowie in den »Beilagen« das Fragment »Das Erkennen hat

...«, WAL I, 257 1.
20 PhG, 199ff., 214ff.
2 Vgl. Schmitz, »Der Gestaltbegriff in Hegels »Phdnomenologie des Geistes« und seine geis-
tesgeschichtliche Bedeutunge, 324 u. 329.
Vgl. Bubners Anmerkung in seiner Untersuchung Geschichtsprozesse und Handlungsnor-
men (ebd., 263, Anm. 9), in der auch Hegels praktische Philosophie ein zentraler Gegen-
stand ist: »Der lateinische Terminus norma meint Richtschnur und geht auf das griechi-
sche kanon zuriick (z.B. Chrysipp, Stoic. Vet. Fragm. 111 77, 34ff.; Cicero, Acad. II 140).
Sieht man von dieser Verwendung ab, so entsteht der moderne Sprachgebrauch recht spit.
Zu Kants Zeiten sprach man von Normen {iberwiegend innerhalb der dsthetischen Ge-
schmackskritik; vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, A 55ff.; Logik, (Hg. Jasche), A 8. Die
von Menzer herausgegebene frithe Vorlesung Kants iiber Ethik, Berlin 1924, 44f,, nennt
die Norm immerhin eine »Richtschnur der Beurteilung« im Moralischen. — Hegel scheint
den Terminus gar nicht zu kennen. Eine der frithsten Verwendungen im heute iiblichen
Sinne, der vor allem den Juristen und Soziologen zu verdanken ist, diirfte vorliegen bei
EJ. Stahl, Philosophie des Rechts nach geschichtlicher Ansicht, Heidelberg 1839.« Im His-
torischen Worterbuch der Philosophie wird der Begriff >Norm« in rechtsphilosophischer,
ethischer und soziologischer Hinsicht untersucht. Im Beitrag von Hofman und der Re-
daktion zum »N.-Begriff« in der Rechtsphilosophie wird zwar auf Kants Kritik der reinen
Vernunft, Metaphysik der Sitten und Kritik der Urteilskraft, auf Fichtes Versuch der Critik
aller Offenbarung sowie auf Schleiermachers Brouillon zur Ethik 1805/06 hingewiesen, auf
Hegel wird, vermutlich aus den von Bubner erwéhnten Griinden, nicht eingegangen. Vgl.
Hofmann, Schrader u. Red., Art. »Normg, Sp. 906-920.

22

Hegel-Studien



Individualitdt und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 19

rung »Ohnmacht [des] Sollens«23 zugrunde. Unleugbar wendet er sich in dieser
kritisch gegen Normatives, das zwar sein soll, aber nicht ist und niemals sein
kann. Trotz dieser Kritik weist Hegel Maf3stabe mitnichten zuriick: die Ver-
nunft, der Begriff, der Geist usf. sind von Hegel zugrunde gelegte Mafistibe.24
Aber: Der Unterschied ums Ganze liegt fiir Hegel darin, dass dies fiir ihn keine
dufleren Maf3stibe sind, sondern den Gegenstinden, die er an diesen misst,
inhirente.25 Hegels Kritik am >Sollenc ist zugleich eine Kritik an Auflerlichkeit:
Es werde etwas verlangt, was sich niemals realisieren lasse.

Das Verhiltnis zwischen >Individualitit« und deren >Realitét« ist in der Phd-
nomenologie des Geistes Gegenstand des Unterkapitels »Das geistige Thierreich
und der Betrug, oder die Sache selbst«26. Mit Blick auf die daran anschlie-
Benden Unterkapitel »die gesetzgebende« und die »gesetzpriiffende Vernunfft«
zielt die dortige »Darstellung«27 der Individualitat primér auf das normative
Problem moralischen Handelns. Verfolgt man die Bewusstseinsentwicklung
weiter, wird deutlich, dass Hegel vor allem den Ubergang?8 von der Stufe der
Vernunft zu der des Geistes zu motivieren bezweckt. Freilich sind diese Ziel-
punkte - insbesondere letzterer — wesentlich fiir die folgende Untersuchung
des geistigen Tierreichs. Aber unabhéingig davon, ob Hegel auf das »allgemeine
Selbst« moralischer Gebote oder doch vielmehr auf gelebte »Sittlichkeit« hi-
naus mochte, entfaltet er im geistigen Tierreich grundsatzlich und im hochsten
Sinne abstrakt das Problem normativer Bestimmung individuellen >Tuns< und

23 Vgl. WAL I (1832), 223, meine Verdnderung.

% Auf den »Mafistab« — wie Hegel ihn in der Einleitung in die Phdnomenologie des Geistes
entwickelt - ist im zweiten Teil der Einleitung, unter 2.1., zuriickzukommen.

Vgl. Kaehler u. Marx, Die Vernunft in Hegels Phinomenologie des Geistes, 87: »Kritike
bedeutet hier [...] den Aufweis von impliziten Voraussetzungen des jeweiligen Wahrheits-
anspruchs, die es unmoglich machen, die jeweils intendierte Gegenstidndlichkeit als unver-
riickbaren Maf3stab zu betrachten.«

26 PhG, 216-228.

7 PhG, 55, die »Darstellung des erscheinenden Wissens« (PhG, 55) wird in der Einleitung
unter 2.1 erldutert.

Adorno (»Aspekte«, 12) kritisiert zu Recht die Vorstellung eines blofen » Ubergang([s] « fiir
dasjenige, das ihm zufolge einen »Umschlag« oder, wie Hegel es formuliert, eine »Umkeh-
rung« bedeutet. Vielfach wird in der Forschung versucht, die Bestimmtheiten der neuen
Gestalt aus der vorherigen hervorgehen zu lassen. Beide Seiten sind m.E. zu vereinigen:
Erstens entwickelt Hegel, wie Adorno selbst betont, durch den »Bruch« hindurch einen
»Prozefl«, mithin eine Kontinuitit (ebd.); zweitens laufen durchgingig positive und nega-
tive Bestimmungen parallel. Daher wird z. B. im geistigen Tierreich die geistige Vermittlung
durch individuelles Tun aller Individuen entwickelt, die aber in der Vereinzelung verbleibt;
die sie vermittelnde Einheit bedarf dann der >bestimmten Negation«. Dem analog zeigt sich
durchgingig in der Kunstreligion, wie die menschliche >Individualititc zunehmend her-
vortritt; dass diese substantielle Bedeutung erhilt, beruht wiederum auf der >bestimmten
Negation« der vereinzelten Substanz.

25

28

Beiheft 76



20 Einleitung

von dessen Resultat — oder wie Hegel es formuliert: »Werk«?2°. Das Normative
verbirgt sich hinter den Begriffen >Wesen« und >Substanz« Denn was ist das
»Wesen« der Individualitdt, was ist deren >Substanz« und kann die Individuali-
tat etwa von ihrem Wesen oder ihrer Substanz abweichen?3? Dass Normatives
im geistigen Tierreich offenkundig thematisch ist, zeigt sich vor allem an der
Auseinandersetzung mit dem »Mafistab«3! des individuellen >Werks-.

In Anbetracht der Grundsitzlichkeit und Abstraktheit ldsst sich diese >Dar-
stellung« individuellen Tuns auf alle Bereiche menschlicher Praxis beziehen.
Klar ersichtlich ist etwa Hegels Zugrundelegen dieser »Darstellung« zur Erldu-
terung von »Arbeit« und »Sprache«.32 Da Kunst gleichfalls Resultat mensch-
licher Praxis ist — die Hegel als eine vergeistigte Form der Arbeit auffasst —,33
muss auch fiir diese Hegels Darstellung individuellen Tuns gelten. Werden im
Folgenden die von Hegel abstrakt gefassten generellen Verwicklungen indi-
viduellen Tuns anhand von Modellen aus dem Bereich des Asthetischen und
der Kunst konkretisiert,34 bedeutet dies zwar nicht, dass Modelle aus anderen
Bereichen — wie »Arbeit< und >Sprache« — ausgeschlossen sind. Diese Modelle
sollen aber nicht als blofle Veranschaulichung oder Beispiele dienen, sondern
die von Hegel dargelegten Schwierigkeiten sind der kiinstlerischen Praxis in-
héarent.

Wie bereits angedeutet wurde, miindet Hegels Hinterfragung >reiner Indi-
vidualitét« darin, dass er deren notwendige Vermittlung mit den Anderen, mit
dem Allgemeinen nachweist. Ebenfalls wurde schon das blofl Formale dieser
Vermittlung betont: Aufgezeigt wird zwar die substantielle Verbindung zwi-
schen der Individualitit und deren mit anderen Individuen geteilten Wirklich-
keit. Aber was ist die inhaltliche Bestimmung ihrer Substanz? Die Ubertragung
dieser Frage nach der Substanz auf die Kunst bzw. die kiinstlerische Praxis
ist wiederum der Phdnomenologie des Geistes nicht duflerlich: In Gestalt der
»Kunst-Religion« wird die geistige Substanz reflektiert, die Kunstreligion ist
eine der Formen des sich »wissende[n] Geist[es]«.35 Daher soll gezeigt werden,
dass die Problematik allgemeiner Bestimmung individuellen Tuns in Kunst-
werken zur Darstellung kommt, wodurch der Kunst deren eigene Produktion
zum Gegenstand wird. Denn neben der generellen Schwierigkeit, wie Indivi-

2 PhG, 219.

%0 Dies wird in Teil I, Kap. 2.2, 2.3.2 u. 2.3.3 ausfithrlich auseinandergesetzt, vgl. auch zur sitt-
lichen Bestimmung der Substanz und der damit einhergehenden wesentlichen Bestimmung
der Individualitat Teil I, Kap. 3.

31 PhG, 219f,, vgl. auch 226.

32 PhG, 194f,, 276.

% Vgl. im Teil II, Kap. 2.

3 Vgl. die sechs Modelle in Teil I, Kap. 2.

% PhG, 369, 376.

Hegel-Studien



Individualitat und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 21

duen Allgemeines verwirklichen konnen, stellt sich hinsichtlich der Kunst zu-
satzlich die Frage: Wenn Kunst ein bestimmtes Tun voraussetzt, ldsst sich trotz
der Individualitat der Kunstwerke sagen, welche allgemeinen Bestimmungen
kiinstlerischer Produktion bzw. den Produkten zukommen miissen?

Mag man zunichst skeptisch sein, inwiefern die Auseinandersetzung mit
der Kunstreligion aufschlussreich sein kann fiir die Kunst als solche, ist um-
gekehrt die Einbettung kiinstlerischen Schaffens in einen kultischen Kontext
hervorzuheben: Fiir Hegel ist dieser Riickgang gar notwendig, um tiberhaupt
begreifen zu konnen, was Kunst ist. Dies gilt - freilich nicht zufallig - gleicher-
maflen fur das sittliche Tun, in dessen kultisch vermittelter Wirklichkeit sich
Allgemeines und individuell Einzelnes unmittelbar, naturwiichsig verbunden
zu sein gerieren. Auf den fir die antike Klassik kennzeichnenden sittlichen
Geist muss also Hegel zufolge fiir das Bestimmen sowohl des Tuns im Allge-
meinen als auch des kiinstlerischen Schaffens im Besonderen zuriickgegangen
werden. Fir das verniinftige individuelle Tun entwickelt Hegel diese Notwen-
digkeit in der Einleitung ins zweite Kapitel des Vernunftabschnitts »Die Ver-
wirklichung des verniinftigen Selbstbewusstseyns durch sich selbst«, obgleich
die systematischen Voraussetzungen zur >Darstellung« des Bewusstseins des
sittlichen Geistes noch nicht gegeben sind und dieses auch erst noch entwickelt
wird. Nichtsdestotrotz setzt er dieses Bewusstsein voraus fiir moderne Formen
individuellen und allgemeinen Tuns: »Wenn also die Wahrheit dieses verniinf-
tigen Selbstbewufltseyns fiir uns die sittliche Substanz ist, so ist hier fiir es der
Anfang seiner sittlichen Welterfahrung.«3¢

Wesentlich fiir das in dieser Arbeit zu entfaltende Argument ist erstens,
dass das die antike Sittlichkeit reprasentierende Bewusstsein sich dadurch aus-
zeichnet, quasi natiirlich, d.h. unmittelbar zu >wissen<, was es im Sinne der
Allgemeinheit zu tun habe: Nicht notwendigerweise formaliter wird gewusst,
dass zu tun ist, vielmehr kommt es fur die Sittlichkeit darauf an, unmittel-
bar inhaltlich zu wissen, was zu tun ist. Es wird unhinterfragt etwas sittlich

% PhG, 197. Obgleich Bisticas-Cocoves betont: »[Ethical life] is both the goal towards which
the experience of consciousness is moving and the origin from which it is departing« (ders.,
»The Path of Reason in Hegel’s Phenomenology of Reason«, 174), erachtet er die Sittlichkeit
bzw. die Weisheit des » Althertums« fiir das moderne verniinftige Bewusstsein lediglich als
Ursprung, PhG, 195. Historisch betrachtet ist das freilich zutreffend, systematisch gesehen
bleibt m. E. Sittlichkeit sowohl Ursprung als auch Maf3stab bzw. Ziel des Bewusstseins. Im
Vordergrund steht sogar zunachst die Sittlichkeit als systematisches Ziel: Mit den letzten
beiden Kapiteln des Vernunftabschnitts bezweckt Hegel, den Mangel eines Handelns auf-
zuzeigen, das hauptsichlich vom Einzelnen ausgehend bestimmt wird und das nicht einer
allgemein geltenden konkreten Ordnung folgt. Ist die Notwendigkeit eines sittlichen Geis-
tes erwiesen, muss umgekehrt die individuelle Selbstbestimmung eingeholt werden. Vgl.
Teil I, Kap. 2.3.5 fiir eine weitere Diskussion dieser Problematik, mit der moderne Sittlich-
keit konfrontiert ist.

Beiheft 76



22 Einleitung

Gebotenes und kulturell Vermitteltes getan. Wesentlich ist dies gleichfalls fiir
die Untersuchung der allgemeinen Bestimmung von Kunst, weil dieses »un-
mittelbare Wissen«37 sich auch auf deren Produktion auswirkt: Unmittelbar
gewusst wird, was zur Darstellung zu bringen ist sowie in welcher Form.38
Zweitens ist es aber ebenso wesentlich, dass Hegel bis zum absoluten Wissen
keine Gestalt in der Phdnomenologie des Geistes darstellen wird, ohne es auf
deren Mingel abgesehen zu haben. Gleichwohl ist dieser sich immer wieder
einstellende >Skeptizismus« nur eine, wenn auch notwendige Etappe auf diesem
»Weg der Verzweiflung«.3° Dass die Infragestellung des vermeintlich »unmittel-
baren Wissens« um das kiinstlerische Schaffen doch zu einer Bestimmung der
Kunst fiihrt, wird im sogleich Folgenden erldutert, soll vor allem aber am Ende
dieser Arbeit deutlich werden.

1.3 Das Klassische

Verbunden mit dem Normativen in der Kunst ist der Begriff des Klassischen.
Die »klassische Kunstform«40 entwickelt Hegel vor allem in seinen ab 1820
viermal gehaltenen Berliner Vorlesungen iiber die Philosophie der Kunst.4l

% Das »unmittelbare[] Wissen« ist kennzeichnend fiir die erste Gestalt der Phinomenologie
des Geistes, die »sinnliche Gewiflheit«; PhG, 63. Doch gleich zu Beginn der Entwicklung
des sittlichen Geistes stellt Hegel den Vergleich mit den ersten Gestalten, also der sinnlichen
Gewissheit und der » Wahrnehmung« an; PhG, 241.

% Dies vermeintlich »unmittelbare Wissen« lasst sich mit dem durch Sprache vermittelten
Wissen vergleichen, auf das sprachanalytisch verfahrende Philosophen Wissen zurtickfiih-
ren. Allerdings beansprucht Hegel, historisch und begrifflich zu begriinden, erstens wie
es zu diesem Wissen kommt und zweitens wieso es als unmittelbar gegeben erscheint.
Die Revidierung dieses Wissens erfolgt durch Praxis, durch die kiinstlerische Produktion
und deren Rezeption, durch die darin stattfindende intensive Auseinandersetzung mit dem
Kunstwerk.

%9 Hegels >Methodes, wie durch >Negativitat< hindurch dennoch positive Bestimmungen er-
folgen, wird in Rekurs auf die Einleitung in die Phdnomenologie des Geistes insgesamt noch
erlautert. Vgl. den zweiten Teil dieser Einleitung >Zur Phinomenologie des Geistes:.

40 ... oder die »classische Form der Kunst«, VL Kunst (1820/21), vgl. auch VL (Kunst 1823),
VL Kunst (1826), u. VL Kunst (1828/29).

41 Hegel hatte bereits »seine erste Asthetikvorlesung im Jahre 1818 in Heidelberg« gehalten,
worauf Gethmann-Siefert in ihrer »Einleitung« in die von H. G. Hotho 1823 verfasste Nach-
schrift der Vorlesungen iiber die Philosophie der Kunst eingeht, ebd., XXXI. Jaeschke (Hegel-
Handbuch, 418) weist jedoch darauf hin, dass Hegel »in den Sommern 1817 und 1818(]
iiber Asthetik, jeweils nach Diktaten« vorgelesen habe (meine Herv.). In Berlin diktierte
Hegel allerdings nicht mehr, vgl. ebd. Vgl. ferner Gethmann-Siefert, »Einleitung«, XXX f.:
»Hegel muf} nach dem Bericht Hothos sowohl [...] ein Heft als Grundlage dieser Vorlesung
abgefafit haben, als auch wenig spiter ein neues, wesentlich umgearbeitetes Heft fiir seine
erste Berliner Vorlesung (1820/21). [...] Das Berliner Heft [legte] Hegel seinen vier Vorle-

Hegel-Studien



Individualitdt und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 23

In der 1817 erstmalig erschienenen Encyclopddie der philosophischen Wissen-
schaften erwihnt Hegel die »classische[] Kunst«42 ausdriicklich erst in der drit-
ten Auflage von 1830. In der Phdnomenologie des Geistes hingegen taucht das
Wort klassisch« gar nicht auf. Der Sache nach liegt der >klassischen Kunstformx
das als Kunstreligion Entwickelte aber zugrunde:*3 Es ist die griechische Kunst
der sog. klassischen Antike. Die systematische Bedeutung der Kunstreligion fiir
Hegel zeigt sich nicht allein daran, dass er diese Kunst schlief3lich als klassisch
charakterisiert, sondern auch daran, dass sie durchgingig den zentralen Ge-
genstand in allen drei Auflagen von Hegels Encyclopdidie darstellt — obwohl
Hegel zeitgleich in seinen Vorlesungen weitere >Kunstformens, die »symboli-
sche« und die »romantische«, entwickelt und gerade hinsichtlich dieser beiden
reichlich Material aufarbeitet.44

Die normative Wirkkraft, die Hegel der >klassischen Kunstform« zuspricht,
wird deutlich an der an dieser orientierten Aufteilung der Entwicklung der
Kunst in der Geschichte: Mithin gilt die >symbolische« als ein Davor und die
rromantische« als ein Danach. In der Phdnomenologie des Geistes erhebt Hegel
die Kunstreligion ebenfalls zum Maf3stab, woran er kiinstlerische Tétigkeiten
und Werke, die dieser vorausgehen, misst: Dies erfolgt in der Auseinanderset-
zung mit dem »Werkmeister« der »natiirlichen Religion«,4> deren hauptsiach-
lich agyptische Kunst Hegel spéter in seinen Vorlesungen der »symbolischen
Kunstform«zuordnen wird. Eine auf die Kunstreligion folgende Kunst ist in der
Phédnomenologie des Geistes dagegen nicht eigens thematisch. An der >romanti-
schen Kunstform« erweist sich aber, dass eine mit dem Klassischen verbundene
Vollendung fiir Hegel kein Ende bedeutet. Die wesentliche Frage ist dann al-
lerdings, in welchem Verhiltnis das Darauffolgende zur Norm des Klassischen
steht.

In den Berliner Vorlesungen kommt der das Gottliche darstellenden »abso-
luten Kunst«4¢ der Kunstreligion das Attribut des Klassischen zu, weil Hegel in
ihr das »Ideal« verwirklicht, das »Schone tiberhaupt« realisiert sieht.47 Frag-

sungen in den Jahren 1820/21, 1823, 1826 und 1828/29 zugrunde[]«. Vgl. auch die wenigen
Manuskriptseiten »Zur Asthetik« des letzteren Heftes in GW 18, 114-117, den editorischen
Bericht dazu, ebd., 374f., sowie den Bericht Hothos, ebd., 342f., auf den sich Gethmann-
Siefert bezieht.
2 Engz. (1830), 546.
3 Vgl. die erste Auflage der Encyclopddie von 1817 (Enz. (1817), 241-243, §§ 456-464), in der
Hegel die erste Gestalt des »absoluten Geistes« noch als »Religion der Kunst« bezeichnet.
Alle drei Kunstformen erwéihnt Hegel erst in der dritten Auflage der Encyclopidie von
1830, mithin wird auch erst dort die der Kunst systematisch zugehérige Entwicklung in
der Geschichte namentlich differenziert, vgl. Enz. (1830), 546-548, §$ 561-562.
% PhG, 373-375.
4 PhG, 377.
4 VL Kunst (1823), 258 ff.

44

Beiheft 76



24 Einleitung

lich ist aber, ob sich Kunst im Schonen erschopft. Auf die Phdnomenologie
des Geistes ist zuriickzugehen, weil auch die der Klassik entsprechende Kunst
dort nicht allein positiv als Reflexionsmedium®® des Geistes dargestellt wird,
sodass er im Ideal des Schonen vollends aufginge. Zugleich zeigt Hegel negativ
auf, inwiefern Kunst ebenso die Mangel der geistigen Vermittlung widerspie-
gelt. Die Phinomenologie des Geistes ist fir die Frage nach Normativitit in
der Kunst deshalb wesentlich, weil mit der Kunstreligion Kunst in aufleror-
dentlicher substantieller Bedeutung betrachtet wird: Der Kunst kommt eine
politische und bildende Funktion zu, indem in ihr sittliche Gehalte dargestellt
und mitgeteilt werden; der mit ihr verbundene Kult hilt die Gemeinschaft we-
sentlich zusammen; mit Mitteln der Kunst werden die Gotter zur Anschauung
und Vorstellung gebracht. Leitend ist dabei, eine Einheit idealiter darzustellen,
in dieser Vorstellung liegt die normative Ausrichtung der griechischen Kunst.

Aber aufgrund dieser substantiellen Bedeutung der Kunst fiir die Gemein-
schaft reflektiert sie nicht blof3 das fiir die Gemeinschaft Wesentliche in einem
positiven Sinne, sondern ebenso negativ die »Beschrinkungen«#. Indem in
dem Kult der Kunstreligion insgesamt davon ausgegangen wird, die Harmoni-
sierung von Einzelnem und Allgemeinem erreichen zu kénnen, ist eine solche
organische Einheit auch Gegenstand der Kunst. Mit dem Ziel, diese darzustel-
len, werden aber auch die Hiirden dieser idealen Vermittlung deutlich. In der
Phéinomenologie des Geistes bestimmt Hegel nicht lediglich positiv, wie Einheit
im kiinstlerischen Material entsteht, sondern ebenso, was dafiir negiert werden
muss. Im strengen Verfolgen von Einheit werden dessen Voraussetzungen mit

% Vgl. zur Deutung des »absoluten Geistes« als sich entwickelnder »Reflexionsmedien«
(Kunst, Religion, Philosophie) Okazaki, Zur kritischen Funktion des absoluten Geistes in He-
gels Phinomenologie des Geistes, 11f. Zu verweisen ist auch auf den einfithrenden Kommen-
tar von Bertram (Hegels »Phinomenologie des Geistes«, 253-263), der die Religion insgesamt
im Plural als »Reflexionspraktiken« auffasst. Diese mit der Formulierung einhergehende
Deutung fiigt sich in die folgende Studie, da mit der Untersuchung des geistigen Tierreichs
das praktische Verhalten zur Wirklichkeit und deren Aneignen im »Thun« (PhG, 216-228)
in den Mittelpunkt geriickt und in einen Zusammenhang mit der Kunstreligion gebracht
wird. Allerdings ist Okazakis Arbeit Bertrams Kommentar gegeniiber insofern hervorzuhe-
ben, als er in den >Reflexionsmedien« deren »kritische[] Funktion« herausarbeitet. Bertram
betont lediglich die positive Seite der Funktion der Religion als »Selbstverstindnisse« von
Individuen oder vielmehr von Gemeinschaften, aber lisst die negative Seite der Kritik
unerwihnt, vgl. dens., »Hegels »Phidnomenologie des Geistes««, 259-263). Stekeler (Hegels
Phinomenologie des Geistes. Ein dialogischer Kommentar II, 730-962) begreift die Religion
immerhin, aber lediglich als »Praxisform«. Aufgrund der dialogischen Struktur mangelt es
diesem Kommentar weitestgehend an einer intensiven Auseinandersetzung mit dem he-
gelschen Text fiir sich genommen und in seinem Zusammenhang. Ich werde daher nur an
wenigen Stellen auf Stekelers Kommentare eingehen. Eine Kommentierung seines Kom-
mentars kann im Rahmen dieser Arbeit nicht erfolgen.

4 PhG, 376.

Hegel-Studien



Individualitdt und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 25

reflektiert. Im Folgenden soll vor allem dieses Verhiltnis zwischen Einheit und
Negation - und dem durch Letztere kaschierten Bruch - gezeigt werden, wie es
in der Kunst zum Bewusstsein kommt und daraufhin fiir diese prigend bleibt.

Deshalb soll die Kunst der Kunstreligion, die klassische Kunst, fiir die Kunst
iiberhaupt nicht insofern bestimmend sein, als man in ihr blof} die ideale Ver-
mittlung von Einzelnem und Allgemeinem erkennte. Vielmehr geht es um die
Erkenntnis, dass gerade das Verfolgen von Einheit und Vermittlung Differenter
durch Negation derer erkauft ist, die diese Einheit verhinderten, die die Ver-
mittlung unterbrachen. Mithin setzt auch die schéne Einheit Negation voraus,
die es zu bedenken gilt. Inhaltlich gefasst ist das formal Schéne in der Kunstre-
ligion das Gottliche und Sittliche, deren ideale Verwirklichung die Negation
des menschlich Individuellen einfordert. Daraus wird Hegel den tragischen
Zusammenhang zwischen dem Géttlich-Allgemeinen und dem Menschlich-
Individuellen entwickeln, weil die Goétter, ohne dass im Ausiiben des Kults
ihrer gedacht wiirde, nicht existierten bzw. die sittliche Polis-Gemeinschaft
nicht ohne das Handeln der menschlichen Individuen bestiinde. Aus dem
notwendigen Verhiltnis von Einheit und Negation lassen sich im bestimm-
ten Fall einer konkret angestrebten Einheit bestimmte Erkenntnisse ableiten.
Indes zeigt Hegel allgemein auf, dass die dsthetische Einheit einer Vermittlung
bedarf, dass diese aber nicht ohne Negation zu haben ist, weshalb es wesentlich
darauf ankommt, dasjenige, was negiert wird, durch die Kunst vermittelt ins
Bewusstsein zu erheben.

Jede unkritische Riickwendung auf das Klassische als ein blofes Ideal - ins-
besondere wenn sie von Hegel selber ihren Ausgang nimmt - ignoriert, was
Hegel in seiner kritischen Auseinandersetzung mit der antiken Klassik heraus-
gearbeitet hat: Das unmittelbar plastisch Schone ist demnach kein erschop-
fendes Modell verwirklichter Freiheit, weil es nur die allgemeine Schonheit
eines Gottes darzustellen weif8 und das menschlich Individuelle dafiir negieren
muss. Dagegen zeichnet sich Gethmann-Sieferts — an Hegel ankniipfender -
Ansatz, das »Klassische als das Utopische«5? zu verstehen, insgesamt durch
einen affirmativen Bezug zum als klassisch Geltenden aus, das von ihr ebenfalls
rein positiv aufgefasst wird. Zunéichst schliefit sie an die rezeptionséstheti-
sche Vorstellung des Klassischen von Jauf8 an, dem zufolge - laut Gethmann-
Siefert — alles das als klassisch gelte, was weiterhin rezipiert werde.>! Dabei

%0 Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 47-76.

" Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 50 ff. Leider verweist sie nicht auf
den Text, in dem Jaufd seinen Begriff des Klassischen angeblich entwickelt. Die ihr zufolge
als fiir Jauf3 klassisch geltende Wirkungsgeschichte legt er in dem Aufsatz »Literaturge-
schichte als Provokation der Literaturwissenschaft« dar. In diesem Text jedoch weist Jaufl
lediglich Gadamers Begriff des klassischen Werks aus Wahrheit und Methode zuriick, einen
eigenen entwickelt er dort nicht. Seine Auffassung der Wirkungsgeschichte der Kunst ar-

Beiheft 76



26 Einleitung

mochte Gethmann-Siefert aber nicht stehen bleiben, sondern das Klassische als
Utopie gegen das Gegenwirtige kritisch wenden: Dergestalt fasst sie Schillers
Umgang mit dem Klassischen auf; auch bei Hegel, insbesondere beim frii-
hen, ndmlich in den Gedanken des » Altesten Systemprogramms des deutschen
Idealismus, sieht sie die utopisch-kritische Wirkung der antiken Klassik am
Werk.52 Einerseits macht sie auf die Idealisierung der antiken Klassik, auf das
konstruierte Klassikbild Schillers und Hegels aufmerksam,53 anderseits ver-
weist sie auf die antike Klassik als auf »eine vergangene vollendete Kulturs,
auf »die gute alte Zeit« zuriick.5* Dass sie mit diesem Ansatz bei Hegel auf
Grenzen stofit, ist ihr bewusst,>> weshalb sie in diesem Aufsatz — wie schon in
ihrer ausfiihrlichen Studie zur Funktion der Kunst in der Geschichte5¢ — Schiller
schliefllich den Vorzug gibt.57

beitet er indes als Moglichkeit von >Literaturgeschichte« heraus. Das Klassischwerden von

Kunstwerken findet sich in Jauf$’ differenzierter Auseinandersetzung mit Adornos nega-

tiver dsthetischer Theorie als Erwiderung wieder, insofern der aus den Klassikern sich

bildende Kanon Jaufl zufolge etwas Affirmatives darstellt, vgl. Jauf3, »Negativitit und ds-
thetische Erfahrung«, 138-168, besonders: 142-145. Fiir Adorno diirfte die Affirmation
durch Kanonisierung eher eine Gefahr fiir die Kunst darstellen, da die durch den Kanon
hergestellte Selbstverstidndlichkeit und Vertrautheit mit den Kunstwerken den fiir Adorno

wesentlichen Rétselcharakter der Kunst verstellt, vgl. Adorno, Asthetische Theorie, 186.

Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 57ff. Vgl. hingegen Jaeschke,

»Kunst und Religion«, 176f.: »Hegels Einsicht ist es, daf3 die vollendete Einheit von Kunst

und Religion, wie sie durch die antike Mythologie begriindet war, nicht die [...] urspriing-

liche Harmonie war - und deshalb nicht >Natur« und deshalb auch nicht Norm - aufler in
einer Traumwelt. [O]der, zugespitzt formuliert: sie fungiert als ideologische Verdeckung
des Widerspruchs der Wirklichkeit«.

Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 66.

*  Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische, 69, 73.

% Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopischec, 66, 68, 70.

% Vgl. ebd., 387.

% Fraglich ist jedoch, ob sie Schillers Unterscheidung zwischen »naive[r] und sentimenta-
lische[r] Dichtung« dabei tiberhaupt gerecht wird, was sie selbst zuzugestehen scheint,
vgl. Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 75, Anm. 4. Dagegen nimmt
Jauf3 Schiller zunachst als »Modernen« in Anbetracht der »Querelle des Anciens et des
Modernes« ernst, denn das Zeitalter der >naiven< — weil naturhaften — Klassik ist auch
firr Schiller »unwiederbringlich verloren, vgl. Jauf$, »Schlegels und Schillers Replik auf
die >Querelle des Anciens et des Modernes«, 96. Daraus entstehe Schiller aber gerade ein
»Ideal« (ebd.); daran scheint Gethmann-Siefert zu versuchen, ihre auf dem Vergangenen
fuflende Utopiekonzeption anzukniipfen. Jauf3 betont, dass »der sentimentalische Mensch
[das >Ideal<] immer nur erstreben, aber nie erreichen kanng, ebd., 103, meine Erg. M.E.
anerkennt Schiller zudem »die Vortheile« des nicht mehr naiven Zustands, ders., Uber naive
und sentimentalische Dichtung, 69. Ob die Wirkung der modernen »Idylle« - die »Ideen«
zumindest zur Veranschaulichung bringe, wofiir sie im Unterschied zur naiven Dichtung
iiber den Ist-Zustand hinausweisen miisse — Schiller zufolge am tatsichlichen Zustand et-
was zu verdndern, oder lediglich »mit allen den Ubeln [zu] verséhnen« vermag, ldsst sich
m. E. schwer entscheiden, ebd., 68, 77, meine Erg. Fraglich ist tiberdies, ob Schillers Vorstel-

52

53

Hegel-Studien



Individualitdt und Kunst - das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 27

In der folgenden Untersuchung soll nun gerade Hegels kritische Auseinan-
dersetzung mit der antiken Klassik hervorgehoben werden, aus der sich erst
eine dsthetische Theorie, eine Norm fiir die Kunst herauskristallisiert. Im Un-
terschied zu Gethmann-Siefert ist an Hegels Hinausgehen {iber die unmittel-
bare Vermittlung von Einzelnem und Allgemeinem im Schonen festzuhalten,
weil auch fiir ihn das édsthetische Ideal kein addquates Modell fiir Sittlichkeit
abgegeben kann, wenn sie iiber die die Individuen beschriankende Sittlichkeit
der Antike hinausgehen soll. In dem idealisierten Schonen spiegelt sich fiir He-
gel ein unmittelbar sittliches, quasi natiirliches Verhaltnis zwischen Einzelnem
und Allgemeinem wider, das in der unhinterfragten Dominanz des Allgemei-
nen grilndet und mit dem modernen Anspruch individueller Entfaltung nicht
konformgeht.>® Wichtig ist aber der Riickgang auf diese ideale Vermittlung,
weil an ihr die noch in der Antike herrschende unbewusste >Beschrankung«
des Individuellen zu Tage tritt.

Ziel des Folgenden ist es, die systematische Bedeutung des von Hegel ein-
gefiihrten Begriffs >Kunstreligion< und damit einhergehend den vermuteten
Unterschied zur Kunst ohne substantiell religiose Relevanz herauszuarbeiten.
Dabher ist Hegels Einfithrung dieses Begriffs und die damit erfolgende Unter-
scheidung duflerst ernst zu nehmen. Zugleich muss indes die dahinterstehende
Polemik betont werden - insbesondere in Anbetracht einer utopischen Instru-
mentalisierung der Klassik. Denn eine solche Vereinnahmung {ibersieht Hegels
deutliche Zuriickweisung einer Aktualisierung der Kunst in substantiell kultu-

lung einer »édsthetischen Erziehung« mit Gethman-Sieferts Utopie-Konzept in Einklang zu
bringen ist. Vgl. Bubners Kritik an Schiller, der zufolge das »Schéne« durch dessen Theorie
lediglich in einer »volkspiddagogischen Erziehung des Menschen zum Menschen« aufgeht,
Bubner, »Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik«, 51, Anm. 53.

8 Ob Hegel selbst diesem Anspruch in den Grundlinien der Philosophie des Rechts gerecht
wird, wére deshalb zu untersuchen, was im Rahmen dieser Arbeit aber nicht geleistet wer-
den kann. Vgl. dazu das Kapitel »Wegweisung und Grenze der praktischen Philosophie
Hegels« in Bubners griindlicher Studie Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, fiir seine
Kritik an Hegels Abschluss sich entwickelnder Sittlichkeit in dessen Staatskonzeption, in
der fiir individuelle Freiheit und Mitbestimmung kein Raum bleibe, s. 210f. Vgl. auch
Sandkaulens kritische Untersuchung der Grundlinien der Philosophie des Rechts in Rekurs
auf Hegels Auseinandersetzung mit dem Substanzbegriff und der Bedeutung der Individua-
litdt bei Spinoza und Leibniz in der Wissenschaft der Logik in dies., »Modus oder Monade.
Wie wirklich ist das Individuum bei Hegel«, 155-178, besonders: 173-176, sowie vor dem
Hintergrund von Bildung und Entfremdung in der Phinomenologie des Geistes »Bildung
bei Hegel - Entfremdung oder Versohnung?«, 430-439. In diesem Aufsatz stellt sie zu
Recht heraus, dass das kritische Moment im Kapitel »Der sich entfremdete Geist; die Bil-
dung« - dass auch das Allgemeine zur Entfremdung im schlechten Sinne der Zerrissenheit
des Bewusstseins fithren kann und somit ebenfalls einen Bildungsprozess in der Geschichte
durchlaufen muss - in den Grundlinien der Philosophie des Rechts fehlt, ebd., 436. Dort
liege der Fokus vielmehr auf dem unhinterfragten Anpassen ans »Allgemeine«, ebd., vgl.
GPR, 162-164, § 187.

Beiheft 76



28 Einleitung

reller Hinsicht, wie Gethmann-Siefert sie im Ausgang von Schiller anstrebt.>?
Mit dem Ausdruck >Kunstreligion« wendet Hegel sich polemisch gegen frithro-
mantische Bestrebungen, eine solche mit ihrer Kunst etablieren zu wollen.®0
Indem Hegel die klassische Kunst der Antike, die er zu Recht nicht von ihrer
kultischen Funktion trennt, als Kunstreligion verhandelt, beansprucht er da-
mit zugleich, diesen Begriff auf dieses Phdnomen hin zu begrenzen. Im Zuge
der Auseinandersetzung damit weist er nach, weshalb es aus bewusstseinsge-
schichtlichen Griinden kein Zuriick geben kann.

Der Grund liegt vor allem in der - im Ideal ignorierten - »wirklichen«%!
Individualitdt. Nun ist gerade die Individualitt auch fiir die romantische Be-
wegung von Bedeutung. Mithin griindet die in dieser Bewegung sich auftuende
Spannung in den beiden Extremen einer allumfassenden substantiellen Bedeu-
tung der Kunst, genau genommen der »Poesie«, und der sich hervortuenden
Individualitdt des Kiinstlers. Es ist daher schon auf Hegels Erkenntnis hinzu-
weisen, dass die sich kritisch wendende Wirkung der Kunst gegen das sittliche
Gelebte, gegen den (antiken) »sittlichen Geist [...] im Scheiden von seinem Be-
stehen«©2, erfolgt. Wird alles zur Kunst erhoben, ist deren Erkenntnispotential
zunichtegemacht. Im Folgenden soll sich zwar der Schwierigkeit gestellt wer-
den, dass Kunstwerke Individualitit besitzen — weshalb @iberhaupt das Problem
der normativen Bestimmung der Kunst besteht. Zugleich bedeutet dies aber
nicht, dass jede menschliche Individualitéit Kiinstler bzw. kiinstlerisch tatig ist,
dass ihre individuellen Werke Kunst sind; es bedeutet auch nicht, dass nach in-
dividuellem Belieben beurteilt werden konnte, was Kunst sei. Indem Hegel u. a.
in der frithromantischen Bewegung — zugespitzt — das Phanomen einer absolut
von sich ausgehenden Individualitit vor Augen steht und er sich u.a. dadurch
dazu aufgefordert sieht, diese >darzustellens, findet sich in der Phdnomenologie
des Geistes nicht nur die >Darstellung« der >Beschriankung« der Individualitit,
sondern gleichfalls eine ausfiihrliche >Darstellung« der »Individualitat, welche
sich an und fiir sich selbst reell«%3 zu sein wéhnt, selber.

Im Durchgang durch beide »Darstellungen<ist deren Zusammenhang heraus-
zustellen, sodass am Ende mit der Bestimmung der Kunst auch eine wesentliche
Bestimmung individuellen Tuns geleistet werden soll. Demnach ist folgender
Struktur nachzugehen, die die folgende Untersuchung leitet: Zunichst ist dem
Phénomen reiner oder absoluter Individualitdt dessen notwendige Beziehung
zum Allgemeinen nachzuweisen - dem widmet sich der erste Teil, vor allem

% Besondere Beachtung muss deshalb dem Untertitel des Aufsatzes, »Uberlegungen zu einer

Kulturphilosophie der Kunst«, geschenkt werden.
0 Vgl. dazu Teil IL, Kap. 1.1 u. 1.3.
¢ PhG, 397.
2 PhG, 376.
¢ PhG, 214.

Hegel-Studien



Zur Phdnomenologie des Geistes 29

die Untersuchung des geistigen Tierreichs. Daraufhin ist umgekehrt das andere
Extrem zu betrachten, in dem die Einzelnen durch das Allgemeine vollends ihre
Bestimmung erhalten. Indem aber aufgezeigt wird, dass die Einzelnen darin
nicht aufgehen konnen, soll zugleich nachgewiesen werden, dass allgemeinem
Bestimmen immanent ist, durch Einzelnes durchbrochen, von diesem veréndert
zu werden. Insofern ist die Individualisierung im Allgemeinen angelegt. Dies
wird anhand des sittlichen Geistes, hauptsichlich an dessen Form der Kunstreli-
gion, im zweiten Teil untersucht. Indem aber der notwendige Zusammenhang
beider Seiten herausgearbeitet wird, soll untersucht werden, inwiefern deren
Zusammengehorigkeit fiir Kunst bestimmend ist, sowohl fiir die Einheit des
einzelnen Werks als auch fiir das Verhéltnis von Werken zueinander.64

Im nun direkt folgenden Kapitel 2 wird fiir die anschlieffende Untersuchung
Grundsitzliches der Phdanomenologie des Geistes erldutert und diskutiert. Dabei
wird vor allem der fiir dieses Werk charakteristische Zusammenhang zwischen
Geschichte und Systematik zu unterstreichen sein. Gerade deshalb stellt die
Phéinomenologie des Geistes eine Quelle fiir das zu untersuchende Problem des
Normativen dar.

2. Zur Phdnomenologie des Geistes

Um die zuletzt erwdhnte Vermittlung aufzuzeigen, sind - wie schon dargelegt
wurde - zwei Gestalten des Bewusstseins konzentriert auseinanderzusetzen.
Dafiir muss grundsitzlich erldutert werden, worauf Hegel mit >Phdanomenc
bzw. >Erscheinung« oder »Bewusstseinsgestalt« abhebt (2.1). Zudem ist fiir den
zu zeigenden Zusammenhang der beiden Bewusstseinsgestalten - also der
»Individualitat« des geistigen Tierreichs und der der Kunstreligion anhidngen-
den Bewusstseinsform - eine systematische Verbindung aller Gestalten in der
Phdnomenologie des Geistes vorausgesetzt. Einerseits ermoglicht eine solche
Verbindung, die Beziehung zwischen zwei Gestalten aufzuzeigen, anderseits
ist damit die Schwierigkeit verbunden, dass man es mit einer systematischen
Entwicklung zu tun hat, in die man eingriffe und aus der man zwei Momente
isolierte. Daher wird® auch das Verhiltnis zu den anderen Bewusstseinsfor-
men mit reflektiert werden miissen. Dabei wird nicht der systematischen Ent-
wicklung der Phdnomenologie des Geistes strikt gefolgt, sondern je nach syste-
matischer Relevanz der folgenden Argumentation wird auch auf die anderen
Gestalten Bezug genommen werden.

¢ Das wird in Teil II, Kap. 3, 4, 5 in der Analyse der Kunstreligion anhand der Skulptur, der

Hymne, des Epos, der Tragodie und der Komédie untersucht.
5 Vgl. insbesondere Teil I, Kap. 1 u. 3, u. Teil II, Kap. 2 u. 6.

Beiheft 76



30 Einleitung

Bevor ein Uberblick iiber diese Bezugnahmen gegeben werden kann (2.6.),
ist das Verhéltnis zwischen >Gestalten< und > Momenten« des Geistes sowie de-
ren systematische Entwicklung darzulegen (2.2). Kennzeichnend fiir die Phd-
nomenologie des Geistes ist iiberdies der komplexe Zusammenhang zwischen
Systematik und Geschichte, der insbesondere fiir die folgende Untersuchung
von Bedeutung und daher zu diskutieren ist (2.3). Um die >Gestalten« und
»Momente« in ihrer Entwicklung leichter einordnen zu koénnen, soll ein ab-
straktes Schema der Entwicklung vorgestellt werden, das die Eigentimlichkeit
der jeweiligen Formen und begrifflichen Bewegungen freilich nicht erschopft
(2.4/2.5). Dass das vorzustellende Schema auch als begriffliche Struktur in der
Phinomenologie des Geistes selbst entwickelt wird - ndmlich anhand des Be-
griffs der »Kategorie« —, soll ausfiihrlich im ersten Kapitel des ersten Teils der
Arbeit dargelegt werden. Dass es hingegen nicht erschopfend ist, zeigt sich
wiederum an einer Variation dieses Schemas, die in der Untersuchung des geis-
tigen Tierreichs - im zweiten Kapitel des ersten Teils - entwickelt wird.6¢ Auf
der dort generierten Struktur wird dann die Untersuchung der Kunstreligion —
im dritten, vierten und fiinften Kapitel des zweiten Teils - basieren:67 Dadurch
soll der formale Zusammenhang unterstrichen, aber vor allem Analyseschritte

¢ Diese Variation entspricht in ihren Momenten der von Weckwerth herausgearbeiteten
»Struktur« der Phdnomenologie des Geistes, deren Herausstellung zentral fiir ihre »Studie
zur Entstehung und Struktur der Hegelschen sPhanomenologie des Geistes«« ist: Angelehnt
an Lukdcs sieht sie die in der Encyclopidie von Hegel zugrunde gelegte Unterteilung des
Geistes, in einen subjektiven, objektiven und absoluten, bereits »vor[gegriffen]«, wobei
sie ebenfalls darauf hinweist, dass sie sich schon im »System der Sittlichkeit« von 1802
»abgezeichnet« hatte, vgl. dies., Metaphysik als Phinomenologie, 161. Daher unterscheidet
sie — wie Lukdcs — drei »Reihen«: Bewusstsein, Selbstbewusstsein und Vernunft bilden eine
»subjektive«, der Geist eine »objektive«, die Religion und das absolute Wissen eine »abso-
lute, ebd., 159ff. Allerdings merkt Lukdcs die lediglich ungefihre Entsprechung an und
nutzt sie hauptsichlich, um das »Verstindnis [zu] erleichtern« (Der junge Hegel, 727f.,
meine Auslassung u. Erg.). Dafiir, dass diesen drei >Reihen< auch ein dreifacher histori-
scher Durchgang entspricht, vgl. in der Einleitung den Unterpunkt 2.3. Analog dem hier
préasentierten Schema betrachtet Weckwerth die Entwicklung innerhalb der drei Reihen
als »genetisch[]«: Zunéchst hebt sie die unmittelbaren Anfinge jeder Reihe hervor, die sie
aufgrund ihrer Sinnlichkeit, Triebhaftigkeit oder Natiirlichkeit als »subjektiv« erachtet, Me-
taphysik als Phinomenologie, 165-168 (Kap. 6.2.1), 196 ff. Ferner zeigt sie auf, wie schon im
Bewusstseinsabschnitt grundlegende Bewegungen von Hegel entfaltet werden - also vom
Unmittelbaren ausgehend vermittelte Formen entwickelt werden -, die sich dann auch
in den anderen »Strukturebenen« — Selbstbewusstsein, Vernunft, Geist usf. — nachweisen
lassen. ebd., 168 ff. Fiir die Untersuchung, inwiefern im geistigen Tierreich eine subjektive,
eine objektive und eine absolute Ebene generiert werden, s. Teil I, Kap. 2. Wie diese Ebenen
den Gestalten der Kunstreligion — vor allem dem »abstracten« und »geistigen Kunstwerk« —
zugrunde liegen, s. Teil II, Kap. 1.2 u. Kap. 3, 4, 5. Zur Strukturéhnlichkeit der Phdnomeno-
logie des Geistes mit der Encyclopddie und den »letzten Jenaer Schriften« s. Siep, Der Weg
der Phinomenologie des Geistes, 80f, vgl. auch ebd., 52-55.

¢ Vgl. die vorige Anm.

Hegel-Studien



	Cover
	Titel
	Impressum
	Inhalt
	Dank
	 Einleitung
	1. Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung
	1.1 Skepsis an der definitorischen Bestimmung der Kunst
	1.2 Das Normative bei Hegel
	1.3 Das Klassische

	2. Zur Phänomenologie des Geistes
	2.1 Die Bewusstseinsgestalten
	 Das erscheinende Wissen und sein Maßstab
	 Skeptisches Prüfen und Erfahrung
	 Geistiges Bewusstsein und Wissenschaft
	 Zutat durch bestimmte Negation und Umkehrung
	 Darstellung und Kritik

	2.2 Knoten und Bund und andere Verhältnisse
	 Die Einheitlichkeit der Phänomenologie des Geistes
	 Programmatische allgemeine Reflexionen

	2.3 Systematik und Geschichte
	2.4 Das zugrunde gelegte Schema
	2.5 Substanz und Subjekt
	2.6 Überblick


	TEIL I Das Hervorgehen des Allgemeinen aus dem Besonderen
	1. Die Entwicklung der Kategorie und der Individualität im Vernunftabschnitt
	1.1 Die Kategorie
	1.1.1 Vom Selbstbewusstsein zur Vernunft
	1.1.2 Die Einführung der Kategorie im Anschluss an Kant und Fichte
	 Kant
	 Fichte

	1.1.3 Konsequenzen der transzendentalen Kategorie
	1.1.4 Die Kategorie in der beobachtenden Vernunft
	1.1.5 Die Kategorie in der Verwirklichung des vernünftigen Selbstbewusstseins durch sich selbst
	1.1.6 Die Kategorie in der Individualität, welche sich an und für sich selbst reell ist

	1.2 Die Individualität
	1.2.1 Die Verdinglichung der Individualität in der beobachtenden Vernunft
	 Die Individualität und das Organische in der Beobachtung der Natur
	 Das Verhältnis zwischen Individualität und Welt in der Beobachtung des Selbstbewusstseins
	 Die verknöcherte Individualität in der Beobachtung der Beziehung des Selbstbewusstseins auf seine unmittelbare Wirklichkeit

	1.2.2 Hegels Prinzip der Individualität
	 Die Lust und die Notwendigkeit und die reine, kreisende Individualität
	 Das Gesetz des Herzens und die verkehrende Übersetzung
	 Die Tugend und der Weltlauf und das Tun als Ansichsein der Individualität



	2. Das geistige Tierreich und der Betrug, oder die Sache selbst
	 Die Individualität als Kategorie
	 Inhaltliche und schematische Entwicklung der Individualität
	 Individualität als bloße Performativität – Probleme der Forschung


	2.1 Ursprüngliche Bestimmtheit der Natur – die subjektive individuelle Ebene
	2.1.1 Das Ansichsein der reinen Individualität
	 Selbstbewusstsein und Lebendiges – Kategorie und Individualität
	 Das logische Problem
	 Das Element der Individualität

	2.1.2 Das Tun der Individualität
	 Umstände, Interesse, Talent, Mittel, Werk oder die ganze Handlung
	 Modell I: Natürliches Talent, Genie und unendliche Kreativität des Performativen

	2.1.3 Das Werk als realisierte Bestimmtheit der Individualität
	 Handlung und Herstellung – Reines und Bestimmtes Tun
	 Das Werk als realisierte individuelle Bestimmtheit
	 Modell II: Die Individualität des Kunstwerks


	2.2 Die Wirklichkeit der Individualität und des Werks – die objektive Ebene
	2.2.1 Der Widerspruch des Werks
	 Die Bestimmtheit und das allgemeine Bewusstsein der Individualität
	 Das Element als Sein und Bewusstsein
	 Das Verschwinden der Individualität
	 Modell III: Rezeptive und objektive Bestimmung des Kunstwerks

	2.2.2 Das Selbstbewusstsein der Individualität
	 Der Gegensatz zwischen (Selbst-)Bewusstsein und Wirklichkeit
	 Das Auseinandertreten der Momente im bestimmten Tun
	 Aufhebung des Gegensatzes der Momente im reinen Tun
	 Das Selbstbewusstsein der Individualität – Übergang zur Sache selbst
	 Modell IV: Die Kunst als 'Sache selbst' und ihre substantielle Bedeutung


	2.3 Ehrlichkeit und Betrug, oder die Sache selbst – die absolute Ebene
	2.3.1 Die Kategorie als Ziel der Sache selbst
	 Weitere Unterkapiteleinteilung und Binnenstrukturen
	 Sinnliche Gewissheit und Wahrnehmung

	2.3.2 Die Ehrlichkeit
	 Begrifflich-logische und phänomenale Darstellung der Ehrlichkeit
	 Modell V: Vereinseitigung und Provokation

	2.3.3 Der Betrug
	 Begrifflich-logische Darstellung des Betrugs
	 Die phänomenale Darstellung des Betrugs
	 Modell VI: Urteil und Stempel – Kunstkritik

	2.3.4 Die Sache selbst als Subjekt und Kategorie
	 Normativität und Individualität
	 Von der Individualität zur Subjektivität

	2.3.5 Gesetzgebende und gesetzprüfende Vernunft – die 'Umkehrung' zum Geist


	3. Das sittliche Bewusstsein und das sittliche Tun
	3.1 Vernunft und Kategorie – Geist und Sittlichkeit
	 Tun, Handeln und die Sache selbst
	 Die Sittlichkeit als Sache selbst


	3.2 Bewusstsein und Handlung
	3.2.1 Das sittliche Bewusstsein
	3.2.2 Die sittliche Handlung
	3.2.3 Eine paradigmatische Darstellung der Sittlichkeit in der Tragödie?



	Teil II Das Hervorgehen des Besonderen aus dem Allgemeinen – Die Kunstreligion
	1. Einleitendes – antike und romantische Kunstreligion
	1.1 Religion und Kunstreligion in der Phänomenologie des Geistes
	1.2 Das geistige Tierreich und die Kunstreligion
	 Drei Ebenen

	1.3 Die Kunstreligion und ihr Ende – Zur Forschungsdiskussion
	1.3.1 Die Fokussierung der positiven Bedeutung
	1.3.2 Die Fokussierung der negativen Entwicklung


	2. Der Übergang von der natürlichen zur Kunstreligion
	 Der Werkmeister als instinktartiger Arbeiter, der Künstler als geistiger Arbeiter
	2.1 Exkurs zur Arbeit in der Phänomenologie des Geistes
	 Die logische Struktur der Arbeit, Bewahren und Vergegenständlichen (1.)
	 Die Bildung des Bewusstseins (2.)
	 Theoretisch-praktische Bildung (3.)
	 Die existentielle Seite der Bildung (4.)
	 Die Realisierung des Selbstbewusstseins durch den Kampf auf Leben und Tod
	 Die Arbeit des bürgerlichen Herrn


	2.2 Instinktartiges Arbeiten
	2.2.1 Das Instinktartige als Prozess der Vergeistigung
	 Reflexion des Verhältnisses von Einzelnem und Allgemeinem
	 Selbstbewusstsein – Differenz und Kontinuität
	 Vermittlung von Geist und Natur
	 Die drei Ebenen und der Maßstab ihres Verhältnisses
	 Die Stufen des Instinktartigen

	2.2.2 Fünf Momente des instinktartigen Arbeitens
	 Das kunstvolle Artefakt (1.)
	 Reflexion der Substanz (2.)
	 Arbeit bildet (3.)
	 Aufgreifen vorangegangener, vor allem natürlicher Formen (4.)
	 Das bewusstlose Werk (5.)



	3. Der Bildhauer und die Skulptur – das abstrakte Kunstwerk
	3.1 Voraussetzungen des Künstlers
	3.1.1 Das Instinktartige im geistigen Arbeiter
	3.1.2 Das Verhältnis der Mythologie zur Kunst

	3.2 Das abstrakte Kunstwerk
	 Einleitendes
	3.2.1 Die subjektive Ebene: der Künstler
	 Das sittliche Tun der Bürger und die reine Tätigkeit des Künstlers
	 Die Individualität des sittlichen Bewusstseins

	3.2.2 Die objektive Ebene: das Werk und die Rezipienten
	 Absolutes und gewordenes Werk
	 Die verehrende Rezeption
	 Die negative Seite der Rezeption – Individualität, Kritik, Erfahrung

	3.2.3 Die absolute Ebene: das Darstellen der geistigen Substanz
	 Ästhetische Betrachtung der Skulptur – das Schöne
	 Hymne und Kult



	4. Der Rhapsode und das Epos – das geistige Kunstwerk I
	4.1 Die subjektive Ebene: der Dichter und der Sänger
	 Dichterisches Gestalten und mündliches Überliefern
	 Der Sänger


	4.2 Die objektive Ebene: die unschlüssige Schlussform des Epos
	4.3 Die absolute Ebene: die abstrakte Einheit und der konkrete Einzelne

	5. Der Schauspieler und seine Maske, Tragödie und Komödie – das geistige Kunstwerk II
	5.1 Die subjektive Ebene: Individualität, Schauspieler, Maske
	5.2 Die objektive Ebene: Sprache, Form und Wirkung
	5.2.1 Die allgemeine Sprache des Helden
	5.2.2 Die Form der Tragödie
	 Das Wissen des Charakters
	 Das Recht des Charakters
	 Das Nichtwissen

	5.2.3 Der Chor und die Wirkung der Tragödie
	 Das 'Jammern' und 'Schaudern' des Chores im Kontext von Aristoteles' Poetik
	 Das Zerfallen des Schauspielers


	5.3 Die absolute Ebene: die begriffene negative Einheit der Tragödie
	 Zur Komödie Überleitendes

	5.4 Der Schauspieler und seine Maske in der Komödie
	5.4.1 Die subjektive Ebene: die Ironie der Maske
	 Die individuelle Aneignung des Göttlichen durch das Natürliche

	5.4.2 Die objektive Ebene: Demos und verschwindender Dunst der Wolken
	 Vermittlung von Einzelnem und Allgemeinem, von Individualität und Sittlichkeit
	 Philosophische Dimension

	5.4.3 Die absolute Ebene: Schicksal, Individualität und Ende
	 Die Vereinigung der Nacht des Schicksals mit der abgeschiedenen Eumenide
	 Die Bestimmung des komischen Bewusstseins
	 Wesentliche Verbindung der Tragödie und Komödie
	 Die Ironie der Ironie



	6. Die Kunst nach der Kunstreligion
	6.1 Die Substanz als Prädikat oder als Subjekt
	6.2 Das durch die Kunst hervorgebrachte Bewusstsein der Individualität
	6.3 Erinnerung durch Kunst

	 Schluss
	 Versinnlichung des Geistes und Vergeistigung des Sinnlichen
	 Die Bedeutung der subjektiven, objektiven und absoluten Ebene für die Kunst
	 Individualität und Kunst



	Literaturverzeichnis
	 Quellentexte
	 Sekundärliteratur





