
Is
el

t 
In

di
vi

du
al

itä
t u

nd
 K

un
st



HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE



HEGEL-STUDIEN BEIHEFTE Beiheft 76

In Verbindung mit 
Walter Jaeschke ( †) und Ludwig Siep herausgegeben von 
Michael Quante und Birgit Sandkaulen

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Carolyn Iselt 

Individualität und Kunst 
Zum Problem ihrer normativen Bestimmung 
in Hegels Phänomenologie des Geistes

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 

Daten sind im Internet über 〈https://portal.dnb.de 〉 abrufbar. 
ISBN 978-3-7873-4502-1 

ISBN eBook 978-3-7873-4503-8

Umschlagabbildung: © Ruth Tesmar / VG Bild-Kunst 2020

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für 
Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§ 53, 54 UrhG aus‐
drücklich gestatten. Satz: satz & sonders. Druck: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf 
alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleich‐
tem Zellstoff. Printed in Germany. 



Für Alex



Inhalt

Dank . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11 

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13 
1. Individualität und Kunst – das Problem ihrer 

(normativen) Bestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13 
1.1 Skepsis an der definitorischen Bestimmung der Kunst . . . . . . 13 
1.2 Das Normative bei Hegel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17 
1.3 Das Klassische . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22 
2. Zur Phänomenologie des Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29 
2.1 Die Bewusstseinsgestalten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31 
2.2 Knoten und Bund und andere Verhältnisse . . . . . . . . . . . . . . . 39 
2.3 Systematik und Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47 
2.4 Das zugrunde gelegte Schema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53 
2.5 Substanz und Subjekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55 
2.6 Überblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57 

TEIL I : Das Hervorgehen des Allgemeinen aus dem Besonderen 

1. Die Entwicklung der Kategorie und der Individualität
im Vernunftabschnitt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63 

1.1 Die Kategorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67 
1.1.1 Vom Selbstbewusstsein zur Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . 69 
1.1.2 Die Einführung der Kategorie im Anschluss an 

Kant und Fichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73 
1.1.3 Konsequenzen der transzendentalen Kategorie . . . . . . . 90 
1.1.4 Die Kategorie in der beobachtenden Vernunft . . . . . . . . 93 
1.1.5 Die Kategorie in der Verwirklichung des 

vernünftigen Selbstbewusstseins durch sich selbst . . . . . 97 
1.1.6 Die Kategorie in der Individualität, welche sich an 

und für sich selbst reell ist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99 



8 Inhalt 

1.2 Die Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101 
1.2.1 Die Verdinglichung der Individualität in der 

beobachtenden Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102 
1.2.2 Hegels Prinzip der Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . 118 

2. Das geistige Tierreich und der Betrug, oder die Sache selbst . . . . 136 

2.1 Ursprüngliche Bestimmtheit der Natur – die subjektive 
individuelle Ebene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147 
2.1.1 Das Ansichsein der reinen Individualität . . . . . . . . . . . 147 
2.1.2 Das Tun der Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159 
2.1.3 Das Werk als realisierte Bestimmtheit der 

Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172 
2.2 Die Wirklichkeit der Individualität und des Werks – die 

objektive Ebene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183 
2.2.1 Der Widerspruch des Werks . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183 
2.2.2 Das Selbstbewusstsein der Individualität . . . . . . . . . . . . 194 

2.3 Ehrlichkeit und Betrug, oder die Sache selbst – die 
absolute Ebene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211 
2.3.1 Die Kategorie als Ziel der Sache selbst . . . . . . . . . . . . . . 211 
2.3.2 Die Ehrlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222 
2.3.3 Der Betrug . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228 
2.3.4 Die Sache selbst als Subjekt und Kategorie . . . . . . . . . . 237 
2.3.5 Gesetzgebende und gesetzprüfende Vernunft – die 

›Umkehrung‹ zum Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246 

3. Das sittliche Bewusstsein und das sittliche Tun . . . . . . . . . . . . . . 252 

3.1 Vernunft und Kategorie – Geist und Sittlichkeit . . . . . . . . . . . 254 
3.2 Bewusstsein und Handlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261 

3.2.1 Das sittliche Bewusstsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 264 
3.2.2 Die sittliche Handlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273 
3.2.3 Eine paradigmatische Darstellung der Sittlichkeit 

in der Tragödie? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 278 



Inhalt 9 

Teil II : Das Hervorgehen des Besonderen aus dem 
Allgemeinen – Die Kunstreligion

1. Einleitendes – antike und romantische Kunstreligion . . . . . . . . . . 283 

1.1 Religion und Kunstreligion in der Phänomenologie des 
Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287 

1.2 Das geistige Tierreich und die Kunstreligion . . . . . . . . . . . . . . . 290 
1.3 Die Kunstreligion und ihr Ende – Zur Forschungsdiskussion . 293 

1.3.1 Die Fokussierung der positiven Bedeutung . . . . . . . . . . 293 
1.3.2 Die Fokussierung der negativen Entwicklung . . . . . . . . 299 

2. Der Übergang von der natürlichen zur Kunstreligion . . . . . . . . . . 303 

2.1 Exkurs zur Arbeit in der Phänomenologie des Geistes . . . . . . . . 304 
2.2 Instinktartiges Arbeiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 321 

2.2.1 Das Instinktartige als Prozess der Vergeistigung . . . . . . 324 
2.2.2 Fünf Momente des instinktartigen Arbeitens . . . . . . . . 331 

3. Der Bildhauer und die Skulptur – das abstrakte Kunstwerk . . . . . 345 

3.1 Voraussetzungen des Künstlers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345 
3.1.1 Das Instinktartige im geistigen Arbeiter . . . . . . . . . . . . 345 
3.1.2 Das Verhältnis der Mythologie zur Kunst . . . . . . . . . . . 350 

3.2 Das abstrakte Kunstwerk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 351 
3.2.1 Die subjektive Ebene: der Künstler . . . . . . . . . . . . . . . . 352 
3.2.2 Die objektive Ebene: das Werk und die Rezipienten . . . . 365 
3.2.3 Die absolute Ebene: das Darstellen der geistigen 

Substanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 374 

4. Der Rhapsode und das Epos – das geistige Kunstwerk I . . . . . . . . 382 

4.1 Die subjektive Ebene: der Dichter und der Sänger . . . . . . . . . . 383 
4.2 Die objektive Ebene: die unschlüssige Schlussform des Epos . . 387 
4.3 Die absolute Ebene: die abstrakte Einheit und der 

konkrete Einzelne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391 

5. Der Schauspieler und seine Maske, Tragödie und Komödie – 
das geistige Kunstwerk II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 395 

5.1 Die subjektive Ebene: Individualität, Schauspieler, Maske . . . . 396 
5.2 Die objektive Ebene: Sprache, Form und Wirkung . . . . . . . . . 398 



10 Inhalt 

5.2.1 Die allgemeine Sprache des Helden . . . . . . . . . . . . . . . . 398 
5.2.2 Die Form der Tragödie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 399 
5.2.3 Der Chor und die Wirkung der Tragödie . . . . . . . . . . . 411 

5.3 Die absolute Ebene: die begriffene negative Einheit der 
Tragödie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 427 

5.4 Der Schauspieler und seine Maske in der Komödie . . . . . . . . . 430 
5.4.1 Die subjektive Ebene: die Ironie der Maske . . . . . . . . . . 432 
5.4.2 Die objektive Ebene: Demos und verschwindender 

Dunst der Wolken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 439 
5.4.3 Die absolute Ebene: Schicksal, Individualität und Ende . 446 

6. Die Kunst nach der Kunstreligion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 458 

6.1 Die Substanz als Prädikat oder als Subjekt . . . . . . . . . . . . . . . . 459 
6.2 Das durch die Kunst hervorgebrachte Bewusstsein der 

Individualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 464 
6.3 Erinnerung durch Kunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 467 

Schluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 474 

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 485 
Quellentexte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 485 
Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 488 



Dank

D ieses Buch ist die geringfügig überarbeitete Fassung meiner im Novem‐
ber 2020 im Fachbereich Geschichte / Philosophie der Westfälischen Wil‐

helms-Universität Münster eingereichten und im Dezember 2021 verteidigten 
Dissertationsschrift. Indes wäre ohne die Mithilfe anderer dieses Buch nicht 
geschrieben worden – vor allem brauchte es Zeit. Den Freiraum zum Lesen, 
Diskutieren, Forschungsreisen und Schreiben verdanke ich der finanziellen Un‐
terstützung des Evangelischen Studienwerks Villigst.

Ein besonderer Dank gilt meinem Doktorvater, Herrn Prof. Dr. Walter Mesch, 
für die ausführlichen Gespräche in seinen Sprechstunden, die ausgiebigen Dis‐
kussionen in seinem Kolloquium und nicht zuletzt für das Verfassen des Gut‐
achtens. Zudem beruht diese Arbeit auch auf dem, was ich in seinen Semina‐
ren, Vorlesungen und seinem Kolloquium zum Verhältnis von Systematik und 
Philosophiegeschichte gelernt habe. Für konstruktive Kritik und Ermunterung 
danke ich ebenfalls den anderen Teilnehmenden des Kolloquiums. Insbeson‐
dere seien Benedikt Krämer, Rodrigo Ferradas und Alexandra Alván erwähnt – 
auch wegen der unschätzbar wertvollen, jahrelangen Lesekreisgemeinschaft und 
Freundschaft. Meinem Zweigutachter, Herrn Prof. Michael Städtler, danke ich 
herzlichst für das Verfassen des Zweitgutachtens, aber viel mehr noch für die 
zum kritischen Denken anhaltenden Inhalte seiner Seminare, Vorlesungen, Ar‐
beitsgemeinschaften, die mich immer wieder zum Schreiben motivierten, und 
für seine freundschaftliche Unterstützung. Dem Felix Meiner Verlag sowie Frau 
Prof. Dr. Birgit Sandkaulen und Herrn Prof. Dr. Michael Quante bin ich für die 
äußerst freundliche Aufnahme in die Reihe der Hegel-Studien zu großem Dank 
verpflichtet. 

Durch ihre tiefe Freundschaft haben mir Theresa Reymann, Nicole Lopata, 
Katrin Kreutz und Stephanie Range beigestanden. Ebenso haben mir mein Vater 
Detlef Iselt, meine Schwester Carina Lange und meine Großeltern Anna und 
Günter Klose stets Rückhalt gegeben. Thassilo Polcik und Simon Helling danke 
ich für ihre Muße, einen Großteil der Arbeit gelesen und korrigiert zu haben, 
und für ihren freundschaftlichen Beistand. Zum Schluss gilt der größte Dank 
Alexander Lückener, der in allen Hinsichten zur Erstellung des Buches beige‐
tragen hat – inhaltlich, sprachlich-formal, finanziell und vor allem durch seine 
Liebe und Freundschaft, ohne die ich diese auch anstrengende und zermürbende 
Zeit voller Zweifel nicht durchgestanden hätte. Ihm ist dieses Buch gewidmet.

Berlin, Oktober 2023 Carolyn Iselt



Einleitung

1. Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung

1.1 Skepsis an der definitorischen Bestimmung der Kunst

Der »Weg der Verzweiflung« und der diesem zugrunde liegende »sich vollbrin‐
gende Skepticismus« gehören zu den bekannten methodischen Grundüberle‐
gungen, die Hegel seiner Phänomenologie des Geistes einleitend voranstellt.1 
Einen solchen ›Weg‹ schlägt scheinbar auch eine Gruppe von Sprachanalyti‐
kern auf dem Gebiet der Kunstphilosophie in den 1950er Jahren ein. Nachdem 
im 18. Jahrhundert die Ästhetik als philosophische Disziplin Eigenständigkeit 
gewonnen und theoretisch dazu beigetragen hatte, dass überhaupt verschie‐
dene künstlerische Tätigkeiten zusammengehörig als Kunst erfasst wurden,2 
stellte sich die Frage, wie Kunst philosophisch allgemein zu bestimmen ist.3 
Dass Kunst allgemein philosophisch bestimmt werden kann, wurde hingegen 
zunächst nicht in Zweifel gezogen. Dagegen bedeutet für Hegel die »Verzweif‐
lung an [. . . ] sogenannten natürlichen Vorstellungen, Gedanken und Mey‐
nungen«4, dass dasjenige, was einem quasi natürlich bzw. selbstverständlich 
erscheint, infrage gestellt wird. In einem solchen Sinne wurde ab der Mitte 
des 20. Jahrhunderts die Selbstverständlichkeit angezweifelt, mit der ästheti‐
sche Theorien aufgestellt oder Bestimmungen dessen, was Kunst sei, durch‐
geführt wurden. Zunächst wurden einzelne ästhetische Theorien und damit – 
angeblich – einhergehende Definitionen der Kunst hinterfragt und schließlich 
generell solche Theorien bzw. eine Definition von Kunst überhaupt zurückge‐
wiesen. Ferner zielte man darauf, zu begründen, warum diese Theorien oder 
wesentliche Bestimmungen der Kunst gar nicht möglich seien. In Spannung 
dazu wurde aber nicht verneint, dass es nicht doch etwas gibt, das als Kunst be‐
zeichnet werden könnte. Demnach wird das Wissen darum, dass etwas Kunst 

1 PhG, 56.
2 Vgl. den dafür einschlägigen Aufsatz von Kristeller, »The Modern System of the Arts in the 

History of Aesthetics. Part 1«, 496–527, und ders., »The Modern System of the Arts in the 
History of Aesthetics. Part II«, 17–46. 

3 Diese Frage stellt sich auch Friedrich Schleiermacher einleitend in seine Kunstphilosophie‐
vorlesungen, vgl. KGA II / 14, 43. Vgl. dazu Iselt, »Das Urbild als Vermittlung«, 177–192. 

4 PhG, 56.



14 Einleitung 

sei, und das Wissen davon, weshalb es Kunst ist, voneinander geschieden: 
Ersteres ist von der Skepsis ausgenommen, Letzteres verfällt ihr.5 Um diese 
Trennung durchzuführen, verfährt William E. Kennick – vermutlich unbe‐
absichtigt – »nominalistisch«6. Ihm zufolge bestimmen gewisse, aktual aner‐
kannte Sprachregeln, was Kunst genannt werden darf:

»[W]e are able to separate those objects which are works of art from those which 
are not because we know English; that is, we know how correctly to use the word 
›art‹ and how to apply the phrase ›work of art‹. [. . . ] The ›correctly‹ and the ›pro‐
perly‹ has nothing to do with some ›common nature‹ or ›common denominator‹ 
of all works of art ; they have merely to do with rules which govern the actual and 
commonly accepted usage of the word ›arts‹.«7

Demgegenüber ist zu erwidern, dass die sprachliche Anwendung des Wortes 
›Kunst‹ doch etwas mit Bestimmungen des Gegenstandes zu tun haben muss, 
die diesen als Kunst auszeichnen. Denn dass die Gegenstände der Kunst sich 
wandeln, kann Kennick nur durch eine willkürliche Änderung der Sprachre‐
geln erklären und nicht durch Innovationen im künstlerischen Schaffen.8 Aber 

5 Vgl. William E. Kennick, »Does Traditional Aesthetics Rest On A Mistake?«, 322: »We do 
know what art is when no one asks us what it is; that is, we know quite well how to use 
the word ›art‹ or the phrase ›work of art‹ correctly. And when someone asks us what art is, 
we do not know; that is, we are at a loss to produce any simple formula, or any complex 
one, which will neatly exhibit the logic of this word and this phrase.« Diese Aporie gilt ihm 
zufolge freilich nicht für die Kunst allein. Ein weiteres von Kennick angeführtes Beispiel 
stellt die »Zeit« dar: »Like St. Augustine with Time, we do know quite well, what Art is; it 
is only, when someone aks us that we do not know. The trouble lies not in the works of 
art themselves but in our concept of Art.«; ebd., 320. Zwar weist Kennick darauf hin, dass 
sich Augustinus über diese Schwierigkeit im Klaren war, aber dass diese Augustinus nicht 
davon abgehalten hat, sich philosophisch mit der Zeit auseinanderzusetzen, führt er nicht 
aus. Vgl. Augustinus, Confessiones, XI, 547–589; Mesch, Reflektierte Gegenwart. Dürfte man 
über dieses Alltagsverständnis nicht hinausgehen, wäre Philosophie verunmöglicht. S. dazu 
auch ebd., 301: »Denn Augustinus entwickelt seine Zeittheorie, indem er vorphilosophische 
Auffassungen eindringlich hinterfragt, und kommt zu dem erlebnisfundierten Ergebnis, die 
Zeit sei in der Seele.« Meine Herv.

6 Vgl. auch Mahr (»Über ›Die Kunstwelt‹ von Arthur C. Danto«, 905), der das nominalisti‐
sche Vorgehen bei Weitz (vgl. Anm. 9) diagnostiziert. 

7 William E. Kennick, »Does Traditional Aesthetics Rest On A Mistake?«, 321. Vgl. für eine 
Kritik daran Dantos Aufsatz, »The Art World«, von 1964, insbesondere S. 8. Auch die Er‐
läuterungen von Mahr, die der ins Deutsche übersetzten Veröffentlichung von Dantos Text 
in der »Deutschen Zeitschrift für Philosophie« 1994 vorangestellt wurden, sind zur Einord‐
nung der Diskussion erhellend, Mahr, »Über ›Die Kunstwelt‹ von Arthur C. Danto«, 905 f.

8 Wie lässt sich dann etwa die Veränderung der Bedeutung des Bildes im Kult und in der 
Kunst erklären, wie lassen sich das »kunstlose Gnadenbild« und das kunstvolle Gemälde 
voneinander unterscheiden? (Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem 
Zeitalter der Kunst, 544.) Oder worin unterscheiden sich kunstvolle Ikonen von weniger 

Hegel-Studien 



Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 15 

weshalb sollte es dann überhaupt zu einer solchen Änderung kommen? Und 
wie verhält sich die neue Sprachregel zur vorherigen? Gibt es dann eine Regel, 
die die verschiedenen Regeln miteinander verbindet, damit alle gleichermaßen 
als Sprachregel für das Wort ›Kunst‹ gelten?

Aber anstatt eine Reflexion über die Regel oder die Regeln anzustrengen, 
bleibt Kennick vielmehr bei der selbstverständlich erscheinenden Verwendung 
des Wortes ›Kunst‹ stehen. Eine solche quasi ›natürliche Vorstellung‹ stellt er 
indes nicht infrage, wodurch die Inkonsequenz des sprachanalytischen Skep‐
tizismus zu Tage tritt. Die Selbstverständlichkeit einer geltenden Regel für die 
alltagsprachliche Verwendung des Wortes ›Kunst‹ wurde demnach nicht hin‐
terfragt. Andernfalls hätte man nach dem Grund dieser Regel fragen müssen 
und wäre genötigt gewesen, eine ästhetische Theorie oder eine Definition von 
Kunst oder ähnliche sachliche Bestimmung zu liefern, von deren Unmöglich‐
keit aber ausgegangen wurde.9 Insofern wird scheinbar davon abgesehen, dass 
zu einer sinnvollen Anwendung des Wortes ›Kunst‹ auf einen Gegenstand die 
diesem Wort zugrunde liegende Regel in irgendeiner wesentlichen Beziehung 
zu diesem Gegenstand stehen muss. Wird dagegen davon ausgegangen, dass 
die das Wort ›Kunst‹ bestimmende Regel im Verhältnis zu bestimmten Gegen‐
ständen steht, die als Kunstwerke gelten, ist diese Regel keine bloß sprachliche 
und Kunst nicht nur ein Wort. Vielmehr ist Kunst dann ein Begriff, der we‐
sentlich auf gewisse Gegenstände bezogen ist und nur im Verhältnis dazu eine 
Bestimmung hat.

Aber wie kommt es dazu, Kunst derart sprachlich auflösen zu wollen? Erhel‐
lend ist diesbezüglich Wittgensteins Diktum: »denk nicht, sondern schau!«10 
Schaut man bloß auf die so unterschiedlich erscheinenden Gegenstände wie 
Skulptur, Malerei, Musik, Literatur, darstellendes Spielen usf., mag man die 
Gemeinsamkeit nicht erblicken. Aber die eigentliche Diffizilität in der Be‐
stimmung dessen, was Kunst ist, liegt vor allem darin, dass es freilich nicht 
ausreicht, etwas in Stein zu schlagen, zu malen, zu komponieren, zu schrei‐
ben usw., um Kunst zu produzieren. Obendrein kommt erschwerend die sich 
notwendig stets verändernde Bestimmung dessen, was als Kunst Geltung er‐
langt, hinzu: Ist zu einem bestimmten Zeitpunkt naturgetreu zu malen von 
künstlerischem Wert, sind es zu einem anderen abstrakte Formen. Und den‐

kunstvollen? Vgl. dazu und zum Übergang vom christlichen Kult der Malerei zur Kunst 
in der Renaissance, im Barock und Manierismus in der gründlichen Studie von Belting 
insbesondere die Einleitung und das letzte Kapitel.

9 Weitz zufolge können ästhetische Theorien zumindest die Bedingungen beschreiben, unter 
denen ein korrekter Gebrauch des Wortes ›Kunstwerk‹ erfolgt, vgl. dens., »The Role of 
Theory in Aesthetics«, 33.

10 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 66, 324. Vgl. dazu auch Weitz, »The Role 
of Theory in Aesthetics«, 30 f.

Beiheft 76 



16 Einleitung 

noch sind diese Bestimmungen nicht beliebig und gehen nicht lediglich auf 
sprachliche Konventionen zurück, sondern haben ganz bestimmte sachliche 
Gründe.11 Die Gemeinsamkeit in diesen augenscheinlich voneinander Ver‐
schiedenen und dem sich Verändernden lässt sich nicht durch bloßes Schauen 
entdecken, sondern bedarf des Denkens.12 Gleiches gilt fraglos für das Auffin‐
den der Gründe13 dafür, weshalb etwas Kunst ist.

Nicht nur die Verschiedenheit der Kunstgattungen und innerhalb dieser der 
einzelnen Kunstwerke provozierten die Ablehnung einer erschöpfenden ästhe‐
tischen Theorie, sondern die vielen verschiedenen, – angeblich – miteinander 
konkurrierenden ästhetischen Theorien selbst riefen die gleiche Skepsis her‐
vor.14 Verständlich wären diese Vorbehalte, würden diese Theorien das bean‐
spruchen, was die sprachanalytischen Kunstphilosophen ihnen unterstellten: 
nämlich jeweils eine abgeschlossene Definition zu bieten, die die gesamten alle 
Kunstwerke erschöpfenden Merkmale enthielte.15

Mit dem Verweis auf die Notwendigkeit keines bloßen Wortes, sondern 
eines Begriffs von Kunst, der sich im Verhältnis zu den Kunstwerken fort‐
bestimmte, wurde bereits im Sinne Hegels eine Möglichkeit eröffnet, nicht 

11 In seinem Aufsatz, »The Task of Defining a Work of Art«, berücksichtigt Ziff zwar, dass 
der historische Kontext, dass gesellschaftliche Veränderungen sich auf die Kunst auswir‐
ken, vgl. ebd., 72 f. Aber er kann es auch nur derart fassen, dass diese Veränderungen 
den Gebrauch des Wortes ›Kunstwerk‹ verändern, vgl. ebd., 67 ff. Eine ästhetische Theorie 
kann ihm zufolge nur einen bestimmten Gebrauch erläutern, vgl. ebd., 77. Seines Erachtens 
scheint es nicht möglich zu sein, zu erklären, weshalb trotz des unterschiedlichen Ge‐
brauchs dasselbe Wort verwandt wird, oder vielmehr warum man es mit demselben Begriff 
zu tun hat. Der eine Gebrauch scheint für ihn mit dem vorherigen und dem folgenden nicht 
zusammenzuhängen. Er gibt zwar einen Grund für den wechselnden Gebrauch des Wortes 
›Kunst‹ an, den er auf die sich wandelnde Funktion von Kunstwerken zurückführt, vgl. ebd., 
74, 76. Allerdings führt er nicht im Detail aus, was er mit ›Funktion‹ meint. Darunter fasst 
er bspw. religiöse Zwecke, etwa in der christlichen Kunst. Zu fragen wäre indes, ob nicht 
unabhängig von bestimmten Funktionen, Zwecken oder Zielen Kunst eine übergeordnete 
Bestimmung, einen Zweck an sich selbst hat, der den Kunstwerken trotz einer bestimmten 
Funktion gleichermaßen zukommen kann.

12 Ziff geht zumindest über das bloße Schauen insofern hinaus, als er gewisse Analogien zwi‐
schen verschiedenen Kunstgattungen erkennen kann, vgl. dens., »The Task of Defining a 
Work of Art«, 65.

13 Allerdings wird etwas nicht erst Kunst oder ein Kunstwerk, weil Gründe oder eine Theo‐
rie es zu einem solchen erklären, was Danto anzunehmen scheint und als »Institutional 
Theory« auffasst, die freilich von Dickies »New Institutional Theory of Art« zu unter‐
scheiden ist, der sich irrtümlich auf Danto bezieht, s. dafür Dantos Text »The Art World 
Revisited: Comedies of Similarity«. Vgl. ferner Teil II, Kap. 3.2, wo Hegels Behauptung, dass 
das Geistige des Werks – also ›beseelt‹ zu sein – lediglich im Bewusstsein des Künstlers und 
der Schauenden liege, diskutiert und mit Hegels Ausführungen aus seinen Vorlesungen von 
1823 konfrontiert wird. 

14 Vgl. Weitz, »The Role of Theory in Aesthetics«, 29 f.
15 Lüdeking, Analytische Philosophie der Kunst, 17 f.

Hegel-Studien 



Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 17 

im ›Skeptizismus‹ zu verharren. Zwar muss gerade Hegel zufolge gegenüber 
Selbstverständlichkeiten Skepsis geübt werden, aber auch die Skepsis selbst 
muss infrage gestellt werden: denn diese ist nicht bloß eine »negative Bewe‐
gung«16, sondern selbst ebenfalls eine positive Bestimmung. Vielmehr noch 
kann es für Hegel überhaupt keine bloße Negativität geben, gerade weil auch 
sie als Negativität selber positiv bestimmt ist. Ist Skepsis am Skeptizismus die 
Bewegung aus dem Skeptizismus heraus, führt eine solch reflektierte Skep‐
sis aber nicht schlechthin zur Wiederherstellung des zuvor Infragegestell‐
ten zurück:17 Daher soll im Folgenden die Möglichkeit der Bestimmung von 
Kunst untersucht werden, die ohne abstrakte, aber gleichfalls erschöpfende 
Definition oder hinreichende Aufzählung von notwendigen Merkmalen aus‐
kommt.18

1.2 Das Normative bei Hegel

Das Unvermögen, eine Definition von Kunst aufzustellen, ließe sich auf die 
Einzigartigkeit einzelner Kunstwerke zurückführen, die sich deshalb einer all‐
gemeinen Definition entzögen. Damit, so könnte man – zumindest aus skep‐
tischer sprachanalytischer Sicht – meinen, wäre die philosophische Auseinan‐
dersetzung mit Kunst ad acta gelegt. Dass Hegel keine Definition der Kunst 
formuliert, hat indes einen anderen Grund. Den philosophischen Wert von 
Definitionen überhaupt erachtet er als gering, weil sie höchstens das Resultat 
einer Bestimmung festhalten können, aber die eigentlich philosophische Ent‐
wicklung abschneiden.19 Doch auch die philosophische begriffliche Entwick‐

16 PhG, 57.
17 Daher erhebt Hegel laut Siep den Anspruch, »die skeptische Methode integriert, radikali‐

siert und dadurch den Skeptizismus als Doktrin überwunden« zu haben, ders., Der Weg der 
Phänomenologie des Geistes, 75.

18 Vgl. Lüdeking, Analytische Philosophie der Kunst, 19: »Hegel beispielsweise geht ja aus‐
drücklich von der Überzeugung aus, daß die Erscheinungsformen und die Funktionen der 
Kunst sich im Laufe der Geschichte wesentlich gewandelt haben. Aber, so wird der An‐
hänger der essentialistischen Prämisse zu Recht einwenden, was bringt ihn denn dazu alle 
diese – wesentlich verschiedenen – Phänomene dennoch mit demselben Begriff zu bezeich‐
nen?«

19 Definitionen sind für Hegel keine bloß einfachen Bestimmungen, sondern im traditionellen 
Sinne bedürfen sie einer Unterscheidung, einer Spezifizierung des Allgemeinen. Insofern 
wird aber in der Definition etwas Besonderes – »Merkmahle[]«, »Eigenschaften«, also das‐
jenige, woran der Unterschied zu erkennen ist – wiederum verallgemeinert, WdL II, 212 f. 
Zu entwickeln, inwiefern diese verallgemeinerte Besonderheit mit dem Allgemeinen, das 
durch diese spezifiziert wurde, wesentlich verbunden ist, liegt für Hegel außerhalb der De‐
finition. Vgl. in Hegels Wissenschaft der Logik, im Kapitel »Die Idee des Erkennens«, den 
Teil zur »Definition«, aber auch die darauffolgenden Bestimmungen des »synthetische[n] 

Beiheft 76 



18 Einleitung 

lung ist allgemein und widerspricht der Eigentümlichkeit künstlerischer Pro‐
duktion. Dass aber Einzelnes durch Negation von Anderem oder Anderen und 
daher als auf es oder sie bezogen bestimmt ist usf., sind logische Strukturen, 
die Hegel schon, bevor er sie grundlegend in der Wissenschaft der Logik entwi‐
ckelt, in der Phänomenologie des Geistes zugrunde legt. In ihr findet sich die 
Auseinandersetzung mit dem Phänomen »reine[r] Individualität« bzw. ver‐
meintlich unmittelbar »reell[er]« Individualität,20 der Hegel ihre Vermittlung 
mit dem oder den Anderen, die insgesamt das Allgemeine gegenüber dieser 
Einzelnheit bilden, nachweist. Keineswegs hat Hegel damit die Individualität 
ins Allgemeine überführt und restlos bestimmt: Vielmehr zeigt er immerzu 
auf, inwiefern Allgemeines und Individuelles einander nicht gerecht werden, 
solange dieses Verhältnis nicht rein logisch begriffen wird.21 Zwar deckt er 
das notwendige Verhältnis zwischen dem Allgemeinen und dem Einzelnen 
formaliter auf, zugleich bleibt aber offen, welche inhaltliche Bestimmung sie 
miteinander verbindet.

Dies führt zu dem generellen Problem normativer Bestimmung, welches 
unter anderem Kunst, aber grundsätzlich das Handeln menschlicher Indivi‐
duen betrifft. Nun mag es sein, dass Hegel das Wort »Norm« oder »Normati‐
vität« nicht kannte oder nicht verwandte,22 was nicht bedeutet, dass er keinen 
Begriff davon hatte. Der Gedanke des Normativen liegt etwa seiner Formulie‐

Erkennen[s]« (WdL II, 210 ff.), sowie in den »Beilagen« das Fragment »Das Erkennen hat 
. . . «, WdL II, 257 f.

20 PhG, 199 ff., 214 ff.
21 Vgl. Schmitz, »Der Gestaltbegriff in Hegels ›Phänomenologie des Geistes‹ und seine geis‐

tesgeschichtliche Bedeutung«, 324 u. 329.
22 Vgl. Bubners Anmerkung in seiner Untersuchung Geschichtsprozesse und Handlungsnor‐

men (ebd., 263, Anm. 9), in der auch Hegels praktische Philosophie ein zentraler Gegen‐
stand ist: »Der lateinische Terminus norma meint Richtschnur und geht auf das griechi‐
sche kanon zurück (z. B. Chrysipp, Stoic. Vet. Fragm. III 77, 34 ff.; Cicero, Acad. II 140). 
Sieht man von dieser Verwendung ab, so entsteht der moderne Sprachgebrauch recht spät. 
Zu Kants Zeiten sprach man von Normen überwiegend innerhalb der ästhetischen Ge‐
schmackskritik; vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, A 55 ff.; Logik, (Hg. Jäsche), A 8. Die 
von Menzer herausgegebene frühe Vorlesung Kants über Ethik, Berlin 1924, 44 f., nennt 
die Norm immerhin eine »Richtschnur der Beurteilung« im Moralischen. – Hegel scheint 
den Terminus gar nicht zu kennen. Eine der frühsten Verwendungen im heute üblichen 
Sinne, der vor allem den Juristen und Soziologen zu verdanken ist, dürfte vorliegen bei 
F.J. Stahl, Philosophie des Rechts nach geschichtlicher Ansicht, Heidelberg 1839.« Im His‐
torischen Wörterbuch der Philosophie wird der Begriff ›Norm‹ in rechtsphilosophischer, 
ethischer und soziologischer Hinsicht untersucht. Im Beitrag von Hofman und der Re‐
daktion zum »N.-Begriff« in der Rechtsphilosophie wird zwar auf Kants Kritik der reinen 
Vernunft, Metaphysik der Sitten und Kritik der Urteilskraft, auf Fichtes Versuch der Critik 
aller Offenbarung sowie auf Schleiermachers Brouillon zur Ethik 1805/06 hingewiesen, auf 
Hegel wird, vermutlich aus den von Bubner erwähnten Gründen, nicht eingegangen. Vgl. 
Hofmann, Schrader u. Red., Art. »Norm«, Sp. 906–920.

Hegel-Studien 



Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 19 

rung »Ohnmacht [des] Sollens«23 zugrunde. Unleugbar wendet er sich in dieser 
kritisch gegen Normatives, das zwar sein soll, aber nicht ist und niemals sein 
kann. Trotz dieser Kritik weist Hegel Maßstäbe mitnichten zurück: die Ver‐
nunft, der Begriff, der Geist usf. sind von Hegel zugrunde gelegte Maßstäbe.24 
Aber: Der Unterschied ums Ganze liegt für Hegel darin, dass dies für ihn keine 
äußeren Maßstäbe sind, sondern den Gegenständen, die er an diesen misst, 
inhärente.25 Hegels Kritik am ›Sollen‹ ist zugleich eine Kritik an Äußerlichkeit: 
Es werde etwas verlangt, was sich niemals realisieren lasse.

Das Verhältnis zwischen ›Individualität‹ und deren ›Realität‹ ist in der Phä‐
nomenologie des Geistes Gegenstand des Unterkapitels »Das geistige Thierreich 
und der Betrug, oder die Sache selbst«26. Mit Blick auf die daran anschlie‐
ßenden Unterkapitel »die gesetzgebende« und die »gesetzprüffende Vernunfft« 
zielt die dortige »Darstellung«27 der Individualität primär auf das normative 
Problem moralischen Handelns. Verfolgt man die Bewusstseinsentwicklung 
weiter, wird deutlich, dass Hegel vor allem den Übergang28 von der Stufe der 
Vernunft zu der des Geistes zu motivieren bezweckt. Freilich sind diese Ziel‐
punkte – insbesondere letzterer – wesentlich für die folgende Untersuchung 
des geistigen Tierreichs. Aber unabhängig davon, ob Hegel auf das »allgemeine 
Selbst« moralischer Gebote oder doch vielmehr auf gelebte »Sittlichkeit« hi‐
naus möchte, entfaltet er im geistigen Tierreich grundsätzlich und im höchsten 
Sinne abstrakt das Problem normativer Bestimmung individuellen ›Tuns‹ und 

23 Vgl. WdL I (1832), 223, meine Veränderung.
24 Auf den »Maßstab« – wie Hegel ihn in der Einleitung in die Phänomenologie des Geistes 

entwickelt – ist im zweiten Teil der Einleitung, unter 2.1., zurückzukommen.
25 Vgl. Kaehler u. Marx, Die Vernunft in Hegels Phänomenologie des Geistes, 87: » ›Kritik‹ 

bedeutet hier [. . . ] den Aufweis von impliziten Voraussetzungen des jeweiligen Wahrheits‐
anspruchs, die es unmöglich machen, die jeweils intendierte Gegenständlichkeit als unver‐
rückbaren Maßstab zu betrachten.«

26 PhG, 216–228.
27 PhG, 55, die »Darstellung des erscheinenden Wissens« (PhG, 55) wird in der Einleitung 

unter 2.1 erläutert.
28 Adorno (»Aspekte«, 12) kritisiert zu Recht die Vorstellung eines bloßen »Übergang[s]« für 

dasjenige, das ihm zufolge einen »Umschlag« oder, wie Hegel es formuliert, eine ›Umkeh‐
rung‹ bedeutet. Vielfach wird in der Forschung versucht, die Bestimmtheiten der neuen 
Gestalt aus der vorherigen hervorgehen zu lassen. Beide Seiten sind m. E. zu vereinigen: 
Erstens entwickelt Hegel, wie Adorno selbst betont, durch den »Bruch« hindurch einen 
»Prozeß«, mithin eine Kontinuität (ebd.); zweitens laufen durchgängig positive und nega‐
tive Bestimmungen parallel. Daher wird z. B. im geistigen Tierreich die geistige Vermittlung 
durch individuelles Tun aller Individuen entwickelt, die aber in der Vereinzelung verbleibt; 
die sie vermittelnde Einheit bedarf dann der ›bestimmten Negation‹. Dem analog zeigt sich 
durchgängig in der Kunstreligion, wie die menschliche ›Individualität‹ zunehmend her‐
vortritt; dass diese substantielle Bedeutung erhält, beruht wiederum auf der ›bestimmten 
Negation‹ der vereinzelten Substanz.

Beiheft 76 



20 Einleitung 

von dessen Resultat – oder wie Hegel es formuliert: »Werk«29. Das Normative 
verbirgt sich hinter den Begriffen ›Wesen‹ und ›Substanz‹: Denn was ist das 
›Wesen‹ der Individualität, was ist deren ›Substanz‹ und kann die Individuali‐
tät etwa von ihrem Wesen oder ihrer Substanz abweichen?30 Dass Normatives 
im geistigen Tierreich offenkundig thematisch ist, zeigt sich vor allem an der 
Auseinandersetzung mit dem »Maßstab«31 des individuellen ›Werks‹.

In Anbetracht der Grundsätzlichkeit und Abstraktheit lässt sich diese ›Dar‐
stellung‹ individuellen Tuns auf alle Bereiche menschlicher Praxis beziehen. 
Klar ersichtlich ist etwa Hegels Zugrundelegen dieser ›Darstellung‹ zur Erläu‐
terung von »Arbeit« und »Sprache«.32 Da Kunst gleichfalls Resultat mensch‐
licher Praxis ist – die Hegel als eine vergeistigte Form der Arbeit auffasst –,33 
muss auch für diese Hegels Darstellung individuellen Tuns gelten. Werden im 
Folgenden die von Hegel abstrakt gefassten generellen Verwicklungen indi‐
viduellen Tuns anhand von Modellen aus dem Bereich des Ästhetischen und 
der Kunst konkretisiert,34 bedeutet dies zwar nicht, dass Modelle aus anderen 
Bereichen – wie ›Arbeit‹ und ›Sprache‹ – ausgeschlossen sind. Diese Modelle 
sollen aber nicht als bloße Veranschaulichung oder Beispiele dienen, sondern 
die von Hegel dargelegten Schwierigkeiten sind der künstlerischen Praxis in‐
härent.

Wie bereits angedeutet wurde, mündet Hegels Hinterfragung ›reiner Indi‐
vidualität‹ darin, dass er deren notwendige Vermittlung mit den Anderen, mit 
dem Allgemeinen nachweist. Ebenfalls wurde schon das bloß Formale dieser 
Vermittlung betont: Aufgezeigt wird zwar die substantielle Verbindung zwi‐
schen der Individualität und deren mit anderen Individuen geteilten Wirklich‐
keit. Aber was ist die inhaltliche Bestimmung ihrer Substanz? Die Übertragung 
dieser Frage nach der Substanz auf die Kunst bzw. die künstlerische Praxis 
ist wiederum der Phänomenologie des Geistes nicht äußerlich: In Gestalt der 
»Kunst-Religion« wird die geistige Substanz reflektiert, die Kunstreligion ist 
eine der Formen des sich »wissende[n] Geist[es]«.35 Daher soll gezeigt werden, 
dass die Problematik allgemeiner Bestimmung individuellen Tuns in Kunst‐
werken zur Darstellung kommt, wodurch der Kunst deren eigene Produktion 
zum Gegenstand wird. Denn neben der generellen Schwierigkeit, wie Indivi‐

29 PhG, 219.
30 Dies wird in Teil I, Kap. 2.2, 2.3.2 u. 2.3.3 ausführlich auseinandergesetzt, vgl. auch zur sitt‐

lichen Bestimmung der Substanz und der damit einhergehenden wesentlichen Bestimmung 
der Individualität Teil I, Kap. 3.

31 PhG, 219 f., vgl. auch 226.
32 PhG, 194 f., 276.
33 Vgl. im Teil II, Kap. 2.
34 Vgl. die sechs Modelle in Teil I, Kap. 2.
35 PhG, 369, 376.

Hegel-Studien 



Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 21 

duen Allgemeines verwirklichen können, stellt sich hinsichtlich der Kunst zu‐
sätzlich die Frage: Wenn Kunst ein bestimmtes Tun voraussetzt, lässt sich trotz 
der Individualität der Kunstwerke sagen, welche allgemeinen Bestimmungen 
künstlerischer Produktion bzw. den Produkten zukommen müssen?

Mag man zunächst skeptisch sein, inwiefern die Auseinandersetzung mit 
der Kunstreligion aufschlussreich sein kann für die Kunst als solche, ist um‐
gekehrt die Einbettung künstlerischen Schaffens in einen kultischen Kontext 
hervorzuheben: Für Hegel ist dieser Rückgang gar notwendig, um überhaupt 
begreifen zu können, was Kunst ist. Dies gilt – freilich nicht zufällig – gleicher‐
maßen für das sittliche Tun, in dessen kultisch vermittelter Wirklichkeit sich 
Allgemeines und individuell Einzelnes unmittelbar, naturwüchsig verbunden 
zu sein gerieren. Auf den für die antike Klassik kennzeichnenden sittlichen 
Geist muss also Hegel zufolge für das Bestimmen sowohl des Tuns im Allge‐
meinen als auch des künstlerischen Schaffens im Besonderen zurückgegangen 
werden. Für das vernünftige individuelle Tun entwickelt Hegel diese Notwen‐
digkeit in der Einleitung ins zweite Kapitel des Vernunftabschnitts »Die Ver‐
wirklichung des vernünftigen Selbstbewusstseyns durch sich selbst«, obgleich 
die systematischen Voraussetzungen zur ›Darstellung‹ des Bewusstseins des 
sittlichen Geistes noch nicht gegeben sind und dieses auch erst noch entwickelt 
wird. Nichtsdestotrotz setzt er dieses Bewusstsein voraus für moderne Formen 
individuellen und allgemeinen Tuns: »Wenn also die Wahrheit dieses vernünf‐
tigen Selbstbewußtseyns für uns die sittliche Substanz ist, so ist hier für es der 
Anfang seiner sittlichen Welterfahrung.«36

Wesentlich für das in dieser Arbeit zu entfaltende Argument ist erstens, 
dass das die antike Sittlichkeit repräsentierende Bewusstsein sich dadurch aus‐
zeichnet, quasi natürlich, d. h. unmittelbar zu ›wissen‹, was es im Sinne der 
Allgemeinheit zu tun habe: Nicht notwendigerweise formaliter wird gewusst, 
dass zu tun ist, vielmehr kommt es für die Sittlichkeit darauf an, unmittel‐
bar inhaltlich zu wissen, was zu tun ist. Es wird unhinterfragt etwas sittlich 

36 PhG, 197. Obgleich Bisticas-Cocoves betont: »[Ethical life] is both the goal towards which 
the experience of consciousness is moving and the origin from which it is departing« (ders., 
»The Path of Reason in Hegel’s Phenomenology of Reason«, 174), erachtet er die Sittlichkeit 
bzw. die Weisheit des »Althertums« für das moderne vernünftige Bewusstsein lediglich als 
Ursprung, PhG, 195. Historisch betrachtet ist das freilich zutreffend, systematisch gesehen 
bleibt m. E. Sittlichkeit sowohl Ursprung als auch Maßstab bzw. Ziel des Bewusstseins. Im 
Vordergrund steht sogar zunächst die Sittlichkeit als systematisches Ziel: Mit den letzten 
beiden Kapiteln des Vernunftabschnitts bezweckt Hegel, den Mangel eines Handelns auf‐
zuzeigen, das hauptsächlich vom Einzelnen ausgehend bestimmt wird und das nicht einer 
allgemein geltenden konkreten Ordnung folgt. Ist die Notwendigkeit eines sittlichen Geis‐
tes erwiesen, muss umgekehrt die individuelle Selbstbestimmung eingeholt werden. Vgl. 
Teil I, Kap. 2.3.5 für eine weitere Diskussion dieser Problematik, mit der moderne Sittlich‐
keit konfrontiert ist.

Beiheft 76 



22 Einleitung 

Gebotenes und kulturell Vermitteltes getan. Wesentlich ist dies gleichfalls für 
die Untersuchung der allgemeinen Bestimmung von Kunst, weil dieses »un‐
mittelbare Wissen«37 sich auch auf deren Produktion auswirkt: Unmittelbar 
gewusst wird, was zur Darstellung zu bringen ist sowie in welcher Form.38 
Zweitens ist es aber ebenso wesentlich, dass Hegel bis zum absoluten Wissen 
keine Gestalt in der Phänomenologie des Geistes darstellen wird, ohne es auf 
deren Mängel abgesehen zu haben. Gleichwohl ist dieser sich immer wieder 
einstellende ›Skeptizismus‹ nur eine, wenn auch notwendige Etappe auf diesem 
›Weg der Verzweiflung‹.39 Dass die Infragestellung des vermeintlich ›unmittel‐
baren Wissens‹ um das künstlerische Schaffen doch zu einer Bestimmung der 
Kunst führt, wird im sogleich Folgenden erläutert, soll vor allem aber am Ende 
dieser Arbeit deutlich werden.

1.3 Das Klassische

Verbunden mit dem Normativen in der Kunst ist der Begriff des Klassischen. 
Die »klassische Kunstform«40 entwickelt Hegel vor allem in seinen ab 1820 
viermal gehaltenen Berliner Vorlesungen über die Philosophie der Kunst.41 

37 Das »unmittelbare[] Wissen« ist kennzeichnend für die erste Gestalt der Phänomenologie 
des Geistes, die »sinnliche Gewißheit«; PhG, 63. Doch gleich zu Beginn der Entwicklung 
des sittlichen Geistes stellt Hegel den Vergleich mit den ersten Gestalten, also der sinnlichen 
Gewissheit und der »Wahrnehmung« an; PhG, 241.

38 Dies vermeintlich ›unmittelbare Wissen‹ lässt sich mit dem durch Sprache vermittelten 
Wissen vergleichen, auf das sprachanalytisch verfahrende Philosophen Wissen zurückfüh‐
ren. Allerdings beansprucht Hegel, historisch und begrifflich zu begründen, erstens wie 
es zu diesem Wissen kommt und zweitens wieso es als unmittelbar gegeben erscheint. 
Die Revidierung dieses Wissens erfolgt durch Praxis, durch die künstlerische Produktion 
und deren Rezeption, durch die darin stattfindende intensive Auseinandersetzung mit dem 
Kunstwerk.

39 Hegels ›Methode‹, wie durch ›Negativität‹ hindurch dennoch positive Bestimmungen er‐
folgen, wird in Rekurs auf die Einleitung in die Phänomenologie des Geistes insgesamt noch 
erläutert. Vgl. den zweiten Teil dieser Einleitung ›Zur Phänomenologie des Geistes‹.

40 . . . oder die »classische Form der Kunst«, VL Kunst (1820/21), vgl. auch VL (Kunst 1823), 
VL Kunst (1826), u. VL Kunst (1828/29).

41 Hegel hatte bereits »seine erste Ästhetikvorlesung im Jahre 1818 in Heidelberg« gehalten, 
worauf Gethmann-Siefert in ihrer »Einleitung« in die von H. G. Hotho 1823 verfasste Nach‐
schrift der Vorlesungen über die Philosophie der Kunst eingeht, ebd., XXXI. Jaeschke (Hegel-
Handbuch, 418) weist jedoch darauf hin, dass Hegel »in den Sommern 1817 und 1818[] 
über Ästhetik, jeweils nach Diktaten« vorgelesen habe (meine Herv.). In Berlin diktierte 
Hegel allerdings nicht mehr, vgl. ebd. Vgl. ferner Gethmann-Siefert, »Einleitung«, XXX f.: 
»Hegel muß nach dem Bericht Hothos sowohl [. . . ] ein Heft als Grundlage dieser Vorlesung 
abgefaßt haben, als auch wenig später ein neues, wesentlich umgearbeitetes Heft für seine 
erste Berliner Vorlesung (1820/21). [. . . ] Das Berliner Heft [legte] Hegel seinen vier Vorle‐

Hegel-Studien 



Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 23 

In der 1817 erstmalig erschienenen Encyclopädie der philosophischen Wissen‐
schaften erwähnt Hegel die »classische[] Kunst«42 ausdrücklich erst in der drit‐
ten Auflage von 1830. In der Phänomenologie des Geistes hingegen taucht das 
Wort ›klassisch‹ gar nicht auf. Der Sache nach liegt der ›klassischen Kunstform‹ 
das als Kunstreligion Entwickelte aber zugrunde:43 Es ist die griechische Kunst 
der sog. klassischen Antike. Die systematische Bedeutung der Kunstreligion für 
Hegel zeigt sich nicht allein daran, dass er diese Kunst schließlich als klassisch 
charakterisiert, sondern auch daran, dass sie durchgängig den zentralen Ge‐
genstand in allen drei Auflagen von Hegels Encyclopädie darstellt – obwohl 
Hegel zeitgleich in seinen Vorlesungen weitere ›Kunstformen‹, die »symboli‐
sche« und die »romantische«, entwickelt und gerade hinsichtlich dieser beiden 
reichlich Material aufarbeitet.44

Die normative Wirkkraft, die Hegel der ›klassischen Kunstform‹ zuspricht, 
wird deutlich an der an dieser orientierten Aufteilung der Entwicklung der 
Kunst in der Geschichte: Mithin gilt die ›symbolische‹ als ein Davor und die 
›romantische‹ als ein Danach. In der Phänomenologie des Geistes erhebt Hegel 
die Kunstreligion ebenfalls zum Maßstab, woran er künstlerische Tätigkeiten 
und Werke, die dieser vorausgehen, misst: Dies erfolgt in der Auseinanderset‐
zung mit dem »Werkmeister« der »natürlichen Religion«,45 deren hauptsäch‐
lich ägyptische Kunst Hegel später in seinen Vorlesungen der ›symbolischen 
Kunstform‹ zuordnen wird. Eine auf die Kunstreligion folgende Kunst ist in der 
Phänomenologie des Geistes dagegen nicht eigens thematisch. An der ›romanti‐
schen Kunstform‹ erweist sich aber, dass eine mit dem Klassischen verbundene 
Vollendung für Hegel kein Ende bedeutet. Die wesentliche Frage ist dann al‐
lerdings, in welchem Verhältnis das Darauffolgende zur Norm des Klassischen 
steht.

In den Berliner Vorlesungen kommt der das Göttliche darstellenden »abso‐
luten Kunst«46 der Kunstreligion das Attribut des Klassischen zu, weil Hegel in 
ihr das »Ideal« verwirklicht, das »Schöne überhaupt« realisiert sieht.47 Frag‐

sungen in den Jahren 1820/21, 1823, 1826 und 1828/29 zugrunde[]«. Vgl. auch die wenigen 
Manuskriptseiten »Zur Ästhetik« des letzteren Heftes in GW 18, 114–117, den editorischen 
Bericht dazu, ebd., 374 f., sowie den Bericht Hothos, ebd., 342 f., auf den sich Gethmann-
Siefert bezieht.

42 Enz. (1830), 546.
43 Vgl. die erste Auflage der Encyclopädie von 1817 (Enz. (1817), 241–243, §§ 456–464), in der 

Hegel die erste Gestalt des »absoluten Geistes« noch als »Religion der Kunst« bezeichnet.
44 Alle drei Kunstformen erwähnt Hegel erst in der dritten Auflage der Encyclopädie von 

1830, mithin wird auch erst dort die der Kunst systematisch zugehörige Entwicklung in 
der Geschichte namentlich differenziert, vgl. Enz. (1830), 546–548, §§ 561–562.

45 PhG, 373–375.
46 PhG, 377.
47 VL Kunst (1823), 258 ff.

Beiheft 76 



24 Einleitung 

lich ist aber, ob sich Kunst im Schönen erschöpft. Auf die Phänomenologie 
des Geistes ist zurückzugehen, weil auch die der Klassik entsprechende Kunst 
dort nicht allein positiv als Reflexionsmedium48 des Geistes dargestellt wird, 
sodass er im Ideal des Schönen vollends aufginge. Zugleich zeigt Hegel negativ 
auf, inwiefern Kunst ebenso die Mängel der geistigen Vermittlung widerspie‐
gelt. Die Phänomenologie des Geistes ist für die Frage nach Normativität in 
der Kunst deshalb wesentlich, weil mit der Kunstreligion Kunst in außeror‐
dentlicher substantieller Bedeutung betrachtet wird: Der Kunst kommt eine 
politische und bildende Funktion zu, indem in ihr sittliche Gehalte dargestellt 
und mitgeteilt werden; der mit ihr verbundene Kult hält die Gemeinschaft we‐
sentlich zusammen; mit Mitteln der Kunst werden die Götter zur Anschauung 
und Vorstellung gebracht. Leitend ist dabei, eine Einheit idealiter darzustellen, 
in dieser Vorstellung liegt die normative Ausrichtung der griechischen Kunst.

Aber aufgrund dieser substantiellen Bedeutung der Kunst für die Gemein‐
schaft reflektiert sie nicht bloß das für die Gemeinschaft Wesentliche in einem 
positiven Sinne, sondern ebenso negativ die »Beschränkungen«49. Indem in 
dem Kult der Kunstreligion insgesamt davon ausgegangen wird, die Harmoni‐
sierung von Einzelnem und Allgemeinem erreichen zu können, ist eine solche 
organische Einheit auch Gegenstand der Kunst. Mit dem Ziel, diese darzustel‐
len, werden aber auch die Hürden dieser idealen Vermittlung deutlich. In der 
Phänomenologie des Geistes bestimmt Hegel nicht lediglich positiv, wie Einheit 
im künstlerischen Material entsteht, sondern ebenso, was dafür negiert werden 
muss. Im strengen Verfolgen von Einheit werden dessen Voraussetzungen mit 

48 Vgl. zur Deutung des »absoluten Geistes« als sich entwickelnder »Reflexionsmedien« 
(Kunst, Religion, Philosophie) Okazaki, Zur kritischen Funktion des absoluten Geistes in He‐
gels Phänomenologie des Geistes, 11 f. Zu verweisen ist auch auf den einführenden Kommen‐
tar von Bertram (Hegels »Phänomenologie des Geistes«, 253–263), der die Religion insgesamt 
im Plural als »Reflexionspraktiken« auffasst. Diese mit der Formulierung einhergehende 
Deutung fügt sich in die folgende Studie, da mit der Untersuchung des geistigen Tierreichs 
das praktische Verhalten zur Wirklichkeit und deren Aneignen im »Thun« (PhG, 216–228) 
in den Mittelpunkt gerückt und in einen Zusammenhang mit der Kunstreligion gebracht 
wird. Allerdings ist Okazakis Arbeit Bertrams Kommentar gegenüber insofern hervorzuhe‐
ben, als er in den ›Reflexionsmedien‹ deren »kritische[] Funktion« herausarbeitet. Bertram 
betont lediglich die positive Seite der Funktion der Religion als »Selbstverständnisse« von 
Individuen oder vielmehr von Gemeinschaften, aber lässt die negative Seite der Kritik 
unerwähnt, vgl. dens., »Hegels »Phänomenologie des Geistes««, 259–263). Stekeler (Hegels 
Phänomenologie des Geistes. Ein dialogischer Kommentar II, 730–962) begreift die Religion 
immerhin, aber lediglich als »Praxisform«. Aufgrund der dialogischen Struktur mangelt es 
diesem Kommentar weitestgehend an einer intensiven Auseinandersetzung mit dem he‐
gelschen Text für sich genommen und in seinem Zusammenhang. Ich werde daher nur an 
wenigen Stellen auf Stekelers Kommentare eingehen. Eine Kommentierung seines Kom‐
mentars kann im Rahmen dieser Arbeit nicht erfolgen.

49 PhG, 376.

Hegel-Studien 



Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 25 

reflektiert. Im Folgenden soll vor allem dieses Verhältnis zwischen Einheit und 
Negation – und dem durch Letztere kaschierten Bruch – gezeigt werden, wie es 
in der Kunst zum Bewusstsein kommt und daraufhin für diese prägend bleibt.

Deshalb soll die Kunst der Kunstreligion, die klassische Kunst, für die Kunst 
überhaupt nicht insofern bestimmend sein, als man in ihr bloß die ideale Ver‐
mittlung von Einzelnem und Allgemeinem erkennte. Vielmehr geht es um die 
Erkenntnis, dass gerade das Verfolgen von Einheit und Vermittlung Differenter 
durch Negation derer erkauft ist, die diese Einheit verhinderten, die die Ver‐
mittlung unterbrächen. Mithin setzt auch die schöne Einheit Negation voraus, 
die es zu bedenken gilt. Inhaltlich gefasst ist das formal Schöne in der Kunstre‐
ligion das Göttliche und Sittliche, deren ideale Verwirklichung die Negation 
des menschlich Individuellen einfordert. Daraus wird Hegel den tragischen 
Zusammenhang zwischen dem Göttlich-Allgemeinen und dem Menschlich-
Individuellen entwickeln, weil die Götter, ohne dass im Ausüben des Kults 
ihrer gedacht würde, nicht existierten bzw. die sittliche Polis-Gemeinschaft 
nicht ohne das Handeln der menschlichen Individuen bestünde. Aus dem 
notwendigen Verhältnis von Einheit und Negation lassen sich im bestimm‐
ten Fall einer konkret angestrebten Einheit bestimmte Erkenntnisse ableiten. 
Indes zeigt Hegel allgemein auf, dass die ästhetische Einheit einer Vermittlung 
bedarf, dass diese aber nicht ohne Negation zu haben ist, weshalb es wesentlich 
darauf ankommt, dasjenige, was negiert wird, durch die Kunst vermittelt ins 
Bewusstsein zu erheben.

Jede unkritische Rückwendung auf das Klassische als ein bloßes Ideal – ins‐
besondere wenn sie von Hegel selber ihren Ausgang nimmt – ignoriert, was 
Hegel in seiner kritischen Auseinandersetzung mit der antiken Klassik heraus‐
gearbeitet hat: Das unmittelbar plastisch Schöne ist demnach kein erschöp‐
fendes Modell verwirklichter Freiheit, weil es nur die allgemeine Schönheit 
eines Gottes darzustellen weiß und das menschlich Individuelle dafür negieren 
muss. Dagegen zeichnet sich Gethmann-Sieferts – an Hegel anknüpfender – 
Ansatz, das »Klassische als das Utopische«50 zu verstehen, insgesamt durch 
einen affirmativen Bezug zum als klassisch Geltenden aus, das von ihr ebenfalls 
rein positiv aufgefasst wird. Zunächst schließt sie an die rezeptionsästheti‐
sche Vorstellung des Klassischen von Jauß an, dem zufolge – laut Gethmann-
Siefert – alles das als klassisch gelte, was weiterhin rezipiert werde.51 Dabei 

50 Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 47–76.
51 Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 50 ff. Leider verweist sie nicht auf 

den Text, in dem Jauß seinen Begriff des Klassischen angeblich entwickelt. Die ihr zufolge 
als für Jauß klassisch geltende Wirkungsgeschichte legt er in dem Aufsatz »Literaturge‐
schichte als Provokation der Literaturwissenschaft« dar. In diesem Text jedoch weist Jauß 
lediglich Gadamers Begriff des klassischen Werks aus Wahrheit und Methode zurück, einen 
eigenen entwickelt er dort nicht. Seine Auffassung der Wirkungsgeschichte der Kunst ar‐

Beiheft 76 



26 Einleitung 

möchte Gethmann-Siefert aber nicht stehen bleiben, sondern das Klassische als 
Utopie gegen das Gegenwärtige kritisch wenden: Dergestalt fasst sie Schillers 
Umgang mit dem Klassischen auf; auch bei Hegel, insbesondere beim frü‐
hen, nämlich in den Gedanken des »Ältesten Systemprogramms des deutschen 
Idealismus«, sieht sie die utopisch-kritische Wirkung der antiken Klassik am 
Werk.52 Einerseits macht sie auf die Idealisierung der antiken Klassik, auf das 
konstruierte Klassikbild Schillers und Hegels aufmerksam,53 anderseits ver‐
weist sie auf die antike Klassik als auf »eine vergangene vollendete Kultur«, 
auf »die gute alte Zeit« zurück.54 Dass sie mit diesem Ansatz bei Hegel auf 
Grenzen stößt, ist ihr bewusst,55 weshalb sie in diesem Aufsatz – wie schon in 
ihrer ausführlichen Studie zur Funktion der Kunst in der Geschichte56 – Schiller 
schließlich den Vorzug gibt.57

beitet er indes als Möglichkeit von ›Literaturgeschichte‹ heraus. Das Klassischwerden von 
Kunstwerken findet sich in Jauß’ differenzierter Auseinandersetzung mit Adornos nega‐
tiver ästhetischer Theorie als Erwiderung wieder, insofern der aus den Klassikern sich 
bildende Kanon Jauß zufolge etwas Affirmatives darstellt, vgl. Jauß, »Negativität und äs‐
thetische Erfahrung«, 138–168, besonders: 142–145. Für Adorno dürfte die Affirmation 
durch Kanonisierung eher eine Gefahr für die Kunst darstellen, da die durch den Kanon 
hergestellte Selbstverständlichkeit und Vertrautheit mit den Kunstwerken den für Adorno 
wesentlichen Rätselcharakter der Kunst verstellt, vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, 186.

52 Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 57 ff. Vgl. hingegen Jaeschke, 
»Kunst und Religion«, 176 f.: »Hegels Einsicht ist es, daß die vollendete Einheit von Kunst 
und Religion, wie sie durch die antike Mythologie begründet war, nicht die [. . . ] ursprüng‐
liche Harmonie war – und deshalb nicht ›Natur‹ und deshalb auch nicht Norm – außer in 
einer Traumwelt. [O]der, zugespitzt formuliert: sie fungiert als ideologische Verdeckung 
des Widerspruchs der Wirklichkeit«.

53 Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 66.
54 Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 69, 73.
55 Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 66, 68, 70.
56 Vgl. ebd., 387.
57 Fraglich ist jedoch, ob sie Schillers Unterscheidung zwischen »naive[r] und sentimenta‐

lische[r] Dichtung« dabei überhaupt gerecht wird, was sie selbst zuzugestehen scheint, 
vgl. Gethmann-Siefert, »Das Klassische als das Utopische«, 75, Anm. 4. Dagegen nimmt 
Jauß Schiller zunächst als »Modernen« in Anbetracht der »Querelle des Anciens et des 
Modernes« ernst, denn das Zeitalter der ›naiven‹ – weil naturhaften – Klassik ist auch 
für Schiller »unwiederbringlich verloren«, vgl. Jauß, »Schlegels und Schillers Replik auf 
die ›Querelle des Anciens et des Modernes‹«, 96. Daraus entstehe Schiller aber gerade ein 
»Ideal« (ebd.); daran scheint Gethmann-Siefert zu versuchen, ihre auf dem Vergangenen 
fußende Utopiekonzeption anzuknüpfen. Jauß betont, dass »der sentimentalische Mensch 
[das ›Ideal‹] immer nur erstreben, aber nie erreichen kann«, ebd., 103, meine Erg. M.E. 
anerkennt Schiller zudem »die Vortheile« des nicht mehr naiven Zustands, ders., Über naive 
und sentimentalische Dichtung, 69. Ob die Wirkung der modernen »Idylle« – die »Ideen« 
zumindest zur Veranschaulichung bringe, wofür sie im Unterschied zur naiven Dichtung 
über den Ist-Zustand hinausweisen müsse – Schiller zufolge am tatsächlichen Zustand et‐
was zu verändern, oder lediglich »mit allen den Übeln [zu] versöhnen« vermag, lässt sich 
m. E. schwer entscheiden, ebd., 68, 77, meine Erg. Fraglich ist überdies, ob Schillers Vorstel‐

Hegel-Studien 



Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung 27 

In der folgenden Untersuchung soll nun gerade Hegels kritische Auseinan‐
dersetzung mit der antiken Klassik hervorgehoben werden, aus der sich erst 
eine ästhetische Theorie, eine Norm für die Kunst herauskristallisiert. Im Un‐
terschied zu Gethmann-Siefert ist an Hegels Hinausgehen über die unmittel‐
bare Vermittlung von Einzelnem und Allgemeinem im Schönen festzuhalten, 
weil auch für ihn das ästhetische Ideal kein adäquates Modell für Sittlichkeit 
abgegeben kann, wenn sie über die die Individuen beschränkende Sittlichkeit 
der Antike hinausgehen soll. In dem idealisierten Schönen spiegelt sich für He‐
gel ein unmittelbar sittliches, quasi natürliches Verhältnis zwischen Einzelnem 
und Allgemeinem wider, das in der unhinterfragten Dominanz des Allgemei‐
nen gründet und mit dem modernen Anspruch individueller Entfaltung nicht 
konformgeht.58 Wichtig ist aber der Rückgang auf diese ideale Vermittlung, 
weil an ihr die noch in der Antike herrschende unbewusste ›Beschränkung‹ 
des Individuellen zu Tage tritt.

Ziel des Folgenden ist es, die systematische Bedeutung des von Hegel ein‐
geführten Begriffs ›Kunstreligion‹ und damit einhergehend den vermuteten 
Unterschied zur Kunst ohne substantiell religiöse Relevanz herauszuarbeiten. 
Daher ist Hegels Einführung dieses Begriffs und die damit erfolgende Unter‐
scheidung äußerst ernst zu nehmen. Zugleich muss indes die dahinterstehende 
Polemik betont werden – insbesondere in Anbetracht einer utopischen Instru‐
mentalisierung der Klassik. Denn eine solche Vereinnahmung übersieht Hegels 
deutliche Zurückweisung einer Aktualisierung der Kunst in substantiell kultu‐

lung einer »ästhetischen Erziehung« mit Gethman-Sieferts Utopie-Konzept in Einklang zu 
bringen ist. Vgl. Bubners Kritik an Schiller, der zufolge das »Schöne« durch dessen Theorie 
lediglich in einer »volkspädagogischen Erziehung des Menschen zum Menschen« aufgeht, 
Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, 51, Anm. 53.

58 Ob Hegel selbst diesem Anspruch in den Grundlinien der Philosophie des Rechts gerecht 
wird, wäre deshalb zu untersuchen, was im Rahmen dieser Arbeit aber nicht geleistet wer‐
den kann. Vgl. dazu das Kapitel »Wegweisung und Grenze der praktischen Philosophie 
Hegels« in Bubners gründlicher Studie Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, für seine 
Kritik an Hegels Abschluss sich entwickelnder Sittlichkeit in dessen Staatskonzeption, in 
der für individuelle Freiheit und Mitbestimmung kein Raum bleibe, s. 210 f. Vgl. auch 
Sandkaulens kritische Untersuchung der Grundlinien der Philosophie des Rechts in Rekurs 
auf Hegels Auseinandersetzung mit dem Substanzbegriff und der Bedeutung der Individua‐
lität bei Spinoza und Leibniz in der Wissenschaft der Logik in dies., »Modus oder Monade. 
Wie wirklich ist das Individuum bei Hegel«, 155–178, besonders: 173–176, sowie vor dem 
Hintergrund von Bildung und Entfremdung in der Phänomenologie des Geistes »Bildung 
bei Hegel – Entfremdung oder Versöhnung?«, 430–439. In diesem Aufsatz stellt sie zu 
Recht heraus, dass das kritische Moment im Kapitel »Der sich entfremdete Geist; die Bil‐
dung« – dass auch das Allgemeine zur Entfremdung im schlechten Sinne der Zerrissenheit 
des Bewusstseins führen kann und somit ebenfalls einen Bildungsprozess in der Geschichte 
durchlaufen muss – in den Grundlinien der Philosophie des Rechts fehlt, ebd., 436. Dort 
liege der Fokus vielmehr auf dem unhinterfragten Anpassen ans »Allgemeine«, ebd., vgl. 
GPR, 162–164, § 187.

Beiheft 76 



28 Einleitung 

reller Hinsicht, wie Gethmann-Siefert sie im Ausgang von Schiller anstrebt.59 
Mit dem Ausdruck ›Kunstreligion‹ wendet Hegel sich polemisch gegen frühro‐
mantische Bestrebungen, eine solche mit ihrer Kunst etablieren zu wollen.60 
Indem Hegel die klassische Kunst der Antike, die er zu Recht nicht von ihrer 
kultischen Funktion trennt, als Kunstreligion verhandelt, beansprucht er da‐
mit zugleich, diesen Begriff auf dieses Phänomen hin zu begrenzen. Im Zuge 
der Auseinandersetzung damit weist er nach, weshalb es aus bewusstseinsge‐
schichtlichen Gründen kein Zurück geben kann.

Der Grund liegt vor allem in der – im Ideal ignorierten – »wirklichen«61 
Individualität. Nun ist gerade die Individualität auch für die romantische Be‐
wegung von Bedeutung. Mithin gründet die in dieser Bewegung sich auftuende 
Spannung in den beiden Extremen einer allumfassenden substantiellen Bedeu‐
tung der Kunst, genau genommen der »Poesie«, und der sich hervortuenden 
Individualität des Künstlers. Es ist daher schon auf Hegels Erkenntnis hinzu‐
weisen, dass die sich kritisch wendende Wirkung der Kunst gegen das sittliche 
Gelebte, gegen den (antiken) »sittlichen Geist [. . . ] im Scheiden von seinem Be‐
stehen«62, erfolgt. Wird alles zur Kunst erhoben, ist deren Erkenntnispotential 
zunichtegemacht. Im Folgenden soll sich zwar der Schwierigkeit gestellt wer‐
den, dass Kunstwerke Individualität besitzen – weshalb überhaupt das Problem 
der normativen Bestimmung der Kunst besteht. Zugleich bedeutet dies aber 
nicht, dass jede menschliche Individualität Künstler bzw. künstlerisch tätig ist, 
dass ihre individuellen Werke Kunst sind; es bedeutet auch nicht, dass nach in‐
dividuellem Belieben beurteilt werden könnte, was Kunst sei. Indem Hegel u. a. 
in der frühromantischen Bewegung – zugespitzt – das Phänomen einer absolut 
von sich ausgehenden Individualität vor Augen steht und er sich u. a. dadurch 
dazu aufgefordert sieht, diese ›darzustellen‹, findet sich in der Phänomenologie 
des Geistes nicht nur die ›Darstellung‹ der ›Beschränkung‹ der Individualität, 
sondern gleichfalls eine ausführliche ›Darstellung‹ der »Individualität, welche 
sich an und für sich selbst reell«63 zu sein wähnt, selber.

Im Durchgang durch beide ›Darstellungen‹ ist deren Zusammenhang heraus‐
zustellen, sodass am Ende mit der Bestimmung der Kunst auch eine wesentliche 
Bestimmung individuellen Tuns geleistet werden soll. Demnach ist folgender 
Struktur nachzugehen, die die folgende Untersuchung leitet: Zunächst ist dem 
Phänomen reiner oder absoluter Individualität dessen notwendige Beziehung 
zum Allgemeinen nachzuweisen – dem widmet sich der erste Teil, vor allem 

59 Besondere Beachtung muss deshalb dem Untertitel des Aufsatzes, »Überlegungen zu einer 
Kulturphilosophie der Kunst«, geschenkt werden. 

60 Vgl. dazu Teil II, Kap. 1.1 u. 1.3.
61 PhG, 397.
62 PhG, 376.
63 PhG, 214.

Hegel-Studien 



Zur Phänomenologie des Geistes 29 

die Untersuchung des geistigen Tierreichs. Daraufhin ist umgekehrt das andere 
Extrem zu betrachten, in dem die Einzelnen durch das Allgemeine vollends ihre 
Bestimmung erhalten. Indem aber aufgezeigt wird, dass die Einzelnen darin 
nicht aufgehen können, soll zugleich nachgewiesen werden, dass allgemeinem 
Bestimmen immanent ist, durch Einzelnes durchbrochen, von diesem verändert 
zu werden. Insofern ist die Individualisierung im Allgemeinen angelegt. Dies 
wird anhand des sittlichen Geistes, hauptsächlich an dessen Form der Kunstreli‐
gion, im zweiten Teil untersucht. Indem aber der notwendige Zusammenhang 
beider Seiten herausgearbeitet wird, soll untersucht werden, inwiefern deren 
Zusammengehörigkeit für Kunst bestimmend ist, sowohl für die Einheit des 
einzelnen Werks als auch für das Verhältnis von Werken zueinander.64

Im nun direkt folgenden Kapitel 2 wird für die anschließende Untersuchung 
Grundsätzliches der Phänomenologie des Geistes erläutert und diskutiert. Dabei 
wird vor allem der für dieses Werk charakteristische Zusammenhang zwischen 
Geschichte und Systematik zu unterstreichen sein. Gerade deshalb stellt die 
Phänomenologie des Geistes eine Quelle für das zu untersuchende Problem des 
Normativen dar.

2. Zur Phänomenologie des Geistes

Um die zuletzt erwähnte Vermittlung aufzuzeigen, sind – wie schon dargelegt 
wurde – zwei Gestalten des Bewusstseins konzentriert auseinanderzusetzen. 
Dafür muss grundsätzlich erläutert werden, worauf Hegel mit ›Phänomen‹ 
bzw. ›Erscheinung‹ oder ›Bewusstseinsgestalt‹ abhebt (2.1). Zudem ist für den 
zu zeigenden Zusammenhang der beiden Bewusstseinsgestalten – also der 
›Individualität‹ des geistigen Tierreichs und der der Kunstreligion anhängen‐
den Bewusstseinsform – eine systematische Verbindung aller Gestalten in der 
Phänomenologie des Geistes vorausgesetzt. Einerseits ermöglicht eine solche 
Verbindung, die Beziehung zwischen zwei Gestalten aufzuzeigen, anderseits 
ist damit die Schwierigkeit verbunden, dass man es mit einer systematischen 
Entwicklung zu tun hat, in die man eingriffe und aus der man zwei Momente 
isolierte. Daher wird65 auch das Verhältnis zu den anderen Bewusstseinsfor‐
men mit reflektiert werden müssen. Dabei wird nicht der systematischen Ent‐
wicklung der Phänomenologie des Geistes strikt gefolgt, sondern je nach syste‐
matischer Relevanz der folgenden Argumentation wird auch auf die anderen 
Gestalten Bezug genommen werden.

64 Das wird in Teil II, Kap. 3, 4, 5 in der Analyse der Kunstreligion anhand der Skulptur, der 
Hymne, des Epos, der Tragödie und der Komödie untersucht.

65 Vgl. insbesondere Teil I, Kap. 1 u. 3, u. Teil II, Kap. 2 u. 6.

Beiheft 76 



30 Einleitung 

Bevor ein Überblick über diese Bezugnahmen gegeben werden kann (2.6.), 
ist das Verhältnis zwischen ›Gestalten‹ und ›Momenten‹ des Geistes sowie de‐
ren systematische Entwicklung darzulegen (2.2). Kennzeichnend für die Phä‐
nomenologie des Geistes ist überdies der komplexe Zusammenhang zwischen 
Systematik und Geschichte, der insbesondere für die folgende Untersuchung 
von Bedeutung und daher zu diskutieren ist (2.3). Um die ›Gestalten‹ und 
›Momente‹ in ihrer Entwicklung leichter einordnen zu können, soll ein ab‐
straktes Schema der Entwicklung vorgestellt werden, das die Eigentümlichkeit 
der jeweiligen Formen und begrifflichen Bewegungen freilich nicht erschöpft 
(2.4/2.5). Dass das vorzustellende Schema auch als begriffliche Struktur in der 
Phänomenologie des Geistes selbst entwickelt wird – nämlich anhand des Be‐
griffs der ›Kategorie‹ –, soll ausführlich im ersten Kapitel des ersten Teils der 
Arbeit dargelegt werden. Dass es hingegen nicht erschöpfend ist, zeigt sich 
wiederum an einer Variation dieses Schemas, die in der Untersuchung des geis‐
tigen Tierreichs – im zweiten Kapitel des ersten Teils – entwickelt wird.66 Auf 
der dort generierten Struktur wird dann die Untersuchung der Kunstreligion – 
im dritten, vierten und fünften Kapitel des zweiten Teils – basieren:67 Dadurch 
soll der formale Zusammenhang unterstrichen, aber vor allem Analyseschritte 

66 Diese Variation entspricht in ihren Momenten der von Weckwerth herausgearbeiteten 
»Struktur« der Phänomenologie des Geistes, deren Herausstellung zentral für ihre »Studie 
zur Entstehung und Struktur der Hegelschen ›Phänomenologie des Geistes‹« ist: Angelehnt 
an Lukács sieht sie die in der Encyclopädie von Hegel zugrunde gelegte Unterteilung des 
Geistes, in einen subjektiven, objektiven und absoluten, bereits »vor[gegriffen]«, wobei 
sie ebenfalls darauf hinweist, dass sie sich schon im »System der Sittlichkeit« von 1802 
»abgezeichnet« hatte, vgl. dies., Metaphysik als Phänomenologie, 161. Daher unterscheidet 
sie – wie Lukács – drei »Reihen«: Bewusstsein, Selbstbewusstsein und Vernunft bilden eine 
»subjektive«, der Geist eine »objektive«, die Religion und das absolute Wissen eine »abso‐
lute«, ebd., 159 ff. Allerdings merkt Lukács die lediglich ungefähre Entsprechung an und 
nutzt sie hauptsächlich, um das »Verständnis [zu] erleichtern« (Der junge Hegel, 727 f., 
meine Auslassung u. Erg.). Dafür, dass diesen drei ›Reihen‹ auch ein dreifacher histori‐
scher Durchgang entspricht, vgl. in der Einleitung den Unterpunkt 2.3. Analog dem hier 
präsentierten Schema betrachtet Weckwerth die Entwicklung innerhalb der drei Reihen 
als »genetisch[]«: Zunächst hebt sie die unmittelbaren Anfänge jeder Reihe hervor, die sie 
aufgrund ihrer Sinnlichkeit, Triebhaftigkeit oder Natürlichkeit als »subjektiv« erachtet, Me‐
taphysik als Phänomenologie, 165–168 (Kap. 6.2.1), 196 ff. Ferner zeigt sie auf, wie schon im 
Bewusstseinsabschnitt grundlegende Bewegungen von Hegel entfaltet werden – also vom 
Unmittelbaren ausgehend vermittelte Formen entwickelt werden –, die sich dann auch 
in den anderen »Strukturebenen« – Selbstbewusstsein, Vernunft, Geist usf. – nachweisen 
lassen. ebd., 168 ff. Für die Untersuchung, inwiefern im geistigen Tierreich eine subjektive, 
eine objektive und eine absolute Ebene generiert werden, s. Teil I, Kap. 2. Wie diese Ebenen 
den Gestalten der Kunstreligion – vor allem dem »abstracten« und »geistigen Kunstwerk« – 
zugrunde liegen, s. Teil II, Kap. 1.2 u. Kap. 3, 4, 5. Zur Strukturähnlichkeit der Phänomeno‐
logie des Geistes mit der Encyclopädie und den »letzten Jenaer Schriften« s. Siep, Der Weg 
der Phänomenologie des Geistes, 80 f, vgl. auch ebd., 52–55.

67 Vgl. die vorige Anm.

Hegel-Studien 


	Cover
	Titel
	Impressum
	Inhalt
	Dank
	 Einleitung
	1. Individualität und Kunst – das Problem ihrer (normativen) Bestimmung
	1.1 Skepsis an der definitorischen Bestimmung der Kunst
	1.2 Das Normative bei Hegel
	1.3 Das Klassische

	2. Zur Phänomenologie des Geistes
	2.1 Die Bewusstseinsgestalten
	 Das erscheinende Wissen und sein Maßstab
	 Skeptisches Prüfen und Erfahrung
	 Geistiges Bewusstsein und Wissenschaft
	 Zutat durch bestimmte Negation und Umkehrung
	 Darstellung und Kritik

	2.2 Knoten und Bund und andere Verhältnisse
	 Die Einheitlichkeit der Phänomenologie des Geistes
	 Programmatische allgemeine Reflexionen

	2.3 Systematik und Geschichte
	2.4 Das zugrunde gelegte Schema
	2.5 Substanz und Subjekt
	2.6 Überblick


	TEIL I Das Hervorgehen des Allgemeinen aus dem Besonderen
	1. Die Entwicklung der Kategorie und der Individualität im Vernunftabschnitt
	1.1 Die Kategorie
	1.1.1 Vom Selbstbewusstsein zur Vernunft
	1.1.2 Die Einführung der Kategorie im Anschluss an Kant und Fichte
	 Kant
	 Fichte

	1.1.3 Konsequenzen der transzendentalen Kategorie
	1.1.4 Die Kategorie in der beobachtenden Vernunft
	1.1.5 Die Kategorie in der Verwirklichung des vernünftigen Selbstbewusstseins durch sich selbst
	1.1.6 Die Kategorie in der Individualität, welche sich an und für sich selbst reell ist

	1.2 Die Individualität
	1.2.1 Die Verdinglichung der Individualität in der beobachtenden Vernunft
	 Die Individualität und das Organische in der Beobachtung der Natur
	 Das Verhältnis zwischen Individualität und Welt in der Beobachtung des Selbstbewusstseins
	 Die verknöcherte Individualität in der Beobachtung der Beziehung des Selbstbewusstseins auf seine unmittelbare Wirklichkeit

	1.2.2 Hegels Prinzip der Individualität
	 Die Lust und die Notwendigkeit und die reine, kreisende Individualität
	 Das Gesetz des Herzens und die verkehrende Übersetzung
	 Die Tugend und der Weltlauf und das Tun als Ansichsein der Individualität



	2. Das geistige Tierreich und der Betrug, oder die Sache selbst
	 Die Individualität als Kategorie
	 Inhaltliche und schematische Entwicklung der Individualität
	 Individualität als bloße Performativität – Probleme der Forschung


	2.1 Ursprüngliche Bestimmtheit der Natur – die subjektive individuelle Ebene
	2.1.1 Das Ansichsein der reinen Individualität
	 Selbstbewusstsein und Lebendiges – Kategorie und Individualität
	 Das logische Problem
	 Das Element der Individualität

	2.1.2 Das Tun der Individualität
	 Umstände, Interesse, Talent, Mittel, Werk oder die ganze Handlung
	 Modell I: Natürliches Talent, Genie und unendliche Kreativität des Performativen

	2.1.3 Das Werk als realisierte Bestimmtheit der Individualität
	 Handlung und Herstellung – Reines und Bestimmtes Tun
	 Das Werk als realisierte individuelle Bestimmtheit
	 Modell II: Die Individualität des Kunstwerks


	2.2 Die Wirklichkeit der Individualität und des Werks – die objektive Ebene
	2.2.1 Der Widerspruch des Werks
	 Die Bestimmtheit und das allgemeine Bewusstsein der Individualität
	 Das Element als Sein und Bewusstsein
	 Das Verschwinden der Individualität
	 Modell III: Rezeptive und objektive Bestimmung des Kunstwerks

	2.2.2 Das Selbstbewusstsein der Individualität
	 Der Gegensatz zwischen (Selbst-)Bewusstsein und Wirklichkeit
	 Das Auseinandertreten der Momente im bestimmten Tun
	 Aufhebung des Gegensatzes der Momente im reinen Tun
	 Das Selbstbewusstsein der Individualität – Übergang zur Sache selbst
	 Modell IV: Die Kunst als 'Sache selbst' und ihre substantielle Bedeutung


	2.3 Ehrlichkeit und Betrug, oder die Sache selbst – die absolute Ebene
	2.3.1 Die Kategorie als Ziel der Sache selbst
	 Weitere Unterkapiteleinteilung und Binnenstrukturen
	 Sinnliche Gewissheit und Wahrnehmung

	2.3.2 Die Ehrlichkeit
	 Begrifflich-logische und phänomenale Darstellung der Ehrlichkeit
	 Modell V: Vereinseitigung und Provokation

	2.3.3 Der Betrug
	 Begrifflich-logische Darstellung des Betrugs
	 Die phänomenale Darstellung des Betrugs
	 Modell VI: Urteil und Stempel – Kunstkritik

	2.3.4 Die Sache selbst als Subjekt und Kategorie
	 Normativität und Individualität
	 Von der Individualität zur Subjektivität

	2.3.5 Gesetzgebende und gesetzprüfende Vernunft – die 'Umkehrung' zum Geist


	3. Das sittliche Bewusstsein und das sittliche Tun
	3.1 Vernunft und Kategorie – Geist und Sittlichkeit
	 Tun, Handeln und die Sache selbst
	 Die Sittlichkeit als Sache selbst


	3.2 Bewusstsein und Handlung
	3.2.1 Das sittliche Bewusstsein
	3.2.2 Die sittliche Handlung
	3.2.3 Eine paradigmatische Darstellung der Sittlichkeit in der Tragödie?



	Teil II Das Hervorgehen des Besonderen aus dem Allgemeinen – Die Kunstreligion
	1. Einleitendes – antike und romantische Kunstreligion
	1.1 Religion und Kunstreligion in der Phänomenologie des Geistes
	1.2 Das geistige Tierreich und die Kunstreligion
	 Drei Ebenen

	1.3 Die Kunstreligion und ihr Ende – Zur Forschungsdiskussion
	1.3.1 Die Fokussierung der positiven Bedeutung
	1.3.2 Die Fokussierung der negativen Entwicklung


	2. Der Übergang von der natürlichen zur Kunstreligion
	 Der Werkmeister als instinktartiger Arbeiter, der Künstler als geistiger Arbeiter
	2.1 Exkurs zur Arbeit in der Phänomenologie des Geistes
	 Die logische Struktur der Arbeit, Bewahren und Vergegenständlichen (1.)
	 Die Bildung des Bewusstseins (2.)
	 Theoretisch-praktische Bildung (3.)
	 Die existentielle Seite der Bildung (4.)
	 Die Realisierung des Selbstbewusstseins durch den Kampf auf Leben und Tod
	 Die Arbeit des bürgerlichen Herrn


	2.2 Instinktartiges Arbeiten
	2.2.1 Das Instinktartige als Prozess der Vergeistigung
	 Reflexion des Verhältnisses von Einzelnem und Allgemeinem
	 Selbstbewusstsein – Differenz und Kontinuität
	 Vermittlung von Geist und Natur
	 Die drei Ebenen und der Maßstab ihres Verhältnisses
	 Die Stufen des Instinktartigen

	2.2.2 Fünf Momente des instinktartigen Arbeitens
	 Das kunstvolle Artefakt (1.)
	 Reflexion der Substanz (2.)
	 Arbeit bildet (3.)
	 Aufgreifen vorangegangener, vor allem natürlicher Formen (4.)
	 Das bewusstlose Werk (5.)



	3. Der Bildhauer und die Skulptur – das abstrakte Kunstwerk
	3.1 Voraussetzungen des Künstlers
	3.1.1 Das Instinktartige im geistigen Arbeiter
	3.1.2 Das Verhältnis der Mythologie zur Kunst

	3.2 Das abstrakte Kunstwerk
	 Einleitendes
	3.2.1 Die subjektive Ebene: der Künstler
	 Das sittliche Tun der Bürger und die reine Tätigkeit des Künstlers
	 Die Individualität des sittlichen Bewusstseins

	3.2.2 Die objektive Ebene: das Werk und die Rezipienten
	 Absolutes und gewordenes Werk
	 Die verehrende Rezeption
	 Die negative Seite der Rezeption – Individualität, Kritik, Erfahrung

	3.2.3 Die absolute Ebene: das Darstellen der geistigen Substanz
	 Ästhetische Betrachtung der Skulptur – das Schöne
	 Hymne und Kult



	4. Der Rhapsode und das Epos – das geistige Kunstwerk I
	4.1 Die subjektive Ebene: der Dichter und der Sänger
	 Dichterisches Gestalten und mündliches Überliefern
	 Der Sänger


	4.2 Die objektive Ebene: die unschlüssige Schlussform des Epos
	4.3 Die absolute Ebene: die abstrakte Einheit und der konkrete Einzelne

	5. Der Schauspieler und seine Maske, Tragödie und Komödie – das geistige Kunstwerk II
	5.1 Die subjektive Ebene: Individualität, Schauspieler, Maske
	5.2 Die objektive Ebene: Sprache, Form und Wirkung
	5.2.1 Die allgemeine Sprache des Helden
	5.2.2 Die Form der Tragödie
	 Das Wissen des Charakters
	 Das Recht des Charakters
	 Das Nichtwissen

	5.2.3 Der Chor und die Wirkung der Tragödie
	 Das 'Jammern' und 'Schaudern' des Chores im Kontext von Aristoteles' Poetik
	 Das Zerfallen des Schauspielers


	5.3 Die absolute Ebene: die begriffene negative Einheit der Tragödie
	 Zur Komödie Überleitendes

	5.4 Der Schauspieler und seine Maske in der Komödie
	5.4.1 Die subjektive Ebene: die Ironie der Maske
	 Die individuelle Aneignung des Göttlichen durch das Natürliche

	5.4.2 Die objektive Ebene: Demos und verschwindender Dunst der Wolken
	 Vermittlung von Einzelnem und Allgemeinem, von Individualität und Sittlichkeit
	 Philosophische Dimension

	5.4.3 Die absolute Ebene: Schicksal, Individualität und Ende
	 Die Vereinigung der Nacht des Schicksals mit der abgeschiedenen Eumenide
	 Die Bestimmung des komischen Bewusstseins
	 Wesentliche Verbindung der Tragödie und Komödie
	 Die Ironie der Ironie



	6. Die Kunst nach der Kunstreligion
	6.1 Die Substanz als Prädikat oder als Subjekt
	6.2 Das durch die Kunst hervorgebrachte Bewusstsein der Individualität
	6.3 Erinnerung durch Kunst

	 Schluss
	 Versinnlichung des Geistes und Vergeistigung des Sinnlichen
	 Die Bedeutung der subjektiven, objektiven und absoluten Ebene für die Kunst
	 Individualität und Kunst



	Literaturverzeichnis
	 Quellentexte
	 Sekundärliteratur





