
Galvano Della Volpe
Logik als historische Wissenschaft
 

Philosophische Bibliothek





GALVANO DELLA VOLPE

Logik als  
historische Wissenschaft 

Übersetzt und mit einer Einleitung und  
Anmerkungen herausgegeben von

Alfred J. Noll  

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfil-
mungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestat-
ten. Satz: mittelstadt 21, Vogtsburg-Burkheim. Druck und Bindung:  
Beltz, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werk
druckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 
Printed in Germany.

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN  978-3-7873-4582-3
ISBN eBook  978-3-7873-4583-0

PHILOSOPHISCHE BIBLIOTHEK BAND 776



I N H A LT

Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	  VII

Zu dieser Ausgabe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 XCIV

Literaturhinweise  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 XCVI

G A LVA NO DE L L A VOL PE 
 

Logik als historische Wissenschaft

Überblick über meinen Materialismus  . . . . . . . . . .         	  3

Logik als historische Wissenschaft . . . . . . . . . . . . .            	  15

Vorwort zur 2. Auflage (1956) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	  16

Aus dem Vorwort zur 3. Auflage (1969) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	  17

I.	 Das moderne Problem des logischen Prinzips und  
seine Auswirkungen. Kritik der Logik Kants . . . . . . . . . . .          	  19

II.	 Kritik der mystifizierten, platonisch-hegelianischen  
Dialektik und aristotelischen Analytik . . . . . . . . . . . . . . . .               	  60

III.	 Zusammenfassung des Übergangs von der antiken Kritik  
des Platonismus zur modernen, materialistischen  
Kritik der reinen Vernunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	  168

IV.	 Das tauto-heterologische Identitätsprinzip und die 
wissenschaftliche Dialektik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	  175

Anhänge A  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	  254
1. Galileo und der Grundsatz des Nicht-Widerspruchs  . . . . . . . . .        	  254
2. Über drei italienische Epigonen Hegels  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	  263
3. Über den Logischen Positivismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	  284



VI Inhalt

Anhänge B  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	  303
1. Schlüssel zur historischen Dialektik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	  303
2. Dialektik in knapper Form  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	  324
3. Einblick in die Dialektik des historischen Materialismus  . . . . .    	  331

Ludovico Geymonat 
Galvano Della Volpe und die Positivität des Mannigfaltigen . . .  	  337

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	  351

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	  452



E I N L E I T U NG

1. 

Nach der in dieser Hinsicht jedenfalls nicht unmaßgeblichen 
Auffassung von Lucio Colletti ist das vom italienischen Philoso-
phen Galvano Della Volpe im August 1950 unter dem Titel Lo-
gica come scienza positiva zunächst in Messina veröffentlichte, 
dann in einer deutlich abgeänderten 2. Auflage 1956 erschienene, 
schließlich postum 1969 in 3. Auflage publizierte und hier erst-
mals dem deutschsprachigen Publikum zugänglich gemachte 
Werk »das Wichtigste, was der europäische Marxismus in dieser 
Nachkriegszeit hervorgebracht hat«.1 

Das klingt überzogen, ist aber gewiss keine Übertreibung. 
Viel eher ist es umgekehrt so, dass wir uns darüber wundern 
müssen, warum dies nicht allseits bekannt ist oder warum dies 
nicht doch zumindest gelegentlich anerkannt wird. Völlig zu-
treffend heißt es bei Umberto Cerroni: »Er war nicht nur ein 
weiterer bedeutsamer Kanal für die europäische Ausrichtung 
des neuen italienischen Marxismus, sondern vielleicht auch der 
fruchtbarste«.2 Della Volpe hat unmittelbar nach 1945 wie kein 
anderer auf die Notwendigkeit hingewiesen, dass der Marxis-
mus seinen eigenen theoretisch-wissenschaftlichen Status defi-
nieren müsse3 – und gerade damit hat er wie kein anderer für die 

1  Lucio Colletti, Il marxismo e Hegel, Bari 1969, S.  401. – Vgl. zu Col-
lettis bizarrem Lebensweg Steve Redhead, From Marx to Berlusconi: Lucio 
Colletti and the Struggle for Scientific Marxism, in: Rethinking Marxism. 
A Journal of Economic, Culture & Society 22 (2010), S.  148–156, und zuvor 
schon (wenn auch mit deutlich ideologisierender Schlagseite) Orlando Tam-
bosi, Perchè il marxismo ha fallito. Lucio Colletti e la storia di una grande 
illusione, Milano 2001.

2  Umberto Cerroni, Crisi del marxismo? Intervista a R. Romani, Roma 
1978, S.  19.

3  Vgl. vorweg zusammenfassend Karin Priester, Studien zur Staatstheo-



VIII Einleitung

italienische marxistische Philosophie die eindringliche Lektüre 
der Texte von Marx postuliert und diese diskussionswürdig ge-
macht: »Diese Diskussion trug erstmals die Probleme des Mar-
xismus, der anders war als der durch die Orthodoxie der III. In-
ternationale kanonisierte, vor ein überaus großes politisiertes 
Publikum«.4 Und das Autorenkollektiv des italienischen Centro 
Studi Marxisti hatte kurz nach dem Ableben von Della Volpe 
sogar gemeint, dass »Della Volpes Werk […] den Kernpunkt der 
italienischen marxistischen Kultur nach dem Zweiten Weltkrieg 
darstellte«.5

In seinem Werk Logica come scienza storica (wie das Buch 
dann ab der 3. und nunmehr in Rom erschienen Auflage im 
Jahre 1969 endgültig heißt6) stützt sich Della Volpe noch vor 
allen anderen europäischen Marxisten in ganz fundamentaler 
Weise auf die sog. »Frühschriften« von Karl Marx, die zu dieser 
Zeit weltweit beinahe unbekannt waren. Er selbst hatte diese fast 
noch jugendlichen Werke von Marx ins Italienische übersetzt, 
kommentiert und 1950 erscheinen lassen.7 Tatsächlich musste 

rie des italienischen Marxismus: Gramsci und Della Volpe, Ffm.  /  New York 
1981, S.  162–171 (»Zur Kritik an Della Volpe: Marxismus als positive Wis-
senschaft [Della Volpe] oder Marxismus als kritische Sozialwissenschaft 
[Vacca]«).

4  Giuseppe Prestipino, I valori etico-politici e il metodo di Galvano Della 
Volpe, in: Critica marxista 17 (3/1979), S.  15–43, hier S.  16. – Vgl. auch Priester, 
Studien zur Staatstheorie, a. a. O., S.  193, die betont, dass Della Volpes phi-
losophischer Empirismus diesen »notwendigerweise über diesen Horizont 
[sc. den der III. Internationale] hinaus(führt), wenn er mit dem sowjetischen 
Diamat in seiner kanonisierten Form nicht nur die Legitimationsbasis des 
Stalinismus, sondern auch die geschichtsphilosophische Begründung für die 
Perspektive des ›Absterbens des Staates‹ aufgibt«.

5  Centro Studi Marxisti, Leninismo e rivoluzione socialista, Bari 1970, S.  58.
6  In: Galvano Della Volpe, Opere, a cura di I. Ambrogio, Roma 1973, 

Bd.  IV, S.  281–532.
7  Karl Marx, Opere filosofiche giovanile. 1. Critica della filosofia hege-

liana del diritto pubblico. 2. Manoscritti economico-filosofici del 1844. Tra-
duzione e note di Galvano Della Volpe, Roma 1950 (nachfolgend vielfach wie-
der aufgelegt, zuletzt wohl als 4. Nachdruck der 4. Aufl., Roma 1981). – Auch 
wenn man den frühen Zeitpunkt des Erscheinens dieser Ausgabe berück-



IXAlfred J. Noll

Colletti noch 1975 darauf hinweisen, dass »apart from the work 
of a few Italian Marxist scholars like Galvano Della Volpe (still 
almost unknown outside Italy), Marx’s youthful philosophical 
works have still not received the attention which they deserve«.8 
In Italien minderte sich diese Ignoranz also Dank der Bemü-
hungen von Della Volpe schon um gut 20 Jahre vor allen ande-
ren Ländern – und es änderte sich dies eben vor allem durch die 
Arbeit von Della Volpe, sodass es sich bei ihm definitiv um einen 
Philosophen handelte, »der eine Generation von Hegel-Marxia-
nern geleitet hat«, dass er unzweifelhaft »the most significant in-
vestigator and innovator in Italien Marxist studies« war9 und 

sichtigen muss, so lässt sich aus heutiger Sicht doch feststellen, dass diese 
Edition die dort präsentierten Texte vornehmlich auf ein sich wiederholen-
des logisches Skelett reduziert, das nur einen Aspekt von Hegels Denken und 
umgekehrt auch von Marx beleuchten kann; so die wohl insgesamt berech-
tigte Kritik von Fabio Frosini, Le opere »filosofiche« giovanili (Galvano Della 
Volpe e Delio Cantimori), in: F. Giasi / M. Mustè (a cura di), Marx in Italia, 
Milano 2020, 137–158, hier 154  f.

8  Lucio Colletti, Introduction, in: Karl Marx, Early Writings. Introduc-
tion by L. Colletti. Translated by R. Livingstone / G. Benton, London 1975, 
S.  7–56, hier S.  18.

9  So völlig berechtigt John Fraser, An Introduction to the Thought of 
Galvano Della Volpe, London 1977, S.  8. – Gian Mario Bravo, Einhundert 
Jahre Marx-Rezeption in Italien. Triviale Deutungen, überwundene Stand-
punkte, schöpferische Neuansätze, in: G. Kuck (Hrsg.), Karl Marx, Fried-
rich Engels und Italien. Teil 2: Die Entwicklung des Marxismus in Italien: 
Wege, Verbreitung, Besonderheiten (= Schriften aus dem Karl-Marx-Haus 
Nr. 40/2), Trier 1989, S.  21–44, hier S.  40  f., schreibt: »In der Nachfolge Gram-
scis blieb der italienische Marxismus gerade dort vital, wo das Marxsche 
Werk in seiner Gesamtheit […] dazu diente, den Klassencharakter und die 
sozialen Konflikte der nunmehr in ökonomischer Hinsicht fortgeschrittenen 
italienischen Industriegesellschaft zu erhellen. In diesen Zusammenhang ge-
hören die theoretischen Beiträge Galvano Della Volpes aus den 1940er bis 
1960er Jahren […] Nach Della Volpe hatte Marx eine ›wissenschaftliche Me-
thodologie‹ ausgearbeitet, die es ermöglichte, Herausbildung und Struktur 
der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft umfassend zu erklären.« Bravo 
kennzeichnet Della Volpes Entwurf aber als »rein theoretisch(n), abstrakten 
Marxismus« und stellt dem als »(s)chöpferischer« die »vorrangig politisch 
orientierte Rezeption [sc. der Werke von Marx] durch Palmiro Togliatti« 



X Einleitung

dass er in Hinsicht auf Hegel für den gesamten romanischen 
Sprachraum half, »ihn von den Klippen eines manierierten He-
gelianismus zu führen«.10 

Mit großer Energie hatte Della Volpe nach 1945 in Italien die 
Frage nach der Unreduzierbarkeit der Marx’schen Methode auf 
ihre philosophischen Vorläufer gestellt (lange vor Althusser11), 
und selbst seine (zahlreichen) Gegner konzedierten, dass es das 
große Verdienst seiner Arbeiten sei, das Problem auf der radi-
kalsten Ebene anzugehen, nämlich auf der logischen und er-
kenntnistheoretischen. Della Volpe zufolge hatte Marx für die 
Gesellschaftswissenschaften die gleiche Funktion wie Galilei 
für die Physik. Die wechselseitigen dialektischen Funktiona-
litäten des Materiellen, Mannigfaltigen und Sinnlichen einer-
seits und umgekehrt des Rationalen, Logischen und Kategoria-
len andererseits, die allesamt durch Heterogenität konstituiert 
wären, seien nicht nur das Kennzeichen des gemeinsamen Er-
fahrungsurteils, sondern sie würden auch den immer bestimm-
teren und spezifischeren Gebrauch der wissenschaftlichen Abs-
traktion abgrenzen; genau an dieser Stelle habe Hegel völlig ver-
sagt, heißt es doch bei diesem: »Das Vernünftige, was synonym 
ist mit der Idee, indem es in seiner Wirklichkeit zugleich in die 
äußere Existenz tritt, tritt in einem unendlichen Reichtum von 
Formen, Erscheinungen und Gestaltungen hervor, und umzieht 
seinen Kern mit der bunten Rinde, in welcher das Bewußtsein 
zunächst haust, welche der Begriff erst durchdringt, um den 
inneren Puls zu finden und ihn ebenso in den äußern Gestal-
tungen noch schlagend zu fühlen. Die unendlich mannigfal-
tigen Verhältnisse […], die sich in dieser Äußerlichkeit, durch 
das Scheinen des Wesens in sie, bilden, dieses unendliche Ma-

und die »entwicklungsfähigen Theorieansätze der Ouvrieristen« gegenüber. 
Ich halte diese Gegenüberstellung für unzweckmäßig.

10  So Biagio De Giovanni, Hegel e il tempo storico della società borghese, 
Bari 1970, S.  46.

11  Vgl. zum Verhältnis von Della Volpe zu Althusser zusammenfassend 
Piergiorgio Bianchi, Una lunga fedeltà. Il marxismo di Galvano Della Volpe2 
(2007), Milano 2017, S.  82–85.



XIAlfred J. Noll

terial und seine Regulierung, ist nicht Gegenstand der Philo-
sophie. Sie mischte sich damit in Dinge, die sie nicht angehen; 
guten Rat darüber zu erteilen, kann sie sich ersparen«.12 Da-
mit aber habe sich Hegel recht eigentlich die Wirklichkeit vom 
Hals geschafft.13 Marx hingegen sei mit dem Problem der kon-
kreten Geschichte konfrontiert gewesen – und in Hinsicht da-
rauf habe er mit der Entdeckung der Nahtstelle zwischen Ge-
schichtlichkeit und wissenschaftlicher Analyse (und also not-
wendigerweise auch der Abstraktion) das Problem gelöst und 
damit, so Della Volpe, den Wissenschaften von Mensch und Ge-
sellschaft ein neues Fundament geschaffen. Zwar komme He-
gel das Verdienst zu, das Problem der organischen Beziehung 
von Vernunft (oder Widerspruchsbewusstsein) und geschichtli-
chem Verlauf auf die Tagesordnung gesetzt zu haben (das haben 
Della Volpe und seine »Schüler« nie geleugnet). Da dieser aber 
die historische Dialektik in Form eines Systems reiner Begriffe 
(ihrer »Gegensätze«) konzipiert habe, wäre er auch nicht umhin-
gekommen, sie zu mystifizieren, d. h. – wie es der junge Marx 
ausdrückte – sich einem »vulgären Empirismus« zu verschrei-
ben und also einem unkritischen Konservativismus zu verfallen. 
Deshalb gäbe es zwischen der spekulativen Methode von Hegel 
und der wissenschaftlichen Methode von Marx auch keinen 
Übergang, keine Brücke, sondern wir stünden vor einem veri

12  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des 
Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Nach der 
Ausgabe v. E. Gans hrsg. und mit einem Anhang versehen v. H. Klenner, Ber-
lin 1981, S.  26 (Vorrede).

13  Hermann Klenner, Der junge Marx als politischer Denker, in: Einheit 
12 (1957), S.  542–550, hier S.  543, hat bei ganz anderer Gelegenheit diese Auf-
fassung von Della Volpe plastisch zum Ausdruck gebracht: »Jedes Abwen-
den von Marx und Zurückgehen auf Hegel enthüllt sich daher als Flucht vor 
der Wirklichkeit«; und Della Volpe geht also völlig konform mit Friedrich 
Engels, der im Vorwort zum 3. Band des Kapital zu einem Buch von Con-
rad Schmidt (Die Durchschnittsprofitrate auf Grundlage des Marx’schen 
Werthgesetzes, Stuttgart 1889) lakonisch meinte: »Die Konstruktion ist äu-
ßerst sinnreich, sie ist ganz nach Hegelschem Muster, aber sie teilt das mit 
der Mehrzahl der Hegelschen, daß sie nicht richtig ist« (MEW, Bd.  25, S.  18  f.).



XII Einleitung

tablen Bruch: Das logisch-antispekulative Werkzeug von Marx 
sei die historisch-bestimmte Abstraktion gewesen,14 wie er sie 
dann in seiner Kritik der politischen Ökonomie im Kapital ein-
gesetzt hätte; und indem Marx stets die bestimmte und spezi-
fische Historizität der ökonomischen Kategorien aufzeigte und 
betonte, habe er dauerhaft die wissenschaftliche Solidität jener 
Ökonomen untergraben, die just die Kategorien des bürgerlich-
kapitalistischen Systems verewigen wollten. Es sei also letzt-
lich dieselbe wissenschaftlich-kritische Methode, mit der Marx 
sowohl der spekulativen Philosophie Hegels als auch der verbor-
genen Metaphysik der klassischen Ökonomie den Garaus ma-
che.15 Für Della Volpe gibt es, so fasst er diese Methode zusam-
men, drei logisch-gnoseologische Aspekte, die für jedes Wissen 
als Wissenschaft (und somit wahres Wissen) konstitutiv wären: 
a) einen problematischen tatsächlichen Sachverhalt oder eine 
historisch-materielle Instanz; b) eine Hypothese oder eine his
torisch-rationale Instanz (Feststellung hypothetischer Vorläu-
fer des problematisierten tatsächlichen Sachverhalts); und c) ein 
verifizierendes Experiment (esperimento verificatorio) bzw. das 
Schließen des Kreises der gegenseitigen Funktionalität von tat-
sächlichem Sachverhalt und Hypothese bzw. von Materie und 
Vernunft.16 Damit hat Della Volpe dem Urteil von Francesco 

14  Dabei handelt es sich stets um eine »verständige Abstraktion« – das 
Gemeinsame eines bestimmten Sachverhalts wird fixiert und wir ersparen 
uns die Wiederholung seiner historischen Mannigfaltigkeit; diese Abstrak-
tion hat nichts zu tun mit ewigen unhistorischen, allgemeingültigen Geset-
zen und Kategorien der idealistisch-spekulativen Denkweise. Im Rahmen 
seiner prinzipiellen Reduktion der Materialität auf unmittelbar-sinnliche 
positive Einzelheit, »singolarità o unicittà in quanto sinonimo di discre-
tezza«, welche die Widerspruchslosigkeit einbegreift und impliziert, versteht 
Della Volpe die bestimmte oder historische Abstraktion als Vermittlungsbe-
griff, der ein wahrhaft konkreter Begriff ist, weil er, im Gegensatz zum He-
gel’schen, die Analyse nicht zugunsten der Synthese opfert. Vgl. dazu etwa 
Bianchi, Una lunga fedeltà, a. a. O., S.  66–73.

15  Über diese Zuspitzung lässt sich füglich lange streiten – was freilich 
nicht an dieser Stelle geschehen kann.

16  Prägnant zusammengefasst in Galvano Della Volpe, Per una metodo



XIIIAlfred J. Noll

Giuseppe Craceffa zufolge die problematisierende und logische 
Methode des historischen Materialismus als Wissenschaft des 
neuen Menschen zum Ausdruck gebracht, eine Wissenschaft, 
die »die Fähigkeit besitzt, durch immer präzisere und entschlos-
senere historisch-dialektische Analysen die Probleme, die nach 
und nach entstehen, und die Widersprüche und Schwierigkeiten, 
die in der Entwicklung der modernen und zeitgenössischen Ge-
sellschaft auftreten, zu lösen«.17 

Unzweifelhaft war Della Volpe zu seiner Zeit ein hochan-
gesehener Gelehrter – und zugleich war er »damals vermut-
lich der berühmteste italienische kommunistische Philosoph«18: 
Allgemein wurde anerkannt, dass ihm vor allem auf dem Gebiet 
der marxistischen Forschung viele Verdienste zuzuschreiben 
seien, insbesondere im Hinblick auf die Erneuerung der mar-
xistischen Studien im Italien der unmittelbaren Nachkriegszeit. 
»Seine Interpretation des Marxismus als einer ›Wissenschaft der 
Geschichte‹ und eines ›moralischen Galileismus‹, die auf einer 
sorgfältigen Lektüre der Texte (vor allem der frühen Werke von 
Marx) beruhte, wich ebenso ab vom ›dialektischen Materialis-
mus‹ stalinistischer Prägung wie auch vom Historismus Gram-
scis und nahm in mancher Hinsicht die Positionen von Alt-
husser vorweg«19; oder anders gesagt: »Es ist Della Volpe und 

logia materialistica dell’economia, in: Società 13 (1957), S.  36–71. – Selbst Giu
seppe Prestipino, Natura e società. Per una nuova lettura di Engels, Roma 1973, 
S.  223  f., der doch Della Volpe ausgesprochen kritisch gegenübersteht, schreibt 
ganz in diesem Sinne: »Die Gegenwart […] ist […] der Ort der tatsächlichen 
Erprobung und Überprüfung jeder historischen Theorie und damit auch der 
Hypothesen über die Vergangenheit […] Experimentieren ist für die marxis-
tische Wissenschaft gleichbedeutend mit Revolution. Und die Gegenwart als 
Ort dieses Experiments ist genau die historische Zeit der Revolution.«

17  Francesco Giuseppe Graceffa, Introduzione alla logica del novecento: 
Galvano Della Volpe, Catanzaro 2007, S.  164.

18  Entsprechend der wohl sachkundigen Einschätzung von Domenico 
Losurdo, La questione comunista. Storia e futuro di un’idea. Introduzione e 
cura di G. Grimaldi, Roma 2021, S.  90.

19  So die nüchterne Einschätzung von Emilio Agazzi, Linee fondamen-
tali della recezione della teoria critica in Italia, in: M. Cingoli / M. Calloni / 



XIV Einleitung

denjenigen, die sich auf ihn berufen haben, zu verdanken, dass 
die Untersuchung des Hegel / Marx-Knotens zeitgemäße Form 
annahm […], dass sie bestimmte Themen herausgearbeitet ha-
ben und sich energisch gegen allzu einfache, in einer ›idealisti-
schen‹ Tonart gehaltene Lesarten von Marx gewehrt haben«.20 
Galvano Della Volpe und seine »Schule« sind selbst von den-
jenigen anerkannt worden, die sich als »Gegner« des Marxis-
mus bezeichneten: Sie rechneten ihnen das Verdienst zu, sich 
als erste ernsthaft mit dem Studium von Marx beschäftigt zu 
haben: »Abgesehen von einigen Werken von Della Volpe (und 
einiger Studien aus seiner Schule) kann man sagen, dass die 
italienische sozialistische philosophische Kultur in den letzten 
zwanzig Jahren weder Marx noch den Marxismus tatsächlich 
studiert hat«, schrieb etwa Turcaret.21 Von den drei »theoreti-
schen Perspektiven«, die sich im italienischen Marxismus der 
Nachkriegszeit herausbildeten, »kann nur diejenige, die von 
Della Volpe und seiner Schule verfolgt wurde, auf ein ernst-
haftes Studium der Marx’schen Texte verweisen […], auch 
wenn es sich dabei hauptsächlich um die frühen Texte han-
delte«. Bei den beiden anderen »Perspektiven«, bei der stalinis-
tischen oder mehr oder weniger stalinistisch-›orthodoxen‹ und 
bei der gramscianischen, war die Beziehung »zum Marxschen 
Text zumindest sehr indirekt und vermittelt, wenn nicht so-

A. Ferraro (a cura di), L’impegno della ragione. Per Emilio Agazzi, Milano 
1994, S.  311–389, hier S.  329. – Vgl. zum moralischen Galileismus bei Della 
Volpe auch Bianchi, Una lunga fedeltà, a. a. O., S.  38–42.

20  So Eugenio Garin, Cronache di filosofia italiana 1900/1943, in appen-
dice: Quindici anni dopo 1945/1960, Bari 1960, S.  589. – Vgl. zur damaligen 
Diskussion über das Verhältnis Hegel  /  Marx auch Livio Sichirollo, Hegel en 
Italie au XXe siècle, in: Archives de Philosophie 56 (1993), S.  573–593, hier 
S.  585–588.

21  Pseudonym für Vittorio de Caprariis, Agiografia marxista (1962), in: 
Scritti 4: Politica e ideologia, a cura di G. Buttà, Messina 1992, S.  271. – Siehe 
auch den Überblick von André Tosel, Philosophie et marxisme en Italie, in: 
Critique XLI – Nr. 452–453 (1985), S.  18–31, hier S.  21–27 (»Pour une gnoséo
logie marxiste. Della Volpe et la crise de l’historicisme«).



XVAlfred J. Noll

gar (wie im Fall des Stalinismus) wesentlich mystifizierend«.22 
Der dem Ansatz von Della Volpe inhärente Anti-Stalinismus 
und sein gleichzeitiger Anti-Historismus (womit Della Volpe 
von allem Anfang auch als ein Anti-Gramscianer eingeordnet 
wurde23) begründeten die solitäre Stellung von Galvano Della 
Volpe in der philosophischen Landschaft Italiens zwischen 1945 
und 197524 – denn kein anderer italienischer Marxist hat unmit-
telbar nach 1945 so sehr wie Della Volpe nachzuweisen versucht, 
dass »die von Marx aufgezeigte Perspektive weder die Aufopfe-

22  So Emilio Agazzi, Crisi del togliattismo e ipotesi alternative negli anni 
’60: Raniero Panzieri, in: il manifesto – quaderno n. 5: Da Togliatti alla nuova 
sinistra, Roma 1976, S.  249  f.

23  Della Volpes Verhältnis zu Gramsci ist nicht mit wenigen Worten zu 
beschreiben, und dies soll hier gar nicht erst versucht werden. Eine genau-
ere Untersuchung dieses Verhältnisses könnte davon ausgehen, dass es Della 
Volpe darum ging, die Philosophie der Praxis von den historischen Formen 
trennen zu können, die sie sich selbst mitunter gibt, anders gesagt: Die Ent-
wicklung der Philosophie der Praxis ist wohl untrennbar und notwendiger-
weise mit einer Reflexion über die Erschöpfungspunkte ihrer traditionellen 
Überlieferung verbunden – dies ist möglich (sowohl nach Gramsci als auch 
nach Della Volpe), weil die Menschen selbst innerhalb komplizierter Bedin-
gungen und Zwänge die Richtung ihres Lebens und damit der Geschichte 
ändern können. Rückblickend hat Giuseppe Vacca, Il marxismo come so-
ciologica (1955–1959), in: F. Giasi / M. Mustè (a cura di), Marx in Italia, Mi-
lano 2020, S.  201–220, hier S.  215, festgestellt: »Della Volpes Marxismus hatte 
eine ausgeprägte anti-historische Ausrichtung, spiegelbildlich zur Metho-
dik der ›Neo-Aufklärung‹; doch bot sich dieser mit seiner Durchsetzungs-
kraft an, die Grenzen in Hinsicht zu jenen Kombinationen zu markieren, in 
denen die Frühschriften von Marx von der bunten Front des ›positiven Exis
tentialismus‹, des logischen Neo-Empirismus und des Neo-Pragmatismus 
rezipiert wurde.«

24  Das gilt besonders für die Ästhetik: Auf diesem Feld stelle seine Theo-
rie eine Neubewertung und Kritik der vorherrschenden Tendenzen im (ita-
lienischen) marxistischen Denken dar und trug dazu bei, die Marxsche Äs-
thetik vom Shdanow’schen Dogmatismus loszulösen und eine materialis-
tische Alternative zum Formalismus und Strukturalismus zu bieten, wie 
Nicola Vulpe, Della Volpe, Galvano, in: I. R. Makaryk (ed.), Encyclopedia of 
Contemporary Literary Theory. Approaches, Scholars, Terms (1993), Toronto 
1994, S.  291–293, hier 292  f., zusammenfasst.



XVI Einleitung

rung von besonderen Interessen noch den Verzicht auf indivi-
duelle Rechte erfordert«.25

Was Della Volpe schon Ende der 1940er Jahre auf diesem Ge-
biet an konzeptioneller Theoriearbeit leistete, das konnte er so-
dann in Rousseau e Marx (1957)26 und schließlich in Critica del 
gusto (1960), seine beiden weiteren, vielfach in andere Sprachen 
übersetzten Hauptwerke, einfließen lassen und verwerten. Will 
man also diese beiden Werke (die seit Mitte der 1970er Jahre 
auch auf Deutsch vorliegen27) entsprechend würdigen, so ist die 
akkurate Rückschau auf das zugrundeliegende Konzept, das 
eben in Logica come scienza storica entwickelt wurde, nicht nur 
bloß dienlich, sondern recht eigentlich unbedingt erforderlich. 
Insofern ist die vorliegende Ausgabe eine Art Nachtrag zu et-
was, das in den 1970er Jahren nicht vollständig geliefert wurde,28 
zumal Della Volpe mit Rousseau und Marx das Problem des 
politischen Handelns auf eine theoretische Ebene gehoben hatte, 
sodass sich in weiterer Folge die Forschung auf die Zusammen-
hänge zwischen der politischen Demokratie bürgerlicher Prä-
gung, ihren fortgeschrittenen Anhängern und der von Marx 

25  So die Zusammenfassung von Mario Alcaro, Natura e ragione. Gal-
vano Della Volpe tra le due guerre mondiale, Milano 1987, S.  63.

26  Vgl. zusammenfassend Bianchi, Una lunga fedeltà, a. a. O., S.  139–151, 
und Priester, Studien zur Staatstheorie, a. a. O., S.  172–184.

27  Siehe Galvano Della Volpe, Rousseau und Marx. Beiträge zur Dialek-
tik geschichtlicher Strukturen (1957). Deutsch v. N. Merker (= Philosophi-
sche Texte, Bd.  1, hrsg. v. H. H. Holz / A. Mazzone / H. Plessner), Darmstadt  /
Neuwied 1975; ders., Kritik des Geschmacks. Entwurf einer historisch-ma-
terialistischen Literaturtheorie und Ästhetik (1960). Deutsch v. B. Kroeber 
(= Philosophische Texte, Bd.  7, hrsg. v. H. H. Holz / A. Mazzone / H. Plessner), 
Darmstadt  /  Neuwied 1978. – Die Übersetzung von Logica come scienza sto-
rica ins Deutsche war durchaus schon in den 1970er Jahren angedacht wor-
den (mündliche Mitteilung von Hans Heinz Holz), die Reihe »Philosophi-
sche Texte« wurde aber vom Luchterhand-Verlag nach Erscheinen des achten 
Bandes 1978 eingestellt.

28  Freilich bot die schmale (eklektische) Broschüre Galvano Della Volpe, 
Für eine materialistische Methodologie, hrsg. v. N. Merker, Berlin 1973, einen 
gewissen Ersatz.



XVIIAlfred J. Noll

vorgeschlagenen Problematik der sozialen Umgestaltung kon-
zentrieren konnte. »Das Buch […] löste eine leidenschaftliche 
und segensreiche Debatte aus, in der Elemente gärten, die wir 
heute« – so berichtete Umberto Cerroni Ende der 1970er Jahre –, 
»natürlich mit ganz anderer Deutlichkeit, in die Strategie der 
[italienischen] Arbeiterbewegung einfließen sehen«.29 

Der theoretische Entwurf von Della Volpe geht aus von einer 
überaus sorgfältigen Analyse der marxistischen Problematik 
und versucht, zwischen der Kritik der bürgerlichen Politischen 
Ökonomie und den Theorien, die bestimmte Positionen in Hin-
sicht auf das Problem der Grundlagen von Logik und Erkennt-
nistheorie entworfen haben, deutlich zu unterscheiden. Dies 
lässt sich in gewisser Weise als ein Versuch der Selbstklärung in-
nerhalb der marxistischen Theorie verstehen. Dabei ist ihm die 
Verflechtung von materiell-strukturell ablaufenden Prozessen 
und ideologischem Überbau der grundlegende Schlüssel zum 
Verständnis eines Problemtyps, der die Entwicklung von Logik 
und Erkenntnistheorie nicht als einen abstrakten (ideellen) Pro-
zess darstellt, sondern aus dem Kontext einer spezifischen Bezie-
hung zwischen den verschiedenen Thematisierungen historisch-
gesellschaftlicher Logiken und Prozessen verständlich macht. 
Das Ergebnis ist ein umfassender und ganzheitlicher Theorie-
entwurf, der sowohl seiner Intention nach als auch aufgrund sei-
ner Ausformulierung dem fragmentierten und begrenzten Uni-
versum der sog. »logischen Wissenschaft«, wie sie in der zeitge-
nössischen philosophischen Debatte Gestalt angenommen hat, 
markant entgegensteht. Della Volpe postuliert damit die Not-
wendigkeit eines Neuverständnisses der Kategorien und eine 
Diskussion über die zeitgenössische Logik im Sinne einer Wie-
derentdeckung ihrer Bedeutung jenseits eines bloß sprachlichen 
(und daher rein syntaktischen) Kontextes, insofern er diese Ka-
tegorien in einen breiteren Kontext einfügt und auf konkrete 
historische Prozesse bezieht. Es ist Della Volpe, der nach 1945 

29  Umberto Cerroni, Crisi del marxismo? Intervista di R. Romani, Roma 
1978, S.  88  f.



XVIII Einleitung

mit großer Entschlossenheit die Frage stellt: Welchem Zweck 
dient denn die Dialektik eigentlich? Für die marxistische Phi-
losophie »ist dies das Grundproblem des ›rationalen Kerns‹ der 
Dialektik, wie es sich heute stellt, also die Frage danach, was wir 
heute kritisch, rational von der Dialektik bewahren können«.30

2. 

Philosophiegeschichtlich hängen »Aufstieg und Fall« von Gal-
vano Della Volpe (wenn man es so pathetisch sagen will) ganz 
entschieden mit seiner Position gegenüber dem deutschen Klas-
siker Georg Wilhelm Friedrich Hegel zusammen. Della Volpe 
wurde bekannt (und in akademischen Kreisen nachgerade be-
rüchtigt) durch seinen vehementen Anti-Hegelianismus, der 
sich zunächst schon in den zwanzig Jahren zwischen 1925 und 
1945 aufbaute und entwickelte, sodann aber in der Zeit zwischen 
1945 bis 1968 stetig und eher zunehmend denn schwindend sich 
Ausdruck verschaffte31 und schließlich für die gesamte ita-
lienische Philosophie Wirkung zeitigte – Della Volpe wurde 
»Thema«, und der dellavolpismo geriet zu einer markanten Strö-
mung innerhalb der italienischen Philosophie. In der Rückschau 
auf das Gesamtwerk von Della Volpe zeigt sich freilich, dass er 
nicht einfach Hegels philosophiegeschichtliche Bedeutung eli-
minieren wollte (schon ein derartiger Versuch hätte – zumal in 
Italien! – lächerlich angemutet), sondern dass ihm Rang und 
Gehalt insbesondere der Hegel’schen Logik nur allzu bewusst 
waren. Mit etwas Augenzwinkern könnte man also auch in Hin-

30  Galvano Della Volpe, Diskussionsbemerkung, in: Convegno di studi 
hegeliano-marxistici. Testo integrale degli atti da »Il costume politico lette-
rario« (maggio – ottobre 1948), presentato da N. Ciarletta, in: Studi in onore 
di Arturo Massolo, a cura di L. Sichirollo (= Studi Urbinati di Storia, Filoso-
fia e Letteratura XLI, Nuova Serie B N. 1–2 [1967]), Tomo I, S.  183–248, hier 
S.  222.

31  Garin, Cronache di filosofia italiana, a. a. O., S.  589, spricht von Della 
Volpes »anti-platonischer […] und anti-hegelianischer ›Raserei‹«.



XIXAlfred J. Noll

sicht auf Della Volpe rückblickend sagen: »Allein die Hegel-Kri-
tik hat die Hegelsche Philosophie lebendig erhalten«.32 Und das 
ist nichts anderes als das, was uns Arturo Massolo als Postulat 
hinterlassen ist: »Hegel selbst (weist uns) den Weg zu seiner eige
nen Überwindung, indem er davor warnt, ihn ungeachtet des-
sen, was seine und eine andere Zeit trennt, einfach zu wiederho-
len. Mit Hegel müssen wir also über Hegel hinaus gehen – und 
das heißt: gegen Hegel«.33 Della Volpe freilich wollte seit Ende 
der 1920er Jahre nicht mehr »mit Hegel gehen«, um über ihn 
hinauszugehen, weil er immer deutlicher zu erkennen glaubte, 
dass bei Hegel »situationsbedingte Bedürfnisse einer Zeit als 
bedingungslose Bedürfnisse der Vernunft hingestellt werden«,34 
und weil er in Hegel eine Geschichtstheologie zu entdecken 
meinte, die sich »einen ›Fortschritt‹ zusammenspinnt, bei dem 
der Theologe endlich und doch absolut auf der Seite der Sieger 
herauskommt«.35

In seiner ersten kleinen Arbeit L’idealismo dell’atto e il pro-
blema delle categorie (1924)36 ging Galvano Della Volpe freilich 
noch vom (hegelianisch angewehten) Aktualismus Giovanni 
Gentiles37 und von der Lehre Armando Carlinis aus,38 wenn-

32  Wilhelm Raimund Beyer, Hegel-Bilder. Kritik der Hegel-Deutungen3 
(1964), Berlin 1970, S.  92.

33  Arturo Massolo, Das Problem der Geschichte beim jungen Hegel, in: 
Hegel-Jahrbuch 1961/II, hrsg. v. W. R. Beyer, München 1961, S.  9–19, hier S.  9.

34  Ebd., S.  12.
35  So die schöne Kennzeichnung bei Franz Schuh, Memoiren, Interview 

gegen mich selbst, Wien 2008, S.  200  f.
36  In: Opere I, S.  3–38. – Vgl. zur Thematik Giuliano Campioni / Franco 

Lo Moro / Sandro Barbera, Sulla crisi dell’attualismo: Della Volpe, Canti-
mori, De Ruggiero, Lombardo-Radice, Milano 1981.

37  Vgl. bloß Giovanni Gentile, Der aktuale Idealismus. Zwei Vorträge, 
Tübingen 1931, und dazu ausführlich Antimo Negri, Giovanni Gentile. 
2 Bde.: 1. Costruzione e senso dell’attualismo. 2. Sviluppi e incidenza dell’at-
tualismo, Firenze 1975.

38  Siehe Geymonat, Paradossi e rivoluzioni, Fn.  2, S.  18, der auf die Frage 
danach, ob nicht viele italienische Intellektuelle nach 1945 den Einfluss von 
Giovanni Gentile auf ihr Denken heruntergespielt hätten, antwortete: »Mit 



XX Einleitung

gleich er hier schon einen nicht-theologischen Gebrauch der 
Vernunft anvisierte und sich gegen die Verwendung eines mehr-
deutigen und letztendlich mystischen Begriffs der Vernunft als 
Einheit oder ursprüngliche Synthese von Gegensätzen wendete. 
Die Verabschiedung von diesem intellektuellen Ausgangspunkt 
erfolgte langsam.39 Freilich ließ ihn schon seine erste Untersu-
chung dieser idealistischen Ansätze zu dem Schluss kommen, 
dass sich das gestellte Problem damit nicht lösen lässt: Zu for-
dern wäre vielmehr eine streng dialektische Versöhnung des 
Verhältnisses der Gegensätze mit dem des Unterschiedenen, um 
den Ablauf einer Handlung besser zu erklären und um die auf-
tauchenden Mängel der Konzeption von Gentile beheben zu 
können. Jegliche Polemik gegen das Transzendente sei völlig 
zwecklos, wenn sie, statt über die Buchstaben Kants hinauszu-
gehen, nur bei einem säkularen Dogmatismus lande; die neu-
platonisch-augustinische Mahnung In te ipsum redi [Kehre in 
Dich selbst zurück!] wäre gerade nicht der beste Schlüssel, um 
sich der tatsächlichen existentiellen Probleme zu versichern.40 

Sicherheit. Dieser Gussform entstammte zum Beispiel Della Volpe«, dann 
aber in der zughörigen Fußnote (ebd., S.  131, Fn.  5) ergänzt: »G. Della Volpe 
(1895–1968) näherte sich, ausgehend von einer Analyse des Gentilschen Ak-
tualismus in L’idealismo dell’atto e il problema delle categorie (1924), später 
dem Marxismus an und begründete eine immer noch einflussreiche ›Schule‹, 
aus der L. Colletti, U. Cerroni und N. Merker hervorgingen. Zu seinen theo-
retischen Werken gehört La logica come scienca positiva (1956)«.

39  Vgl. dazu ausführlich Michele Prospero, Logica e società in Gal-
vano Della Volpe, in: G. Della Volpe, La libertà comunista. Saggio di una 
critica della ragion »pura« pratica, Bordeaux 2018, S.  VII–LXXI, hier S.  VII–
XXXVIII, und schon ders., Della Volpe, con Marx dalla parte di Galilei, in: 
l’Unità v. 13. Juli 2008.

40  Das zeigt sich dann ganz deutlich in der Kritik am Existentialis-
mus etwa in Galvano Della Volpe, Il problema dell’»esistenza« in Aristotele, 
Hume e Kant e il suo rapporto con quello estetico, in: Annali della Facoltà di 
Magistero dell’Università di Messina, Palermo 1939, S.  37–59; ders., Crisi cri-
tica dell’estetica romantica, Messina 1941, S.  42–55 (»L’Estetica dell’esisten-
zialismo tedesco«); ders., Le ultime anime belle (Da Jaspers a Berdjaev), in: 
Prospettive VII, Nr.  34–36 (ottobre–dicembre 1942), S.  3–10, oder auch ders., 
L’»esistenzialismo in Italia«, in: Primato IV (4/1943), S.  67. Vgl. zur Position 



XXIAlfred J. Noll

Die damit geforderte gründliche Untersuchung unternimmt 
Della Volpe nachfolgend41 durch eine Erkundung der idealisti-
schen und empiristischen Tradition in Vergangenheit und Ge-
genwart und durch eine Analyse des ästhetischen Problems in 
einer anti-romantischen Perspektive, und Della Volpe schließt 
diese Entwicklung noch vor 1945 mit dem Entwurf einer histori-
schen Logik ab, die das (insbesondere zwischen Kant und Hegel 
sich zeigende und unterschiedlichen Ausdruck findende) Ver-
hältnis zwischen Rationalität und Realität aufzulösen versucht, 
ohne den ersten Begriff zu privilegieren oder den zweiten auf-
zuheben. Auf dieser Grundlage findet sodann die Begegnung 
mit dem Werk von Karl Marx sowie mit denjenigen logischen 
Verfahren und Konzeptionen statt, die die bürgerlich-kapitalis
tische Gesellschaft als die beste und rationalste konfigurieren.42 

Im Zuge dieser Entwicklung vor 1945 spielen zwei Veröffentli-
chungen eine besondere Rolle: Einerseits die Hegel-Monografie 
La origini e la formacione della dialettica hegeliana. I.  Hegel 
romantico e mistico (1929),43 andererseits die zweibändige 
große Hume-Monographie La filosofia dell’esperienza di Da-
vide Hume (1933/35).44 Beide Bücher waren in gewisser Weise 
»unintalienisch«: Die gesamte theoretische Tradition, die von 
der mystischen Ontologie von Meister Eckhart (1930; 21952)45 
über den romantischen und mystischen Hegel bis zu Croce und 
Gentile reiche, zeige Della Volpe zufolge eine echt platonische 

von Della Volpe im Streit um den Existentialismus auch Antonio Santucci, 
Esistentialismo e filosofia italiana2 (1959), Bologna 1967, S.  109–117, 181–184 
und 237–239.

41  Vgl. dazu unten (S.  XCVII  ff.) die Literaturhinweise und die vollstän-
digen Nachweise bei Carlo Violi, Galvano Della Volpe. Testi e studi (1922–
1977). Con una introduzione di N. Merker, Messina 1978, S.  11–59.

42  Diese Entwicklung von Della Volpe lässt sich am besten durch die 
Lektüre von Giuseppe Colombo, Della Volpe premarxista. L’attualismo 
e l’estetica, Roma 1979, und von Mario Alcaro, Nature e ragione. Galvano 
Della Volpe tra le due guerre mondiali, Milano 1987, nachvollziehen.

43  In: Opere I, S.  39–210.
44  In: Opere II.
45  In: Opere I, S.  211–461.



XXII Einleitung

und romantische Krankheit, die einen großen Teil der moder-
nen Philosophie infiziert habe und das Problem der Erfahrung 
oder Geschichtlichkeit nicht habe lösen können – denn das Sein 
werde hier zur reinen Idee oder zeitlosen Einheit, die der diskre-
ten Mannigfaltigkeit übergeordnet werde. Dieser platonischen 
Linie, die Della Volpe von offensichtlich mystischen Vorfahren 
verunreinigt sah, stellte er einen anderen Weg gegenüber: den 
Weg von David Hume zu Karl Marx. Hume hätte mit seinen 
Untersuchungen eine phänomenologische Studie des Geistes er-
möglicht, die die metaphysische Ontologie ersetzt habe durch 
eine »Wissenspsychologie«; hier wurde eine Art Mechanik der 
emotionalen Sphäre konzipiert, und just durch die genaue Erfor-
schung der Emotionen, Wünsche und der natürlichen Mecha-
nismen der Psyche werde das überkommene ontologische Kon-
zept der Einheit (oder Substanz) überwunden.46 Schon bei der 
Lektüre dieser eher historischen Arbeiten fällt auf, dass sie in 
völligem Gegensatz stehen zu dem Bild, das man sich gewöhn-
lich von der italienischen philosophischen Kultur jener Zeit 
macht; Della Volpes untersucht die Texte analytisch, genau und 
gewissenhaft, begleitet von der völligen Beherrschung der inter-
national anerkannten kritischen Literatur. Es entsteht das Bild 
eines philologisch vehement argumentierenden Gelehrten, der 
offen ist für die kulturellen Erfahrungen jenseits der Alpen und 
der zudem über eine außergewöhnliche Kultur und Finesse der 
Untersuchung verfügt. 

Schon mit diesen »Abbrucharbeiten« setzte sich Della Volpe 
zwischen alle (vom philosophischen Mainstream in Italien auf-
gestellten) Stühle: Weder ist er bereit, seinen Frieden mit Hegel 
zu machen (dieser ist ihm seit Ende der 1920er Jahre ein aus-

46  Ein nüchterner Beobachter wie Mario Dal Pra, Hume, Milano 1949, 
S.  10, hat unmittelbar nach 1945 die philologische Akkuratesse des zweibän-
digen Hume-Buches von Della Volpe aus den Jahren 1933/35 erkannt: »Della 
Volpes Monographie ist besonders wertvoll für die genauen Vergleiche, die 
sie zwischen Humes Denken und dem anderer zeitgenössischer oder frühe-
rer englischer Philosophen anstellt, auf die es sich bezieht.« Della Volpe wird 
diese »philologische Herangehensweise« zeitlebens beibehalten.



XXIIIAlfred J. Noll

schließlich romantisch-mystischer, spiritueller und deshalb fast 
widerwärtiger Denker),47 noch will er sich ins Lager der briti-
schen Sensualisten begeben, wiewohl ihm deren »Suche nach 
Wirklichkeitsnähe durch unmittelbarer Erfahrung« nachfol-
gend ein beständiges (wenngleich zu überwindendes) Postulat 
bleibt. Della Volpe sieht den Ausweg zwischen diesen beiden 
Lagern in einem philosophischen Vorwärts: Hin zu einem ent-
schlossenen Materialismus, weg von jeder Form des Idealismus, 
der Metaphysik oder gar der Mystik. Für Della Volpe zeigt sich 
bei Hume ein erster entscheidender Schritt zu einem angemesse-
nen Bewusstsein der modernen Wissenschaft, die sich insgesamt 
um eine kritische Bestätigung der methodischen Bemühungen 
von Galileo Galilei und Isaac Newton zu bemühen habe; nur da-
durch könne jene Unfruchtbarkeit und Hypostasierung vermie-
den werden, mit der der Dogmatismus immer wieder die Ver-
nunft bedrohe. Della Volpes Critica dei princípi logici (1942)48 
lässt sich gewiss als das Hauptwerk dieser neokritischen Periode 
betrachten – und es ist gleichzeitig deren Abschluss, erklärte 
Della Volpe doch, dass die Krise des Idealismus bei näherer Be-
trachtung nicht »im [idealistischen] System« liege, sondern eine 
Krise »des [idealistischen] Systems« sei49; über einen »anti-idea
listischen Protest« (so die retrospektive Zusammenfassung von 
Nicolao Merker) schien Della Volpe aber damals nicht hinaus-

47  Es war nachfolgend der getreueste Della-Volpe-Schüler Nicolao Mer-
ker, Le origini della logica hegeliana, Milano 1962, der nachwies, dass die Ur-
sprünge der Hegel’schen Logik nicht im metaphysischen Teil der Hegel’schen 
»Jugendschriften« (dort hatte sie Della Volpe verortet), sondern im System-
fragment (1800) und in der Realphilosophie (1805/06) liegen.

48  In: Opere III, S.  135–266. – Vgl. dazu Arturo Massolo, Schema per una 
recensione di G. Della Volpe, Critica dei princípi logici (1945/46), in: Studi in 
onore di Arturo Massolo, a cura di L. Sichirollo (= Studi Urbinati di Storia, 
Filosofia e Letteratura XLI, Nuova Serie B N. 1–2 [1967]), Tomo I, S.  S.  29–38, 
und Mario Alcaro, Natura e ragione, a. a. O., S.  29–48.

49  Ebd., S.  137: »Dieses Buch will also ein weiteres Zeugnis der Krise des 
Idealismus sein: und zwar der Krise des Systems. Aus den Schriften, die nicht 
nur in Italien erschienen sind, scheint es uns jedoch, dass sich bisher die 
Krise rund um das System herum, im System, manifestiert hat.«



XXIV Einleitung

gelangen zu können, es blieb hier noch bei der konsequenz
losen Feststellung, dass es bei dem bloß Einen keine Logik geben 
könne, sondern nur eine Mystik. Dennoch: Della Volpe versucht 
schon hier, den ontologischen Wert des Substanzbegriffs wieder-
zugewinnen; er wendet sich daher entschieden gegen die Theo-
rie der Wahrheit als Selbstbewusstsein (in der doch das Objekt 
nichts anderes sei als das objektivierte »Selbstbewusstsein«), all-
gemeiner gesprochen, er votiert gegen alle innerlich-subjektivis-
tischen Konzeptionen und damit gegen die Gnoseologie eines 
»Gesprächs der Seele mit sich selbst«, gegen das in te ipsum redi 
des Augustinus etc. – der wichtigste Text seiner vormarxisti-
schen Phase ist der Kritik solcher Auffassungen gewidmet.

Erst aus dem intellektuellen Abenteuer mit dem Marxismus 
an der Wende der Jahre 1943/44 entwickelte sich für Della Volpe 
schließlich eine »Lösung« für die Probleme, mit denen er die 
vergangenen 20 Jahre gerungen hatte. Der intellektuelle Wende
punkt wird durch seinen Discorso sull’ ineguaglianza (1943)50 
zunächst markiert und dann durch die zwei unmittelbar nach 
der Befreiung vom Faschismus erschienen Arbeiten in extenso 
zum Ausdruck gebracht: La teoria marxista dell’emancipazione 
umana. Saggio sulla trasmutazione marxista dei valori (1945)51 
und kurz darauf La libertà comunista. Saggio di una critica 
della ragion »pura« pratica (1946)52 – tatsächlich sind dies die 
ersten drei Nachweise eines expliziten Marxismus bei Galvano 
Della Volpe, der sich damit sehr eigenständig und mühevoll in-
nerhalb von zwei Jahrzehnten aus der begrifflichen Fesselung 
durch den Neo-Hegelianismus lösen konnte. Es ist kein Zufall, 
dass die Geschichte der Philosophie als eine Abfolge von theore-
tischen Versuchen gelesen werden kann, die auf eine wahre und 
einheitliche Darstellung der Welt abzielen. Dieser Zielsetzung 
stand Della Volpe nun schon in seiner vormarxistischen Zeit 
ausgesprochen kritisch gegenüber: Er gibt zu bedenken, dass 

50  In: Opere III, S.  267–306.
51  In: Opere III, S.  307–375.
52  In: Opere IV, S.  9–132.



XXVAlfred J. Noll

nicht übersehen werden dürfe, wie das Bild einer gegebenen Ein-
heit aller Dinge, d. h. die platonische Vorstellung, dass am Ur-
sprung der Wirklichkeit das Eine oder Universelle steht, unwei-
gerlich mit der Einschleusung einer bestimmten Konstellation 
empirischer Elemente und kontingenter Normen als apriorisch, 
als notwendig, als universell und unwiderruflich zusammen-
fällt – und dies wird dann nachfolgend der Hauptkritikpunkt 
Della Volpes an Hegel sein.

Die Befreiung vom Faschismus hat bei Della Volpe die defini-
tive Hinwendung zum Marxismus initiiert – und (fast) nur da-
mit hat er sich sodann in seinen verbleibenden Lebensjahren bis 
1968 intensiv beschäftigt.53 Freilich: Mehr als die strukturellen 
Widersprüche der kapitalistischen Welt betonte der Philosoph 
Della Volpe auch unmittelbar nach 1945 die Missverständnisse 
und Zweideutigkeiten, die aus der platonisch-augustinischen 
spirituellen Tradition hervorgingen. So bedeutete sein neuer 
marxistischer Humanismus, der auf von Privilegien und Aus-
beutung befreiten Produktionsverhältnissen basierte, vor allem 
den Bruch mit dem, was man durchaus als extremen Ableger 
dieser Tradition bezeichnen könnte, mit den (romantischen) 
Spekulationen von Rousseau und Hegel und den selbsternann-
ten Existentialisten. Ein derartiges Konzept führte aber nicht 
unbedingt zu einer rigoros-kategorischen Abgrenzung gegen-
über dem postromantischen Denken, sondern zunächst und 
unmittelbar bloß zur Verärgerung jener, die für einen militan-
ten Marxismus in Zeiten des Kalten Krieges eintraten und auch 
in der Kulturpolitik die bürokratischen Vorschriften einer »so-
zialistischen Kulturpolitik« favorisierten. Della Volpe saß wie-
derum zwischen allen Stühlen54 – was ihn freilich persönlich 

53  Die Zusammenstellung von knapp 40 kleineren Arbeiten in Galvano 
Della Volpe, Freiheitswille und Kunsterfahrung. Artikel, Aufsätze und Re-
den aus den Jahren 1940 bis 1968. Übersetzt, hrsg. und mit Anmerkungen 
und einem Nachwort versehen v. A. J. Noll, Köln 2023, gibt eine Übersicht 
über dessen publizistisches Werk.

54  Vgl. Augusto Del Noce, Studi intorno alla filosofia di Marx, in: Rivista 



XXVI Einleitung

nicht anzufechten schien, war er doch (vermutlich seiner ade-
ligen Abkunft wegen: »il conte rosso«!) nicht in übertriebenem 
Maße von Selbstzweifeln angekränkelt. »Auf der persönlichen 
Ebene war er ein Mann mit beträchtlichen Behinderungen, es 
fehlte ihm einfach die Fähigkeit, sich anzupassen, ja, er war fast 
unfreundlich«.55

3. 

Worum aber geht es in Logik als historische Wissenschaft? – Wir 
können mit ganz groben Strichen die nachfolgende Skizze ge-
ben, die es freilich nicht unternimmt, abschnittsweise den text-
lichen Inhalt des Buches vorwegzunehmen, sondern lediglich in 
gerade noch zuzumutender Gerafftheit eine Art konzeptioneller 
Zusammenschau bieten will.

Della Volpe geht es – auch wenn dies über weite Strecken 
nicht expressis verbis deutlich gemacht wird – von allem Anfang 
an darum, die theoretischen Grundlagen des Marxismus mit 
Strenge zu überdenken. Diese Intervention erfolgt vom Rand 
aus  – nicht nur ist die Universität von Messina, an der Della 
Volpe seit 1938 lehrt, geographisch an der Peripherie (seine Ver-
suche, an die Sapienza in Rom zu gelangen, scheitern), auch poli-
tisch ist der vormals nicht durch Widerstand gegen den Faschis-
mus in Erscheinung getretene Adelige eine Randfigur und wird 
im Partito Comunista Italiano (PCI) eher geduldet als geför-
dert.56 »Er war zwar der hervorragendste Berufsphilosoph in der 

di filosofia 37 (1946), S.  223–233, hier 225: »Die strikt marxistische Position 
von Della Volpe steht fast isoliert da.«

55  So die Schilderung von Cerroni, Crisi del marxismo? A. a. O., S.  19; 
Della Volpe dürfte in der Tat kein einfacher Mensch gewesen sein; vgl. den 
plastischen Bericht seines Schülers Lucio Colletti, Galvano Della Volpe – 
quell’incantecole rissoso [der zänkische Charmeur], in: La Republica v. 
17. August 1997.

56  Bei manchen der Genossinnen und Genossen mag die soziale Her-
kunft von Della Volpe ein Grund für ein gewisses Ressentiment gewesen 
sein: »Wenn es einen durch und durch bürgerlichen Denker gab, dann war es 



GA LVA NO DE L L A VOL PE

Logik als historische Wissenschaft



Ü BE R BL IC K  
Ü BE R M E I N E N M AT E R I A L ISM US1 

1. – Logik

Die logische Überzeugung (im strikten Sinne des Wortes) von 
der Wahrheit des historischen Materialismus hat sich für den 
Autor ergeben aus der Wiederentdeckung der Marxschen mate-
rialistischen Kritik am modernen Apriorismus sowie aus der er-
gänzenden Feststellung der substanziellen Übereinstimmungen 
dieser Kritik mit den früheren denkwürdigen Kritiken von 
Aristoteles an Platons rein dialektischer (tauto-heterologischer) 
Klassifizierung der niederen oder empirischen Gattungen und 
von Galilei an der aristotelisch-scholastischen Physik seiner Zeit. 
Es sind dies Übereinstimmungen, die auf die Marxsche Kritik 
des Apriori als Abschluss jenes antidogmatischen Denkprozes-
ses verweisen, der der gesamten Geschichte der Logik und Phi-
losophie vorausgeht. Denn wahr ist doch: Das Interesse der eso-
terischen, d. h. spekulativen Seite ist es immer, z. B. in Hinsicht 
auf den Staat, die Geschichte des reinen Begriffs zu finden, aber 
es gehört nun einmal, so sagt Marx über die Verderbtheit und 
Unfruchtbarkeit der dialektischen Spekulationen in Hegels 
Rechtsphilosophie und ebenso in der Logik, zur esoterischen 
oder vulgären empirischen Seite, diese Entwicklung richtig vor-
anzutreiben; und Aristoteles bringt gegen die Verderbtheit der 
platonischen metaphysisch-dialektischen Klassifikation kon-
kreter Gattungen vor, dass die empirischen Arten des definien-
dum vorausgesetzt werden müssen, um wählen zu können, d. h. 
um zwischen den rein entgegengesetzten – d. h. a priori dialek-
tisierten oder voraus-gedachten einheitlichen – Unterschieden 
der Gattung zu unterscheiden (in der Tat teilnehmend an der 
Tauto-Heterologie der obersten Gattungen); und Galilei sagt uns 
schließlich gegen die manifesten Paralogismen, die sich aus den 
aprioristischen Grundlagen der scholastischen Physik ableiten, 



Überblick über meinen Materialismus4

dass die aristotelisch-scholastische Schlussfolgerung, dass es 
nur eine Kreisbewegung auf der Welt gibt und folglich nur ein 
Zentrum, darauf abziele, die Karten in unseren Händen zu 
wechseln, d. h. die Architektur oder das mathematische Apriori 
der vollkommenen Kreisbewegung an das fertige Bauwerk oder 
eine vorausgehende tatsächliche Welt anzupassen, in der sich 
das empirisch singuläre irdische Zentrum befindet, und nicht 
vielmehr das Bauwerk in Übereinstimmung mit den Regeln der 
Architektur zu errichten, d. h. gemäß der finalistischen Apriori-
sierung, die stattdessen aufgrund der Unbestimmtheit ihres Be-
griffs der größeren mathematischen Perfektion der kreisförmi-
gen Bewegung gegenüber der geraden Bewegung impliziert, 
dass es, da es im Universum der Natur tausend kreisförmige Be-
wegungen geben könne, »immer noch tausend Bewegungen 
nach oben und nach unten geben wird«. Daraus ergibt sich das 
kritische Ergebnis, dass von der scholastisch-physikalischen Er-
fahrung – zu der die fragliche Tatsache gehört, ob die Erdkugel 
im Zentrum der Welt konstituiert ist – ausgegangen wird, d. h. 
dass diese böswillig (heimlich) postuliert wird und somit unver-
mittelt und unerklärt bleibt, gerade weil sie in der finalistischen 
Mathematik a priori vernachlässigt oder transzendiert wurde. 
Wodurch wir bereits sehen können: a) Jeder der genannten anti-
aprioristischen Kritikpunkte beruht auf der gnoseologischen, 
d. h. inhaltlichen und nicht bloß logisch-verbalen oder formalen 
Verderbtheit der Argumentation a priori (im Falle der Marx-
schen Kritik geht es um Hegels zeitbezogenen Begriff des Staates, 
bei der aristotelischen und galileischen Kritik um die empiri-
schen, konkreten Arten der königlichen Macht und dergleichen 
und um die physikalische geozentrische These). b) Die oben er-
wähnte kognitive (gnoseologische) Verderbtheit und Unzuläng-
lichkeit offenbart sich als epistemologische (erkenntnistheoreti-
sche) Verderbtheit und Unzulänglichkeit, da es die Transzen-
denz der Geschichte und der Erfahrung im Allgemeinen ist, die 
die Verderbtheit und Unzulänglichkeit im kognitiven Prozess 
hervorruft. c) In Hinsicht auf die Epistemologie oder die Wis-
senschaftlichkeit der Methode ist dies zwingend und unaus-



Logik 5

weichlich, und zwar in jedem Bereich der Untersuchung, sei es 
im moralischen, also im menschlich-sozialen (worauf die Marx-
sche und Aristotelische Kritik zielt) oder im physikalischen Be-
reich (worauf die Kritik Galileis sich bezog), andernfalls es zur 
bereits erwähnten kognitiven Verderbtheit und Unzulänglich-
keit (Sterilität), kurz gesagt zur Fruchtlosigkeit der Untersu-
chung kommt. Aber lassen Sie uns die Anwendung der materia-
listisch-historischen Analyse der verderbten Struktur der Argu-
mentation a priori auf den moralischen oder menschlichen 
Bereich (politische Ökonomie) näher betrachten. Wenn bei-
spielsweise J. Stuart Mill und die anderen klassischen Öko
nomen das bürgerliche Eigentum als Produktionsbedingung de-
finieren, so ist nicht nur festzustellen, dass sie damit die spe
zifische, historische Form des Eigentums, das bürgerliche 
Privateigentum, definieren, indem sie sagen, dass es, soweit es 
Eigentum (Aneignung) ist, eine Produktionsbedingung (Aneig-
nung) ist (womit sie in eine substantielle Tautologie verfallen, 
die, so lässt sich sagen, nichts anderes als eine reale, ontologi-
sche petitio principii ist); es lässt sich dann auch feststellen, dass 
diese tautologische und daher kognitiv sterile Schlussfolgerung 
nichts anderes ist als das Ergebnis  /  die Vergeltung einer Hypo
stase und eben der Tatsache, dass der allgemeinere Begriff der 
Produktion (als Aneignung der Natur) durch einen Apriorismus 
und auf metaphysische Weise zur Realität erhoben wurde, so 
dass er selbst auch die moderne, bürgerliche Produktion in sich 
aufnimmt und erschöpft und damit ihre spezifischen Merkmale 
transzendiert, kurzum, wie Marx sagt, dass er interpoliert 
wurde, d. h. der spezifische Sinn der bürgerlichen Produktions-
verhältnisse durch den allgemeinen ersetzt wurde, der damit als 
natürliches, ewiges, unveränderliches Gesetz der (abstrakten) 
ökonomischen Gesellschaft untergeschoben wurde. Die apriori-
sche Interpolation des Allgemeinen oder Abstrakten mit dem 
Spezifischen oder Konkreten in der Definition dieses Begriffs 
entpuppt sich als die verderbte, falsche Struktur des Denkens 
der Metaphysik im Allgemeinen und der klassischen Ökonomie 
im Besonderen; es ist dies die Struktur einer mystifizierenden 



Überblick über meinen Materialismus6

Dialektik, die, indem sie das Spezifische oder Konkrete auf eine 
bloße allegorische oder symbolische Manifestation der Idee oder 
des Gattungsbegriffs reduziert, mit ontologischen Tautologien 
oder des Realen schließt, die der Beweis für ein unverdautes 
oder unvermitteltes Spezifisches sind (gerade weil sie bloß alle-
gorisch oder ins Apriorische transzendiert sind). Aber damit ist 
schließlich gemeint, dass die Verflüchtigung der vollen, konkre-
ten Darstellung in eine abstrakte Definition, die Marx (in die-
sem Fall) als Ergebnis der Methode der bürgerlichen politischen 
Ökonomie aufzeigt, dass diese Verflüchtigung nicht, wie es 
scheinen könnte, die inhaltliche Entleerung der Vorstellung als 
solcher bedeutet, sondern vielmehr die Unschärfe oder das Un-
deutliche oder Imaginäre oder, kurz gesagt, das Unverdaute 
ihres Inhalts, dass das, was sich in der abstrakten (apriorischen) 
Definition verflüchtigt, der kognitive Wert der Vorstellung ist, 
nicht ihr Inhalt, nicht ihre Materie. Und doch ist die materialis-
tisch-historische Kritik des Apriori weit entscheidender als die-
jenige Kants, denn sie begründet rigoros jenen experimentellen 
und erkenntnistheoretischen Charakter, der jedem Wissen, das 
diesen Namen verdient, eigen ist und der der Kritik letztlich ent-
ging. Aber eine solche Grundlage ist zugleich die logische 
Grundlage par excellence des historischen Materialismus selbst, 
die sich in der folgenden allgemeinen Formel der Kritik am 
Apriorismus zusammenfassen lässt, dass nämlich aus der Ver-
derbtheit und Unfruchtbarkeit jeder (aprioristischen) Argu-
mentation, die die Materie oder das Außer-Rationale nicht be-
rücksichtigt, die Positivität und Unverzichtbarkeit der Materie 
selbst als Element der Erkenntnis im Allgemeinen abgeleitet 
wird. (Es ist dies ein kritisches, d. h. gnoseologisches und me-
thodologisches Postulat der Materie, oder mit anderen Worten, 
Postulat einer wissenschaftlichen Ontologie, das offensichtlich 
eine unüberwindliche Aporie für jeden Apriorismus, Idealis-
mus und für jeglichen Formalismus und alle verwandten dog-
matischen Ontologien darstellt). Angesichts dieser Grundlagen 
kann die korrekte Struktur aller Überlegungen nur durch eine 
zirkuläre Bewegung zum Konkreten oder zum Abstrakten oder 



Logik 7

zum Gedanklichen und von diesem zum Konkreten oder zum 
Abstrakten oder zum Gedanklichen und von diesem zum Kon-
kreten symbolisiert werden, wodurch eine korrekte und positive 
Zirkularität an die Stelle der Zirkularität tritt, die gleichbedeu-
tend ist mit der oben erwähnten gnoseologischen Bösartigkeit 
oder falschen oder negativen Zirkularität. Dies impliziert: a) Die 
methodische Kreisbewegung vom Konkreten zum Abstrakten 
und retour zum Konkreten2 bzw. der Kreis von Induktion und 
Deduktion ist tatsächlich eine kontinuierliche, rigorose, experi-
mentelle bzw. historische Feinabstimmung der ökonomischen, 
moralischen, logischen und ähnlichen Abstraktionen (wie auch 
der physikalischen), da der kognitive Wert (oder die Wahrheit) 
all dieser Abstraktionen, wie wir gesehen haben, in umgekehr-
tem Verhältnis zur a priori unbestimmten, erzwungenen, ein-
seitigen Vereinfachung oder Abstraktion ihres jeweiligen In-
halts steht. b) Es kann folglich eine bestimmte, exakte, nicht ein-
seitige Abstraktion des Inhalts nur gleichbedeutend sein mit 
einer historischen Abstraktion dieses Inhalts, so dass die allge-
meinsten Abstraktionen nur dann mit Wahrheit ausgestattet 
sind, wenn sie, wie Marx sagt, »dort gewonnen werden, wo die 
reichste konkrete Entwicklung stattfindet, wo ein Merkmal eine 
Mannigfaltigkeit von Erscheinungen zu vereinen und allen ge-
meinsam zu sein scheint«; wie z. B. im Fall der ökonomischen 
Abstraktion der Arbeit, bei der das sehr moderne historische 
Merkmal der Gleichgültigkeit gegenüber einer bestimmten Art 
von Tätigkeit »eine hochentwickelte Totalität von realen [histo-
rischen] Arten von Arbeit voraussetzt« (von der kommerziellen 
Produktionsarbeit bis zur landwirtschaftlichen Arbeit usw.), 
von denen keine mehr über das Ganze dominiert; ein sehr allge-
meines Merkmal, weil es historisch vollständig und bedeutsam 
ist (letztlich relevant für das Wesen der kapitalistischen Gesell-
schaft); oder wie im Fall der anderen grundlegenden determi-
nierten ökonomischen Abstraktion (oder mannigfaltige Ein-
heit), die die marxistische Abstraktion des Kapitals ist: deren 
Bestimmtheit und damit Wahrheit von der Charakterisierung 
des Kapitals als Ausgangs- und Endpunkt des Wirtschaftspro-



Überblick über meinen Materialismus8

zesses abhängt, da diese Charakterisierung die moderne Not-
wendigkeit impliziert, zuerst das Kapital zu erklären, z. B. die 
Bodenrente, die in der bürgerlichen Gesellschaft nicht ohne das 
Kapital verstanden werden kann (Industrialisierung der Land-
wirtschaft), aber nicht umgekehrt, und somit die mittelalterliche 
ökonomische Kategorie des Bodeneigentums als Kapital voraus-
setzt, die sie umstößt etc.; oder wie man aus der Politischen 
Ökonomie herauskommt, im Falle der logisch-philosophischen 
Abstraktion der Dialektik, deren Bestimmung und damit Wahr-
heit wiederum nur von einer Eigenschaft dieser Dialektik ab-
hängen kann, die sie als jene materialistisch-wissenschaftliche 
Dialektik definiert, die durch den obigen konkret-abstrakt-kon-
kreten Kreis bezeichnet wird (Folge der allgemeinen materialis-
tischen Kritik des apriorischen oder kritischen Postulats der 
Materie), und die deshalb die reichste historische Mannigfaltig-
keit früherer logischer Vorstellungen in dem, was sie an positi-
ver und gültiger Übertragbarkeit haben, in sich voraussetzt und 
zusammenfasst (vgl. oben bei den ökonomischen Kategorien 
Arbeit und Kapital), von der Hegelschen Instanz der Versöh-
nung des Intellekts mit der Vernunft über die selbstkritische pla-
tonische Instanz einer trennenden Dialektik bis hin zur par
menideischen Instanz des vom Sein nicht ablösbaren Seins oder 
der ursprünglichen Instanz der Einheitsrationalität der Dinge.3 
c) Der methodische Zirkel, eine Folge des kritischen Postulats 
der Materie, offenbart sich dann als eine Dialektik der bestimm-
ten oder historischen Abstraktionen und richtig als eine be-
stimmte oder wissenschaftliche Dialektik, in der die Instanz der 
Dialektik oder der Zusammenführung der Gegensätze oder die 
Instanz der Vernunft (siehe vor allem die platonische Tauto-He-
terologie!) mit derjenigen der Unvereinbarkeit der Gegensätze 
oder der Instanz der Materie (siehe vor allem den vorscholasti-
schen aristotelischen Nicht-Widerspruch!) versöhnt wird; eine 
Dialektik schließlich, in der es nicht nur keinen Verlauf der Ka-
tegorien in der Idee gibt, sondern auch keinen natürlichen oder 
historisch-chronologischen Verlauf von ihnen, wie Marx von 
den ökonomischen Kategorien sagt; denn die logische Methode 



Logik 9

ist nichts anderes als die historische Methode, die nur der chro-
nologischen Ordnung (rein analytisch) und aller Zufälligkeit 
oder Irrationalität entkleidet ist, die die wissenschaftlich-ratio-
nale Ordnung stört, d. h. synthetisch-analytisch, wie sie für die 
Lösung jener Problematik der Kategorien der Vergangenheit 
(was auch immer sie sein mögen) erforderlich ist, die nur durch 
ein experimentelles Bewusstsein der Gegenwart oder ein histo-
risches Bewusstsein des Konkreten oder Gegebenen wahrge-
nommen wird (Dialektik = Geschichtswissenschaft, und das 
dialektische Denken ist ebenso das ökonomische Gesetz des 
Wertes wie das physikalische Gesetz des Falls der Körper etc.).4 
All dies führt zu den folgenden Schlussfolgerungen: a) Für die 
Eigenständigkeit einer philosophischen Logik, die sich metho-
disch von der wissenschaftlichen unterscheiden würde, ist vor 
dem Hintergrund des kritisch-materialistischen Postulats kein 
Platz mehr; mögen die wissenschaftlichen Techniken so unter-
schiedlich sein wie die unterschiedlichen Erfahrungen und die 
Realität, so ist doch nur eine Logik zulässig: die materialistische 
Logik der modernen Wissenschaft (und auch der implizite Pla-
tonismus und Gottesbezug, der den philosophischen Hinter-
grund der physikalischen Wissenschaft selbst von Galileo bis 
Einstein bildet, wird damit ausgeräumt). Geboten ist eine Logik, 
also ein moralischer Galileanismus im Falle der philosophi-
schen (oder dialektischen) Logik und der anderen, bisher nur 
metaphorisch als moralische Wissenschaften bezeichneten (und 
wir sagen Galileanismus, um die Methode des historischen Ma-
terialismus nicht nur von der des Idealismus mit seinen Hypo
stasen zu unterscheiden, sondern auch von der des Positivismus 
mit seiner Vergötterung der Tatsachen und seiner baconschen 
Abneigung gegenüber Hypothesen oder Ideen). b) Die wissen-
schaftliche Dialektik oder Dialektik als Geschichtswissenschaft, 
von der oben die Rede war, erlangt ihr volles Selbstbewusstsein 
in einer wissenschaftlichen Logik oder Gnoseologie (Logik als 
positive Wissenschaft), während sie das Kriterium der histori-
schen Einstellungen auf ihre eigenen Kategorien anwendet, wo-
bei sie, wie oben erwähnt, prinzipiell jene metaphysische (dog-



Überblick über meinen Materialismus10

matische) Methode einer dialektischen apriorischen oder hy-
postasierten Systemgeschichte vermeidet, die der Hegelschen 
Logik zugrunde liegt; und in dem Maße, als sie deren Verzer-
rungen und Unzulänglichkeiten erklärt, konstituiert sie sich da-
mit nicht nur als eine von jeglicher Metaphysik befreite Logik, 
sie bewahrt vielmehr gleichzeitig ihren philosophischen Cha-
rakter oder ihre Totalität, die es ihr verbietet, sich zu einer par-
tiellen Betrachtung des Logischen zu degradieren, wie es typi-
scherweise im Logischen Positivismus der Fall ist (wo besten-
falls auch Theoretikern wie Tarski und Carnap nicht mehr als 
eine Technik des rein wissenschaftlich-physikalischen Denkens 
und eine moderne formale Logik bieten, die aber als Theorie der 
mathematisch-symbolischen Logik gegenüber der traditionellen 
formalen Logik oder der Logik des vulgären, qualitativen ab
strakten Denkens oder des bloßen Syllogismus, und innerhalb 
ihrer Grenzen, sicherlich einen Fortschritt darstellt); und sie be-
wahrt den philosophischen Charakter, weil sie als gnoseologi-
sche Logik (oder vielmehr Erkenntnistheorie) gerade wegen des 
kritischen Postulats der Materie oder schließlich des gnoseolo-
gischen Verhältnisses zwischen Materie und Denken von kei-
nem Aspekt des Wissens und damit der Logik abstrahiert. Sie ist 
jedoch verpflichtet, nicht nur prädikative Sätze zu begründen, 
von denen die analytischen und synthetischen Urteile Kants im 
Allgemeinen ein glänzendes Beispiel sind, sondern auch Sätze 
ohne Prädikat und Subjekt oder sogenannte Funktorsätze (von 
den sie kennzeichnenden Satzfunktoren »wenn […] dann«, 
»oder« etc.), letztlich Sätze, an denen die Logischen Positivisten 
mit ihrer Einseitigkeit als formalistische Logiker ausschließlich 
interessiert sind, insofern sie jede reine mathematische und phy-
sikalische Theorie ausmachen.



Ethik 11

2. – Ethik

Entsprechend der oben skizzierten geschichtswissenschaftli-
chen Methode muss die Ethik darauf ausgerichtet sein, die mar-
xistische historisch-soziologische Kritik an der mystifizierenden 
Hegelschen und idealistischen Dialektik von Gesellschaft und 
Staat weiterzuentwickeln (»Wir machen Hegel nicht den Vor-
wurf«, sagt Marx beispielsweise, »dass er den modernen Staat 
[seiner Zeit] so beschreibt, wie er ist, sondern dass er das, was er 
ist, als das Wesen des Staates ausgibt«; damit wird eine deutliche 
Anspielung auf die Hypostasen und relativ unfruchtbaren Er-
gebnisse, aus denen die Hegelsche Rechtsphilosophie besteht, ge-
geben, also auf jene Hypostasen, von denen wir ein bemerkens-
wertes Beispiel im § 190 [der Grundlinien der Philosophie des 
Rechts] finden, wo Hegel durch seinen Apriorismus dazu ver-
anlasst wird, absolut zu folgern, dass tout court »der Bürger (als 
Bourgeois) […] das Konkretum der Vorstellung [ist], das man 
Mensch nennt«). Und doch kann diese Ethik (hauptsächlich) nur 
vermittels einer Theorie der Freiheit gelöst werden, die sich auf 
die Geschichte und insbesondere auf die Geschichte der moder-
nen Freiheit gründet und ihre komplexe Problematik entwirrt, 
auf eine Geschichte, die so sehr von Antinomien geplagt und 
von Krisen beseelt ist. Wir stehen vor einer Problematik, deren 
Lösung nach den folgenden Kriterien versucht werden kann: 
a) Es bedarf der Anerkennung der gegenwärtigen fundamenta-
len Antinomie von bürgerlicher Freiheit (Liberalismus) und ega-
litärer Freiheit (Demokratie im engeren Sinne). Die eine Frei-
heit, erstere, ist die der Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft 
im historischen und technischen Sinne; es ist die Freiheit der 
Bourgeoisie, die spezifische Freiheit einer Klasse, politisch ga-
rantiert durch die Gewaltenteilung und in eminenter Weise von 
der gesetzgebenden Repräsentations- oder Verfassungsgewalt 
(Locke, Montesquieu, Constant) und sie besteht aus der freien 
wirtschaftlichen Initiative, aus der Sicherheit des (bürgerlichen) 
Eigentums und der damit verbundenen moralischen Gewissens-, 
Religions-, Pressefreiheit etc. Die andere Freiheit, die zweite, be-



Überblick über meinen Materialismus12

steht aus dem Recht eines jeden auf gesellschaftliche Anerken-
nung seiner persönlichen Eigenschaften und Fähigkeiten, worin 
die wirklich universelle demokratische Instanz des Verdienstes 
benannt ist, d. h. sie besteht in der sozialen Ermächtigung des 
Individuums und somit der Persönlichkeit. Es ist dies eine egali-
täre Freiheit, mehr noch als bloße Freiheit, weil sie auch Gerech-
tigkeit ist, und in diesem Sinne ist sie eine Art libertas maior (es 
sei »gegen das Naturgesetz«, d. h. gegen die Vernunft, folgerte 
Rousseau in jenem Discours sur l’ inégalité, in dem das Problem 
aufgeworfen wird, das durch den Contrat social mit der For-
mel der »volonté général« gelöst werden müsse usw.), »daß ein 
Kind einem Greis befiehlt, daß ein Schwachsinniger einen wei-
sen Menschen führt und daß eine Handvoll Leute überfüllt ist 
mit Überflüssigem, während die ausgehungerte Menge am Not-
wendigsten Mangel leidet«;5 und er fügte in den Bekenntnissen 
hinzu: »Ich dachte, mit Talent versehen zu sein, sei der sicherste 
Schutz gegen die Not«6 (gegen die Knechtschaft und die sich da-
raus ergebenden Erniedrigungen und Frustrationen); es ist dies 
also just jene Freiheit, die doch gegenwärtig von der anderen 
Freiheit (die zu einem Privileg verkommen ist) konterkariert 
und behindert wird, was sich, gelinde gesagt, in dem kapitalis-
tischen (liberalen) Phänomen der chronischen Arbeitslosigkeit 
und den damit verbundenen individuellen Frustrationen zeigt, 
unter denen die Menge des vierten Standes leidet. b) Es bedarf 
der theoretisch-praktischen Ausrichtung auf die Verwirkli-
chung einer Art demokratischer Freiheit, vermittels der das von 
Rousseau aufgeworfene Problem des persönlichen Verdienstes 
und der Volkssouveränität substantiell mit der technisch-ad-
ministrativen Forderung der Lockeschen Problematik des Par-
lamentarismus (vgl. Arbeiterräte oder Parlamente in sozialis-
tischen Republiken) in sich gelöst und versöhnt wird, d. h. es 
bedarf einer Orientierung auf jene von Marx und Engels apost-
rophierte Gesellschaft der Freien, die dann Schöpfer der vielfäl-
tigen Entwicklung der Individuen ist, insofern sie eine klassen-
lose Gesellschaft ist.7



Ästhetik 13

3. – Ästhetik

Die Annäherung an das ästhetische Problem kann gemäß der 
oben beschriebenen Methode nur aus einer historisch-kriti-
schen Überprüfung der klassischen antinomischen Instanzen 
des ästhetischen Mystizismus und Rationalismus abgeleitet 
werden. Dafür ist es notwendig, dass eine konsequente anti-ro-
mantische Konzeption, die von der Erfahrung oder dem histori-
schen Bewusstsein der gegenwärtigen Aporien des post-roman
tischen und dekadenten Ästhetizismus aufgenötigt wird, die 
Restpositivität (das historisch Unerschöpfliche) der Instanz des 
Gefühls (oder der Phantasie) und die der gegenüberliegenden 
Instanz der Rationalität (oder der Wahrheitsgemäßheit) in sich 
selbst versöhnt; solcherart kann ein konkreter, moderner (ma-
terialistischer) ästhetischer Rationalismus gelingen. Für diesen 
ist das Kunstwerk ein Objekt, das mit einer konkreten rationa-
len Struktur (Bild-Konzept) ausgestattet ist, die der eines wis-
senschaftlichen oder historischen Werks gleichkommt; den-
noch ist ein derartiges Objekt mit eigenen Merkmalen ausge-
stattet. Diese sind aber nicht abstrakt gnoseologisch, sondern 
technisch (semantisch), d. h. diese Merkmale sind seiner eigent-
lichen Konstruktion inhärent und sie sind daher angesichts der 
unbestreitbaren Wortgebundenheit (Semantizität) des Denkens 
im Allgemeinen mit Gewissheit unabdingbar für seine endgül-
tige, kognitive Gültigkeit. Die Vernachlässigung des semanti-
schen Aspekts des Denkens hat freilich sodann dazu geführt, 
dass das semantische Fürsichbestehen (die absolute verbale Un-
abhängigkeit) eines poetischen Textes mit dem metaphysischen 
Fürsichbestehen des Inhalts dieses Textes verwechselt wurde 
(man denke z. B. an das Phänomen des Stils), und folglich wurde 
dann viel von der Unwirklichkeit der poetischen Worte gespro-
chen, von ihrem Wert als bloße Intuition oder Vision, die die 
Welt transzendiert, und von Träumen etc. Folglich besteht die 
Besonderheit einer so konzipierten Ästhetik in der (zentralen) 
Theorie der Metapher als Begriff, verstanden als eine Verbin-
dung von mannigfaltigen oder diskreten Bildern. Dabei handelt 



Überblick über meinen Materialismus14

es sich um eine Theorie, die einerseits die notwendige Betonung 
auf das kontinuierliche Vorhandensein von metaphorischen 
Verbindungen schon in der gewöhnlichsten und auf jeden Fall 
am wenigsten künstlerischen Sprache legt und die andererseits 
den spezifisch künstlerischen Wert einer Metapher zu erklären 
vermag, indem sie ihn im technischen Charakter der Aseität 
und in der semantischen (verbalen) Organizität der jeweiligen 
Metapher entdeckt.8 Letztlich geht es um eine Ästhetik des Rea
lismus, und insbesondere um einen sozialistischen Realismus, 
verstanden als eine Theorie der (konkreten) Intellektualität oder 
Wahrscheinlichkeit (Wahrheit) des künstlerischen Phantasmas 
und damit seiner Typik.



L O GI K  
A L S H IS TOR IS C H E W IS SE NS C H A F T

»Dieser Mann [der Jesuit Scheiner] denkt 
sich eins nach dem anderen aus, je nachdem 
was für seine Sache erforderlich wäre, 
anstatt seine Ziele Schritt für Schritt den 
Dingen anzupassen, wie sie sind.« Galilei

»Er [Hegel] entwickelt seinen Gedanken 
nicht nach dem Gegenstand, sondern 
entwickelt vielmehr den Gegenstand 
nach einem in sich vorgefassten 
Gedanken.« Marx

Dem heiligen Gedächtnis 
an Pilo Albertelli1



Vorwort zur 2. Auflage (1956)

In der vorliegenden Ausgabe wurde der Text vollständig über
arbeitet und von einigen Teilen befreit, die überflüssig waren, 
weil sie Wiederholungen oder vom logischen Problem abwei-
chende Probleme enthielten (der Exkurs über das ästhetische 
Problem wurde durch eine lange Fußnote ersetzt);2 das Buch 
wurde auch um zwei Anhänge erweitert, von denen einer, der 
über Galileis Logik, der überarbeitete Text eines Vortrages ist, 
der in den Actes du XIème congrès international de philoso-
phie (Amsterdam  /  Louvain, 1953) veröffentlicht wurde. Beson-
deres Augenmerk wurde auf die Überarbeitung der Methodik 
der »Moralwissenschaften« gelegt (Kapitel IV). Einige Wieder-
holungen (die nicht immer hilfreich sind) und schwerfällige 
Analysen werden sicherlich geblieben sein – der Autor hat hier 
den Leser um Verzeihung zu bitten. Schließlich wird dem fach-
kundigen Leser dieser Probleme zum besseren Verständnis des 
Ganzen empfohlen, den abschließenden Schlussfolgerungen des 
vierten Kapitels über die Anwendung des Kriteriums der Wis-
senschaftlichkeit auf die philosophische Logik selbst und ins-
besondere dem Vergleich mit der Hegelschen Methode der Be-
handlung des Verhältnisses von »System« und »Geschichte« 
des Denkens, der Philosophie und der Philologie einige Auf-
merksamkeit zu schenken. Andererseits vertraut der Autor da-
rauf, dass der kritische Anhang über den Logischen Positivis-
mus auch dazu dient, etwaige Missverständnisse (soweit noch 
möglich) in Hinsicht auf die positive Wissenschaftlichkeit dieser 
Logik auszuräumen.

G. d. V.
Messina, Universität, 15. März 1956.



Aus dem Vorwort zur 3. Auflage (1969)

Im vorliegenden Nachdruck der zweiten Auflage von Logica 
come scienza positiva (erschienen bei D’Anna, Messina  /  Florenz 
1956; die erste Auflage stammt aus dem Jahr 1950) haben wir uns 
bei der Titelgebung an den oft geäußerten Wunsch des Autors 
gehalten, wie er beispielsweise in einer Anmerkung zum Vor-
wort von Critica dell’ ideologia contemporanea (Rom: Editori 
Riuniti 1967, S.  9, Fn.  1) zum Ausdruck gebracht wurde: 

»… Aber ein adäquaterer und endgültiger Titel (im nächsten 
Nachdruck): Logik als historische Wissenschaft; die unmittelba-
ren polemischen Gründe (gegen die idealistische Logik als »Wis-
senschaft vom reinen Begriff«), die den ursprünglichen Titel ver-
anlassten,3 sind ja weggefallen. Diese Veränderung ist nicht nur 
formal, sondern auch die (konsequente) Anwendung des histo-
risch-dialektischen Kriteriums auf die Logik selbst oder die all-
gemeine Theorie der Dialektik«.4

Der Logica, die seit einem Vierteljahrhundert einer der Kern-
punkte der historisch-materialistischen Forschungen von Della 
Volpe ist und von verschiedenen Seiten als einer der bedeutends-
ten Texte des zeitgenössischen Denkens und als wichtigster Bei-
trag des europäischen Marxismus in den letzten zwanzig Jahren 
bezeichnet wurde, haben wir hier einige neuere Studien hinzu-
gefügt, in denen nach den eigenen wiederholten Erläuterungen 
des Autors weitere Entwicklungen und logisch-methodologi-
sche Einsichten gegeben werden: Sulla dialettica (erschienen in 
Rinascita, 1962, Nr.  19, und später als Anhang zu Libertà comu-
nista, Mailand, Avanti! 19632 [nicht in diesem Band enthalten]); 
Chiave della dialettica storica (erschienen in Rinascita, 1964, 
Nr.  32, dann eigenständig bei Samonà & Savelli, 1964, dann in 
Morale e società, Roma: Editori Riuniti 1966, und schließlich in 
Critica dell’ ideologia contemporanea); Dialettica in nuce (ver-
öffentlicht in Città futura, 1965, Nr.  14, dann in Mulino, 1966, 
Nr.  163, dann in Rinascita, 1967, Nr.  7, und in der oben erwähn-
ten Critica dell’ ideologia contemporaneo) […].

Roma, August 1969� Ignacio Ambrogio





I. 
Das moderne Problem des logischen  

Prinzips und seine Auswirkungen.  
Kritik der Logik Kants

1

Wenn die gegenwärtigen philosophischen Schwierigkeiten ge-
löst werden sollen, dann muss die Problematik des Nichtseins 
im klassischen Sinne des Begriffs bei Parmenides5 erneut auf-
geworfen werden: Es geht um das Problem der Mannigfaltigkeit, 
das sowohl von Kant in seiner scharfen Ablehnung des abschät-
zigen Begriffs sinnlicher Wahrnehmung bei Leibniz themati-
siert wurde als auch von Marx in seiner Kritik an der Hegel-
schen Dialektik, die durch die theologische »Interpolation« des 
Inhalts oder der Vielheit »mystifiziert« wurde.

Die Aufgabe der vorliegenden Untersuchung wird es sein zu 
zeigen, dass keine brauchbare Lösung des Problems des »logi-
schen« Prinzips oder des Denkbaren möglich ist, ohne ein in-
tegrales und kritisches Verständnis des Zusammenhangs zwi-
schen dieser Frage und der Frage nach der spezifischen und 
positiven Natur des Sinnlichen, jenem typischen Synonym 
für die Mannigfaltigkeit oder das Nichtsein. Tatsächlich lässt 
sich sagen, dass sie ein einziges, komplexes Problem darstel-
len, nämlich in Summe die immer wiederkehrende Frage nach 
dem Verhältnis zwischen Einheit oder »Sein« und Mannigfal-
tigkeit oder »Nichtsein« vom Standpunkt der »Wahrheit« oder 
des Logos aus.

Eine implizite Prämisse unserer Untersuchung wird das 
selbstverständliche Prinzip der semantischen Natur des Den-
kens oder der Wahrheit sein, nämlich die Behauptung, dass 
schlechthin kein Gedanke, kein Bewusstsein und keine Vernunft, 
die diesen Namen verdienen, ohne das System bedeutungsvoller 
Zeichen, wie es die Worte, wie es die Sprache ist, existieren kann. 
Dieser Grundsatz wird heute von Philosophen und Sprachwis-



Logik als historische Wissenschaft20

senschaftlern gleichermaßen akzeptiert. Wilhelm von Hum-
boldt zum Beispiel behauptet, dass wir nur durch den Gebrauch 
von Wörtern als »Zeichen« dieser Repräsentationen unsere Re-
präsentationen beherrschen und über »klare Gedanken« verfü-
gen. Seiner Ansicht nach gibt es »nichts im innersten Wesen des 
Menschen, das so tief, so zart und so weit wäre, dass es nicht in 
die Sprache überginge«.6 Karl Marx, der mit seiner vollen mo-
dernen Autonomie als Materialist spricht, sagt uns in der Deut-
schen Ideologie, dass »die unmittelbare [konkrete] Wirklich-
keit des Gedankens die Sprache (ist)« und dass »(d)as Problem, 
aus der Welt der Gedanken in die wirkliche Welt herabzustei-
gen, sich in das Problem (verwandelt), aus der Sprache ins Leben 
herabzusteigen«.7 Benedetto Croce anerkennt, dass »ein unaus-
gesprochenes Bild, das nicht zu Worten wird […], selbst wenn 
es nur zu sich selbst gemurmelt wird, […] etwas ist, das nicht 
existiert«. Für Ferdinand de Saussure ist das Denken an sich ein 
»Nebel«, in dem bis zum Auftauchen der Sprache nichts zu er-
kennen sei. Für Ludwig Wittgenstein schließlich ist das Postu-
lat der Möglichkeit sprachlicher Zeichen das der »Bestimmtheit 
des Sinns« selbst oder der Sinn dafür, wie die Dinge sind (wenn 
auch nicht dafür, was sie sind!). Die logischen und gnoseologi-
schen Werte, die den Gegenstand dieser Studie bilden, müssen 
also immer als logisch-semantische Werte betrachtet werden.8

Der erste ideengeschichtliche Anhaltspunkt für die Beurtei-
lung der kritischen Dimension unseres Problems ergibt sich aus 
der Betrachtung von Kants allgemeiner Position in der Logik – 
insbesondere der Sackgasse, in die er durch seine Konzeption 
der transzendentalen Logik und deren Verhältnis zur formalen 
Logik geführt wurde.9 Kant war nicht in der Lage, sein obers-
tes kritisches Kriterium – das eigentliche kopernikanische Prin-
zip seines Werkes – konsequent anzuwenden, nämlich dass die 
Verbindung zwischen den Sinnen und dem Intellekt – die die 
»Erkenntnis« ausmacht – nur eine Beziehung von spezifisch ver-
schiedenen Elementen sein kann. Dieses Konzept war Teil von 
Kants Widerlegung von Leibniz’ rationalistischer Dichotomie 
zwischen beiden. (Diese Widerlegung zieht sich durch das ge-



Das moderne Problem des logischen Prinzips 21

samte kritische Werk Kants, von seiner Dissertation von 1770 
bis zu seinen postum veröffentlichten Schriften).

Halten wir zunächst als Ausgangspunkt einige der aussage-
kräftigsten Wendungen dieser Ablehnung fest. Zunächst heißt 
es in einer Anmerkung zu § 7 der Anthropologie, die uns in 
die Apologie der Sinnlichkeit einführt: »(E)in großer Fehler 
der Leibniz-Wolff’schen Schule (war es) nämlich, die Sinnlich-
keit bloß in einem Mangel (der Klarheit, der Teilvorstellungen), 
folglich der Undeutlichkeit zu setzen, die Beschaffenheit aber 
der Verstandesvorstellung in der Deutlichkeit; da jene doch et-
was sehr Positives und ein unentbehrlicher Zusatz zu der letzte-
ren ist, um ein Erkenntnis hervorzubringen. – Leibniz aber war 
eigentlich schuld daran. Denn er, der platonischen Schule an-
hängig, nahm angeborne reine Verstandesanschauungen, Ideen 
genannt, an, welche im menschlichen Gemüt, jetzt nur verdun-
kelt, angetroffen würden und deren Zergliederung und Beleuch-
tung durch Aufmerksamkeit wir allein die Erkenntnis der Ob-
jekte, wie sie an sich selbst sind, zu verdanken hätten«.10 Und 
in der Kritik der reinen Vernunft lesen wir: »Daß daher un-
sere ganze Sinnlichkeit nichts als die verworrene Vorstellung 
der Dinge sei, welche lediglich das enthält, was ihnen an sich 
selbst zukömmt, aber nur unter einer Zusammenhäufung von 
Merkmalen und Teilvorstellungen, die wir nicht mit Bewußt-
sein auseinander setzen, ist eine Verfälschung des Begriffs von 
Sinnlichkeit und Erscheinung […] Die Leibniz-Wolff’sche Phi-
losophie hat daher […] einen ganz falschen Gesichtspunkt an-
gewiesen, indem sie den Unterschied der Sinnlichkeit vom Intel-
lektuellen bloß als logisch betrachtete, da er offenbar transzen-
dental ist […][Leibniz] (gestand) der Sinnlichkeit keine eigene 
Art der Anschauung zu, sondern (suchte) alle, selbst die empiri-
sche Vorstellung der Gegenstände, im Verstande, und (ließ) den 
Sinnen nichts als das verächtliche Geschäfte, die Vorstellungen 
des ersteren zu verwirren und zu verunstalten«.11 Und dass die 
Leibnizsche Unterscheidung der Sinne und des Intellekts eine 
Unterscheidung »nur dem Grade des Bewusstseins nach, nicht 
spezifisch unterschieden sei«, das wird in den Fortschritten der 



Logik als historische Wissenschaft22

Metaphysik mehrfach mit der abschließenden Folgerung wie-
derholt, dass stattdessen »Anschauung […] und Begriff der Spe-
zies nach ganz verschiedene Vorstellungsarten sind«.12

Halten wir weiters fest, dass diese Kardinalkritik an Leibniz13 
(wie wir sie von nun an nennen werden) nicht nur die »Erkennt-
nistheorie« dominiert, sondern – weil der kritischen Konzep-
tion des Objekts als Objekt der Erfahrung nur dann ein Sinn 
zukommt, wenn Leibniz’ Unterscheidung zwischen cognitio 
confusa und distincta durch die spezifische Unterscheidung der 
Erkenntnisbedingungen Empfindung-Passivität (Affekt) und 
Intellekt-Spontaneität (Funktion) ersetzt wird – auch die »äs-
thetische Theorie«.

Und wir sehen sofort, wie diese Kritik explizit das entschei-
dende Element eines kurzgefassten Resultats des analytischen 
Teils der Kritik des Intellekts ist, das in der Schrift gegen Eber-
hard14 enthalten ist, die uns geradezu in die verworrene Posi-
tion der Kantischen Logik einführen wird. Die tägliche Berei-
cherung meines Wissens durch immer größere Erfahrung lehre 
mich, so sagt Kant, wie ich es über die gegebenen Begriffe, die 
ich bereits besitze, hinaus erweitern könne. Wenn aber behaup-
tet werde, dass ich mein Wissen über gegebene Begriffe hinaus 
auch ohne Erfahrung erweitern und bereichern könne, d. h. dass 
ich synthetische Urteile a priori formulieren könne, die mehr 
voraussetzen als das, was in den gegebenen Begriffen enthalten 
ist, dann müsse es für dieses Mehr, für diese Ergänzung, irgend-
eine Grundlage geben. Ich kann über denjenigen (Eberhard) nur 
lachen, der mich auf das Prinzip der hinreichenden Vernunft 
(das ist für ihn das Prinzip des Nicht-Widerspruchs) hinweist 
und mir sagt, dass dieses Mehr, das ich a priori als zum Be-
griff eines Dings gehörig denke und das dennoch keinen impli-
ziten Inhalt in ihm hat, einfach ein Attribut sei. Denn es fehlt 
mir noch die Grundlage, durch die ich außer dem, was zu mei-
nem Begriff eigentlich wesentlich ist und was ich schon weiß, 
auch das kennen könnte, was als Eigenschaft notwendig zu ei-
nem Ding gehört, aber dennoch nicht im Begriff desselben ent-
halten ist.



Das moderne Problem des logischen Prinzips 23

»Nun fand ich: daß die Erweiterung meiner Erkenntniß durch 
Erfahrung auf der empirischen (Sinnen-)Anschauung beruhete, 
in welcher ich Vieles antraf, was meinem Begriffe correspon-
dirte, aber auch noch Mehreres, was in diesem Begriffe noch 
nicht gedacht war, als mit jenem verbunden, lernen konnte«.15

Nun verstehe ich zwar leicht, dass, wenn es eine apriorische 
Erweiterung meines Wissens über den gegebenen Begriff hin-
aus geben soll, in diesem Fall eine reine apriorische Anschau-
ung erforderlich wäre, während im vorherigen Fall eine empi-
rische Anschauung ausreicht. Das Problem freilich bleibt, dass 
ich solch eine Anschauung suchen muss, und es bleibt schwierig 
herauszufinden, wie das möglich ist.

»Jetzt werde ich durch die Kritik angewiesen, alles empirische, 
oder wirklich-empfindbare im Raum und der Zeit wegzulassen, 
mithin alle Dinge ihrer empirischen Vorstellung nach zu ver-
nichten, und so finde ich, daß Raum und Zeit […] übrig bleiben, 
von denen die Anschauung, vor allen Begriffen von ihnen und 
der Dinge in ihnen, vorhergeht, bey welcher Beschaffenheit die-
ser ursprünglichen Vorstellungsarten ich sie mir nimmermehr 
anders, als bloße subjective (aber positive) Formen meiner Sinn-
lichkeit, (nicht blos als Mangel der Deutlichkeit der Vorstellun-
gen durch dieselbe) nicht als Formen der Dinge an sich selbst, 
also nur der Objecte aller sinnlichen Anschauungen, mithin 
bloßer Erscheinungen, denken müsse«.16

Auf diese Weise, so fährt Kant fort, werde deutlich, wie in der 
Mathematik und den Naturwissenschaften synthetisches Wis-
sen a priori entstehe, da diese apriorischen Anschauungen die 
charakteristische Ausdehnung dieses Wissens »möglich« mach-
ten, und die synthetische Einheit, die der Verstand der Man-
nigfaltigkeit der Anschauungen auferlegen müsse, um den Ge-
genstand dieser Anschauungen zu begreifen, mache diese Aus-
dehnung dann wirklich und »real«. Aus diesem prägnanten 
Ergebnis der Verstandeskritik leiten wir aber auch die folgende 
Formel des Prinzips der synthetischen Urteile im Allgemeinen 
ab, »daß sie nicht anders möglich sind, als unter der Bedin-
gung einer dem Begriffe ihres Subjekts untergelegten Anschau-



Logik als historische Wissenschaft24

ung, welche, wenn sie Erfahrungsurtheile sind, empirisch, sind 
es synthetische Urtheile a priori, reine Anschauung a priori 
ist«.17 Und welche Folgen dieser Satz nicht allein zur Grenzbe-
stimmung des Gebrauchs der menschlichen Vernunft, sondern 
»selbst auf die Einsicht in die wahre Natur unserer Sinnlich-
keit« habe, da »dieser Satz unabhängig von der Ableitung der 
Vorstellungen des Raums und der Zeit bewiesen werden, und 
so der Idealität der letzteren zum Beweise dienen (kann), noch 
ehe wir sie aus deren inneren Beschaffenheit gefolgert haben«, 
das werde jeder Leser, so Kant, »leicht einsehen«.18 Und wenn 
wir uns schließlich fragen, ob die Grundlage des Prädikats bei 
synthetischen Urteilen a priori nach dem Prinzip der Wider-
spruchsfreiheit im Subjekt zu suchen sei (wobei dann das Urteil 
trotz Eberhards Berufung auf das Vernunftprinzip immer nur 
analytisch sein wird) oder ob es vielmehr gar nicht aus dem Be-
griff des Subjekts ableitbar sei (dann ist nur das Attribut syn-
thetisch), so bleibe nur noch die Frage zu beantworten: »(W)e
der der Name [und das Sein] eines Attributs, noch der Satz des 
zureichenden Grundes (unterscheidet) die synthetischen Ur
theile von analytischen, sondern, wenn die erstern als Urtheile 
a priori gemeinet sind, so kann man nach dieser Benennung 
nichts weiter sagen, als daß das Prädicat derselben Nothwendig 
im Wesen des Begriffs des Subjects auf irgend eine Art gegrün-
det, mithin Attribut sey, aber nicht blos zufolge des Satzes des 
[Nicht-]Widerspruchs […] Die Kritik aber zeigt diesen Grund 
der Möglichkeit deutlich an, nemlich: daß es die reine, dem Be-
griffe des Subjects untergelegte Anschauung seyn müsse, an der 
es möglich, ja allein möglich ist, ein synthetische Prädicat a pri-
ori mit einem Begriffe zu verbinden«.19 Und kurz gesagt wird 
diese Aufgabe: »Wie soll ich es anfangen, um mit meinem Be-
griffe über diesen Begriff selbst hinaus zu gehen, und mehr da-
von zu sagen, als in ihm gedacht worden?« niemals »aufgelöst« 
werden, solange man die Bedingungen der Erkenntnis »wie die 
Logik thut, blos von Seiten des Verstandes in Anschlag bringt«. 
»Die Sinnlichkeit, und zwar als Vermögen einer Anschauung a 
priori, muß dabey mit in Betrachtung gezogen werden, und wer 



Das moderne Problem des logischen Prinzips 25

in den Classificationen, die die Logik von Begriffen macht, (in-
dem sie, wie es auch seyn muß, von allen Objecten derselben ab-
strahirt) Trost zu finden vermeint, wird Mühe und Arbeit ver-
liehren«.20

Zwei Punkte sind in diesem sehr knappen und dichten »Er-
gebnis« der Kritik für unsere Zwecke erwähnenswert:

1. das Anliegen, die Suche nach der »wahren Natur« der Sinn-
lichkeit, d. h. nach dem ihr eigenen »Positiven« und damit ihrer 
Gleichberechtigung mit dem Intellekt, so weit voranzutreiben, 
dass sie sich nicht nur als vorhergehend und als Grund, son-
dern auch als unabhängig, relativ und transzendent im Hinblick 
auf die Lösung des besonderen Problems des raumzeitlichen a 
priori (und der daraus folgenden »Synthese a priori«) erweist, 
ein Anliegen, in dem das antidogmatische Bedürfnis Kants sei-
nen Höhepunkt erreicht, indem es ohne Subtext mit dem Haupt-
dogma der Gnoseologie von Leibniz und Wolff kollidiert, näm-
lich der negativen Konzeption der Sinne mit ihren metaphysi-
schen Anhängen und Verbindungen;

2. die grundsätzlich zweideutige, das Neue mit dem Alten 
kontaminierende Lösung des kapitalen logischen Problems der 
synthetischen Urteile a priori, wobei Kant das obige Anliegen 
und Bedürfnis nicht mit einem radikalen Vorgehen gegen die 
abstrakte traditionelle Logik des Urteils befriedigen will, son-
dern eher mit Retuschen, einer Retusche des attributiven Urteils, 
einer Begriffssynthese, die er von der scholastischen und ratio-
nalistischen Logik (mit der impliziten Metaphysik) erhalten hat, 
also losgelöst von der tiefgründigen aristotelischen Logik und 
Ontologie; dies mit der letzten Konsequenz, dass synthetische 
Urteile a priori nur Urteile des Typs »die Substanz ist beständig« 
sind, bei denen die synthetische Verbindung des »Prädikats« mit 
dem »Subjekt« auf der Grundlage der Anschauung a priori ope-
rieren würde (ein wahres logisches Monstrum, dieses formalis-
tisch-transzendentale, Leibniz-Kant’sche Produkt), mit anderen 
Worten: dass sie nichts anderes wären als die Prinzipien des rei-
nen Intellekts, die – mit ihrem beklagenswerten abstrakten For-
malismus – Bestandteil der reinen Naturwissenschaft sind.



Logik als historische Wissenschaft26

Und damit wird das Problem der Erfahrung (und implizit 
das Problem der sinnlichen Wahrnehmung und seiner Posi-
tivität) von Kant trotz der oben erwähnten tiefgreifenden Be-
sorgnis nicht in einer integral kritischen Form behandelt: Es 
ist nicht sein Problem, sondern das Problem der »möglichen 
Erfahrung«.

Doch bevor wir uns einer Untersuchung (insbesondere) der-
jenigen Stellen in der transzendentalen Deduktion zuwenden, 
die das Problem der Erfahrung, wenn auch indirekt, berüh-
ren, müssen wir noch einmal Kants allgemeine Position in der 
Logik und eben seine schwierige Situation zwischen alter und 
neuer Logik betrachten; sie ist dem Prinzip der analytischen 
Urteile, dem Identitätsprinzip und dem der Widerspruchsfrei-
heit, das bei Kant erklingt, vorangestellt: »Keinem Ding kommt 
ein Prädikat zu, welches ihm widerspricht«,21 und zu dem der 
synthetischen Urteile a priori, wonach »ein jeder Gegenstand 
unter den notwendigen Bedingungen der synthetischen Einheit 
des Mannigfaltigen der Anschauung in einer möglichen Erfah-
rung (steht)«.22 Die Ergebnisse dieser Überlegung werden nach-
folgend für die Zwecke unserer theoretischen Forschung nicht 
ganz unerheblich sein.

Lassen wir zunächst Kants Lehre von der Apriorität aller ana-
lytischen Urteile (die auf der Grundlage gegebener Begriffe, aber 
»ohne Rückgriff auf die Erfahrung« getroffen werden) beiseite, 
eine Auffassung, die ein auffälliges und wohlbekanntes23 Über-
bleibsel der rationalistischen Gnoseologie ist, uns aber im Mo-
ment nicht interessiert; und sehen wir uns lieber an, wie das 
neue Apriori, das synthetische Apriori, in den alten logischen 
(und metaphysischen) Rahmen eingepasst wird: Wie also kann 
Kant überhaupt von einer »transzendentalen Geltung des Wi-
derspruchsprinzips«24 sprechen, wenn er doch ständig seine 
Überzeugung wiederholt, dass dieser Satz »bloß in die Logik (ge-
hört), weil er von Erkenntnissen, bloß als Erkenntnissen über-
haupt, unangesehen ihres Inhalts gilt«;25 kurz gesagt: Wie kann 
er dies tun trotz seiner Tendenz, die traditionelle Logik26 auf 
eine perfekte formale Logik zu reduzieren, die nur einen forma-


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Zu dieser Ausgabe
	Literaturhinweise
	GALVANO DELLA VOLPE
	Überblick über meinen Materialismus 
	Logik als historische Wissenschaft
	Vorwort zur 2. Auflage (1956)
	Aus dem Vorwort zur 3. Auflage (1969)
	I.
Das moderne Problem des logischen 
Prinzips und seine Auswirkungen. 
Kritik der Logik Kants
	II.
Kritik der mystifizierten, 
platonisch-hegelianischen Dialektik 
und aristotelischen Analytik
	III.
Zusammenfassung des Übergangs 
von der antiken Kritik des Platonismus 
zur modernen, materialistischen 
Kritik der reinen Vernunft
	IV.
Das tauto-heterologische Identitätsprinzip und die wissenschaftliche Dialektik

	Anhänge A 
	1. Galileo und der Grundsatz des 
Nicht-Widerspruchs
	2. Über drei italienische Epigonen Hegels
	3. Über den Logischen Positivismus

	Anhänge B
	1. Schlüssel zur historischen Dialektik
	2. Dialektik in knapper Form
	3. Einblick in die Dialektik des 
historischen Materialismus


	Ludovico Geymonat: Galvano Della Volpe und die Positivität des Mannigfaltigen
	Anmerkungen
	Personenregister



