
Meiner

Habermas  
und die Genealogie 
nachmetaphysischen 
Denkens
Christian Thein





Christian Thein 
Habermas und die Genealogie 
nachmetaphysischen Denkens

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN  978-3-7873-4542-7

ISBN eBook  978-3-7873-4543-4

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt 
auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die 
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es 
nicht §§ 53, 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz: mittelstadt 21, Vogts-
burg-Burkheim. Druck und Bindung: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf 
alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei 
gebleichtem Zellstoff. � Printed in Germany.



INHALT

Einleitung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 7

1.	 Der philosophische Diskurs der Moderne . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 23
1.1	 Aporie und Dialektik der Moderne . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 25
1.2	 Debatten um den Postmodernismus und die Folgen . .  .  .  .  .  .  	 30
1.3	 Kritik der radikalen Vernunftkritik und die Probleme der 

Genealogie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 37
1.4	 Die Idee der Moderne und das Problem der Rationalität . .  .  .  	 49

2.	 Metaphysisches und Nachmetaphysisches Denken . .  .  .  .  .  	 59
2.1	 Kritik der Metaphysik und die nachmetaphysische Denkform .	 65
2.2	 Detranszendentalisierung des Subjekts . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 71
2.3	 Intersubjektivität und Lebenswelt . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 78
2.4	 Sprache und kommunikative Vernunft . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 89

3.	 Genealogie der postsäkularen Vernunft . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 101
3.1	 Kommunikative Rationalität in der postsäkularen Gesellschaft 	106
3.2	 Sprachliche Verständigung und verkörperte Interaktion . .  .  .  	 118
3.3	 Neue Motivlagen nachmetaphysischen Denkens . .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 125
3.4	 Rationale Rekonstruktion und Genealogie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 132

4.	 Genealogie des nachmetaphysischen Denkens . .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 143
4.1	 Fragestellung, Programmatik und Intention . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 144
4.2	 Genealogische Methode und Rekonstruktion von  

Lernschritten . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 149
4.3	 Zur Vorgeschichte nachmetaphysischen Denkens . .  .  .  .  .  .  .  .  	 155
4.4	 Paradigmen und Figuren in der Genealogie des neuzeitlichen 

Denkens . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 160
4.4.1 Bacon und Descartes . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 161
4.4.2 Hume und Kant  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 174
4.4.3 Feuerbach und Marx  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 197

4.5	 Geschichte und Gegenwart nachmetaphysischen Denkens . .  	 213



6 | Inhalt

5.	 Zur Genealogie der Genealogie nachmetaphysischen  
Denkens . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 227

5.1	 Offene und versteckte Motivgeber . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 230
5.2	 Genealogie zwischen Kontingenzbewusstsein und 

Fortschrittsgeschichte . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 246
5.3	 Moralischer Fortschritt und das Problem des partikularen 

Universalismus . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 252
5.4	 Kritische Theorie und das historische Erbe . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 258

Ausblick und Danksagung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 265

Literaturverzeichnis . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 267

Anmerkungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 283



7

Einleitung

Unter dem Eindruck von spätestens seit der Jahrtausendwende 
virulenter werdenden Fragestellungen nach der Relevanz von reli
giösen Traditionen, Ritualen und Sinngehalten für das moderne 
und säkulare Selbstverständnis formuliert Jürgen Habermas be-
reits 2005 eine Problemstellung, die den methodischen Zugriff 
auf die Verhältnisbestimmung von religiösem Denken und phi-
losophischem Diskurs betrifft: »Ich verteidige Hegels These, dass 
die großen Religionen zur Geschichte der Vernunft selbst gehören. 
Das nachmetaphysische Denken kann sich selbst nicht verstehen, 
wenn es nicht die religiösen Traditionen Seite an Seite mit der 
Metaphysik in die eigene Genealogie einbezieht.«1 

Die Kernaspekte dieser These überraschen, wenn man sie mit 
den zwei Jahrzehnte zuvor in seinen prominenten Vorlesungen 
zum Philosophischen Diskurs der Moderne vertretenen Positio-
nen abgleicht, in zweierlei Hinsicht: Zum einen sprach Habermas 
dort der Religion die Kraft der sozialen Integration innerhalb der 
modernen Selbstaufklärungsbewegung ab. Die Dialektik zwischen 
einer »Emanzipation von uralten Abhängigkeiten« einerseits und 
den neuen Erfahrungen einer Entfremdung »von der Totalität 
eines sittlichen Lebenszusammenhangs« andererseits könne unter 
gegenwärtigen Bedingungen gerade nicht mehr durch Rekurs auf 
den sozial- und kulturintegrativen Anspruch und Sinngehalt von 
Religionen eingeholt werden: »Die religiösen Kräfte der sozialen 
Integration sind infolge eines Aufklärungsprozesses erlahmt, der 
so wenig rückgängig gemacht werden kann, wie er willkürlich pro-
duziert worden ist. Der Aufklärung ist die Irreversibilität von Lern-
prozessen eigen, die darin begründet ist, daß Einsichten nicht nach 
Belieben vergessen, sondern nur verdrängt oder durch bessere Ein-
sicht korrigiert werden können.«2 Dass Habermas zwei Jahrzehnte 
später diese Einsicht auf den Kopf stellt und die Religion retro
spektiv als konstitutiven Bestandteil und Motor der Geschichte der 
metaphysischen Vernunft sowie des nachmetaphysischen Denkens 



8 | Einleitung

auszuweisen gedenkt, zeugt von einem deutlich veränderten phi-
losophischen Selbstverständnis hinsichtlich der Anliegen einer 
kritischen Analyse der Moderne und ihrer ideengeschichtlichen 
Hintergründe. 

Nur vor diesem Hintergrund wird auch der zweite über
raschende Aspekt der formulierten These, der das methodische 
Vorgehen betrifft, plausibel. Habermas formuliert hier die Auf-
gabe einer Selbstverständigung des nachmetaphysischen Denkens 
über dessen eigene Historie unter Rückgriff auf ein genealogisches 
Verfahren. Dies ist deshalb überraschend, weil er sich in den Vor
lesungen über den Philosophischen Diskurs der Moderne von 1985 
sowohl in methodologischer Hinsicht als auch mit Blick auf die 
normativen Voraussetzungen und Implikationen noch als entschie-
dener Gegner von Genealogien in der Tradition von Nietzsche und 
Foucault positionierte. In seiner Vorrede zur Genealogie der Mo­
ral führt Nietzsche bekanntlich eine Unterscheidung zwischen der 
philosophischen Frage nach dem »Ursprung von Gut und Böse« 
einerseits und der reifen Wandlung dieser Frage unter den Augen 
des Philologen und Historikers andererseits ein: »Etwas histori-
sche und philologische Schulung, eingerechnet ein angeborener 
wählerischer Sinn in Hinsicht auf psychologische Fragen über-
haupt, verwandelte in Kürze mein Problem in das andere: unter 
welchen Bedingungen erfand sich der Mensch jene Werthurteile 
gut und böse? Und welchen Werth haben sie selbst?«3 Die zu einer 
solchen Analyse nötigen Kenntnisse über die Bedingungen, unter 
denen die von Nietzsche bereits als »Erfindung« markierten mora-
lischen Werte entwickelt und verändert worden sind, verwandeln 
sich nach den einschlägigen Formulierungen im Gange einer sol-
chen historischen Untersuchung in »genealogische Hypothesen«.4 
Mit dieser methodischen Umstellung verfolgt Nietzsche in seiner 
Spätschrift zwei Ziele. So soll mit der Rekonstruktion der Entste-
hungsgeschichte von moralischen Urteilen nicht nur die Frage 
nach ihrem Wert für den und die Menschen aufgeworfen werden, 
sondern er verweist darüber hinaus auch auf die grundsätzliche 
Infragestellung moralischer Werte als einer neuen und in radikaler 
Weise kritischen Forderung an die wissenschaftliche Arbeit: »Wir 
haben eine Kritik der moralischen Werte nötig, der Wert dieser 
Werte ist selbst erst einmal in Frage zu stellen – und dazu tut eine 



Einleitung | 9

Kenntnis der Bedingungen und Umstände not, aus denen sie ge-
wachsen, unter denen sie sich entwickelt und verschoben haben.«5 

In diesen dichten Textpassagen fokussiert Nietzsche die bis in 
die Gegenwart virulente und zugleich komplexe Verhältnisbestim-
mung von historischer Untersuchung einerseits und Kritik ande-
rerseits im Kontext der genealogischen Verfahrensweisen. Er sah 
sich offenbar nicht in der Lage, eine Moralkritik auf geltungstheo-
retischer Ebene und unabhängig von einem historischen, zugleich 
komparatistischen und diachronen Zugriff auf die Geschichte von 
Moralvorstellungen zu formulieren. Eine historische Betrachtung 
der Entstehungskontexte und Entwicklungslinien von Moral sei 
demzufolge die entscheidende Voraussetzung für deren Kritik. 
Die hierzu notwendige Distanz zum zur Disposition stehenden 
Wertesystem selbst mache es zudem nötig, einen »Standpunkt 
außerhalb der Moral«6 zu beziehen, den erst ein genealogischer 
Zugang ermögliche. Der explizite Rekurs auf eine genealogische 
Verfahrensweise im Titel von Nietzsches Schrift stehe deshalb 
nach der Interpretationsthese von Lars Niehaus noch nicht für den 
Ausweis einer spezifischen Methode oder Programmatik, wie sie 
später Foucault verfolgte. Stattdessen verweise Nietzsche zunächst 
nur auf die sachliche Notwendigkeit einer Fundierung der radika-
len Moralkritik in einer »naturalistisch-historischen Deutung der 
Entstehung einer bestimmten Art von Moral«.7 Nietzsche selbst 
konstatiert an verschiedenen Stellen, dass eine Darlegung von Ent-
stehungs- und Entdeckungszusammenhängen nicht mit der Kritik 
derselben verwechselt werden dürfe. Grundsätzlich eröffnen aber, 
wie Martin Saar es formuliert, »die genealogischen Geschichten 
den Raum für Wertfragen, weil nur die Freiheitsgrade, die der 
Nachweis historischer Varianz und Kontingenz eröffnet, Wertfra-
gen sinnvoll machen«.8 Die genealogische Beschreibung von mo-
ralischen Einstellungen, Praktiken und Normen geht demzufolge 
immer auch mit deren Wertung einher. Sie impliziert zudem, die-
ser moralischen Perspektive eine »andere gegenüberzustellen und 
damit den vermeintlich übergeordneten moralischen Standpunkt 
zu dezentrieren«.9 

Dass Jürgen Habermas hinsichtlich seines methodologischen 
Vorgehens im Spätwerk auf das Konzept einer Genealogie zurück-
greift, überrascht angesichts seiner kritischen Auseinandersetzun-



10 | Einleitung

gen mit Nietzsche und auch Foucault in den 1980er Jahren. Die 
Weise seines neueren Rückgriffs auf genealogische Verfahrens-
weisen muss demnach mit einem sich hiervon unterscheidenden 
spezifischen Verständnis und Gebrauch einhergehen.10 An diese 
Überlegungen anschließend hat Amy Allen11 in einer ersten An-
näherung an die methodische Problemstellung den Versuch einer 
Einordnung der von Habermas antizipierten Verwendungsweise 
der genealogischen Methode im Anschluss an die von Colin Koop
man12 eingeführte Differenzierung zwischen drei Typen von Ge-
nealogien vorgenommen. Koopman und daran anschließend auch 
Allen unterscheiden zwischen einem subversiven, einem vindika-
torischen und einem problematisierenden Gebrauch genealogi-
scher Verfahrensweisen. Der subversive Typ stellt mit der durch die 
genealogische Untersuchung offengelegten Kontingenz des Gegen-
standes auch dessen normative Geltungsansprüche übergreifend 
in Frage und formuliert so eine radikale Kritik an den untersuch-
ten Werten und Normen. Vindikatorische Genealogien befragen 
ebenso den Wert von Werten, intendieren jedoch die affirmative 
Herausarbeitung von normativen Potentialen hinter dieser Ent-
stehungsgeschichte. Problematisierende Genealogien nehmen 
hingegen keine normative Haltung gegenüber ihrem Gegenstand 
ein, sondern zielen auf eine aufklärende historische Analyse von 
kulturellen Überzeugungen und sozialen Praktiken. Hier werden 
also sowohl Gelingens- als auch Misslingensmomente historischer 
Entwicklungen in den Fokus gerückt. 

Amy Allen konstatiert in ihrem Beitrag, dass sich in Habermas’ 
Schriften zum Themenkomplex des Verhältnisses von Glauben 
und Wissen, die dieser selbst als Genealogien einer »postsäkularen 
Gesellschaft und ihrer Denkweisen«13 einordnet, sowohl vindika-
torische als auch problematisierende Elemente auffinden lassen, 
aber keine subversiven.14 Werkgeschichtlich bezieht sie die vindi-
katorischen Zugriffsweisen auf das von Habermas bereits in der 
Diskurstheorie als rationale Rekonstruktion deklarierte Vorgehen 
einer Rechtfertigung eines moralischen Standpunktes mit univer-
salistischen Implikationen. Im Kontext seiner jüngeren Schriften 
zur Rolle der Religion in postsäkularen Gesellschaften gehe es 
ihm nun darum, das säkulare Denken über dessen Ursprünge und 
Kontexte in religiösen Praktiken und Ideen aufzuklären und auf 



Einleitung | 11

dieser Grundlage eine kritische Reflexion des philosophischen 
Selbstverständnisses in Gang zu bringen. Allen zufolge fokussiert 
sich Habermas seit der Jahrtausendwende stärker auf die proble-
matisierende Herausarbeitung der Selbstverengungen des säku-
laren Denkens. Dies entspreche auch seinem eigenen Verständnis 
des genealogischen Moments in der Auseinandersetzung mit der 
Entstehungsgeschichte nicht nur des nachmetaphysischen Den-
kens, sondern auch einer von ihm als postsäkular bezeichneten 
Gegenwart.15 Nach dieser Lesart kommt der von Habermas überra-
schend ins Spiel gebrachte Rückgriff auf eine genealogische Verfah-
rensweise dem Anspruch und der Intention nach dann doch dem 
nahe, was Martin Saar übergreifend als spezifisches Merkmal von 
Genealogien im Unterschied zum klassischen hermeneutischen 
Anlass von geschichtlichen Untersuchungen ausmacht: »Ganz all-
gemein gilt, dass die genealogischen Historisierungen grundsätz-
lich von der Gegenwart ausgehen und deren hypothetische, fiktive 
oder spekulative Vorgeschichte(n) schreiben. Das Problem, dem 
sie auf dem Weg der Historisierung auf die Spur kommen wollen, 
ist ein aktuelles; das Mittel zu seiner Formulierung ist die histori-
sche Distanzierung durch die Konstruktion von Ursprungs- und 
Herkunftsszenarien, an denen sich etwas Relevantes zeigt über das 
Problematische der Gegenwart.«16 

Der von Amy Allen hervorgehobene Rückgriff von Habermas 
auf ein Verständnis von Genealogien, das die Problematisierung 
einer Gegenwartssituation anvisiert, bezieht sich ausschließlich 
auf die seit der Jahrtausendwende publizierten Aufsätze, Vorträge 
und Interviews mit einem thematischen Fokus auf den historisch 
situierten Konnex von nachmetaphysischem und postsäkularem 
Denken.17 Nun hat Habermas auch seine 2019 veröffentlichte zwei-
bändige Rekonstruktion der Philosophie- und Wissenschafts
geschichte entlang des Diskurses über Glauben und Wissen unter 
das methodologische Vorzeichen einer Genealogie nachmetaphy­
sischen Denkens gestellt.18 Der auf einen Vorschlag des Verlags zu-
rückgehende, auf dem Buchmarkt eingeführte Titel des zweibän-
digen Spätwerks von Jürgen Habermas – Auch eine Geschichte der 
Philosophie – erscheint nun gerade mit Blick auf die Implikationen 
einer solchen methodologischen Engführung irreführend, gerade 
wenn es um die über- und ausgreifende philosophische Intention 



12 | Einleitung

des Werkes geht. Weniger problematisch ist hierbei, dass mit die-
sem Titel an Herder angeschlossen und aus dessen Konstrukt einer 
Philosophie der Geschichte eine rekonstruierte Geschichte der Phi-
losophie wird, die – wie es Burkhard Liebsch jüngst in kritischer 
Absicht formuliert hat – zum einen »ein Signal der Bescheidenheit« 
aussende und zum anderen in der Fluchtlinie wieder auf »eine veri
table Geschichtsphilosophie« hinauslaufe.19 Zwar stellt in dieser 
Hinsicht, worauf auch Vittorio Hösle in seiner Besprechung von 
Habermas’ Spätwerk hingewiesen hat, die Titelgebung »eine Um-
kehrung von Herders Abhandlung« dar, da dieser sich gerade ge-
gen das teleologische Geschichtsdenken gewendet habe.20 Die hier 
interessierende Fragestellung bezieht sich jedoch weniger auf die 
von Liebsch und Hösle formulierte Vermutung, bei der von Haber
mas unter dem Deckmantel eines sowohl rekonstruierenden als 
auch genealogischen Zugriffs auf historische Lernprozesse inten-
dierten Ideen- und Philosophiegeschichte handle es sich um eine 
verkappte, teleologisch angelegte Geschichtsphilosophie. Denn 
beide Varianten von epochenübergreifend historisch angelegten 
philosophischen Arbeiten – Geschichtsphilosophie auf der einen 
und Philosophiegeschichte auf der anderen Seite – stimmen nicht 
mit den über die bloße Titulierung des Produktes hinausgehen-
den methodischen und philosophischen Absichtserklärungen des 
Autors von Auch eine Geschichte der Philosophie überein. 

An dem an Herder erinnernden Haupttitel der veröffentlichten 
Version des Spätwerkes sind deshalb nicht jene von Liebsch und 
Hösle formulierten Spitzfindigkeiten der Ausdeutung des Verhält-
nisses von Philosophie und Geschichte problematisch, sondern 
eben genau diese Suggestion: Der Buchtitel Auch eine Geschichte 
der Philosophie suggeriert an der Oberfläche auch der öffentlichen 
Wahrnehmung eine Intention, die nicht mit den methodischen 
und sachlichen Zielsetzungen des Autors übereinstimmt. Es geht 
Habermas der hier vorgelegten Lesart zufolge in seinem Spätwerk 
eben nicht darum, zu den zahlreichen Philosophiegeschichten 
einerseits und philosophiehistorischen Werkbeiträgen zu Personen 
und Epochen andererseits eine weitere hinzuzufügen. Es geht ihm 
auch nicht darum, in die großen Fußstapfen von teleologisch an-
gelegten Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie zu treten, 
die das Zeitalter der großen europäischen Philosophietradition 



Einleitung | 13

abgeschlossen und zugleich die Historiografen des 19. Jahrhun-
derts auf den Plan gerufen haben. Bereits in der ersten Fußnote 
des Spätwerkes bemerkt Habermas, es sei ihm während der Ab-
fassung »wohl nicht nur von Nachteil« gewesen, dass er aufgrund 
der »bisher überwiegend systematischen Ausrichtung« seiner phi-
losophischen Interessen sich »nicht auf die Vorarbeit philosophie
geschichtlicher Vorlesungen« habe stützen können.21 Und in diesem 
Rahmen gibt er auch den ursprünglichen und barock anmuten-
den Titel des Buches preis, der es jedoch nicht auf das Verkaufs-
produkt schaffte: Zur Genealogie nachmetaphysischen Denkens – 
Auch eine Geschichte der Philosophie, am Leitfaden des Diskurses 
über Glauben und Wissen.22 Dieser Titel verweist wiederum auf 
die das Werk motivierende metatheoretische Fragestellung nach 
einem angemessenen Verständnis der Aufgaben und Zielsetzun-
gen von Philosophie unter den gegenwärtigen gesellschaftlichen 
und wissenschaftlichen Bedingungen. Die Beantwortung dieser 
systematischen Problemstellung solle, so Habermas, wiederum 
über eine genealogische Rekonstruktion der Geistes- und Philo-
sophiegeschichte des Okzidents geleistet werden, die sich als »Vor-
geschichte« einer Paradigmenkonkurrenz im nachmetaphysischen 
Denken herausstellen werde. 

Das Hauptaugenmerk liegt bei dieser Variante einer Titelformu-
lierung also auf der genealogischen Zugangsweise. Im Vorgriff auf 
seine philosophiehistorisch ausgerichteten Ausführungen vollzieht 
Habermas zugleich eine explizite Abgrenzung des eigenen Vorge-
hens zu Nietzsches Variante der genealogischen Kritik. Weder ver-
folgt er das Ziel einer subversiven Bloßstellung von Werten, Idea
len oder Ideen, die ursächlich in der Entstehungsgeschichte des 
Christentums gründen, noch eine ideologiekritische Genealogie in 
dekonstruktiver oder destruktiver Absicht. Stattdessen intendiert 
er unter Beibehaltung der »Unabhängigkeit der Geltung von der 
Genesis der Aussagen« auf logisch-semantischer Ebene eine über-
greifende »Rekonstruktion der Lernprozesse, aus denen das nach-
metaphysische Denken hervorgegangen ist«.23 Diffizil wird das An-
liegen durch den Verweis, dass diese Rekonstruktion auch einen 
erweiterten Blickwinkel auf die Entstehungskontexte einnehmen 
möchte, um auf diesem Wege »nicht nur die Gewinne, sondern 
auch die Kosten dieser Lernprozesse«24 sichtbar zu machen. Diese 



14 | Einleitung

beziehen sich im Kern auf eine grundlegende Voraussetzung der 
Entwicklung der nachmetaphysischen Denkform, nämlich die zur 
Neuzeit hin vollzogene »anthropozentrische Wendung des Selbst- 
und Weltverständnisses«.25 Diese Wendung, die sich sowohl in den 
naturwissenschaftlichen Forschungsmethodologien als auch den 
philosophischen Paradigmen niederschlage, habe zwar den Status 
eines »unumkehrbaren Erkenntnisfortschritts« erhalten, und doch 
»ändern sich im Lichte des genealogisch erweiterten, in seinen 
Kontingenzen sichtbar gemachten Entdeckungshorizonts« dessen 
Relevanzen für die Gegenwart.26 Einem nachträglichen Rückblick 
des Autors auf seine Intentionen bei der Abfassung des Werkes 
zufolge ist die Genealogie des nachmetaphysischen Denkens ent-
sprechend »als ein Versuch zu verstehen, aus den vielen möglichen 
Variationen einer Geschichte der Philosophie den roten Faden 
eines möglichen Lernprozesses herauszuziehen, der uns dazu er-
mutigen kann, von unserer praktischen Vernunft für die politische 
Gestaltung gesellschaftlicher Lebensverhältnisse, die zum Himmel 
schreien, Gebrauch zu machen«.27 

Habermas intendiert also in seinem Spätwerk eine Rekonstruk-
tion der Art und Weise, wie bestimmte geistes- und philosophie
historische Schrittfolgen als rational nachvollziehbare Lernpro-
zesse zur »Bearbeitung von überwältigend komplexen Problemen«28 
verstanden werden können. Solche Problemstellungen ergeben sich 
aus den unumgänglichen kollektiven Bearbeitungen von übergrei-
fenden kognitiven Dissonanzen, die immer schon intersubjek-
tiv geteilte Selbst- und Weltverständnisse erschüttert haben und 
die grundsätzlich aus zwei verschiedenen Quellen entspringen 
können: »Zum einen aus neuen Erkenntnissen über die objektive 
Welt, zum anderen aus Krisen der Gesellschaft.«29 Die zumindest 
mit Absicht nicht-teleologische Perspektivierung der historischen 
Schritte und Abfolgen konzentriert sich deshalb auf Lernprozesse 
im Sinne von pfadabhängigen und zugleich Kontinuität stiftenden 
Problemlösungen, die sich von mehr oder weniger guten Gründen 
haben leiten lassen. 

So zielt die intendierte Rekonstruktion von geistes- und philo-
sophiegeschichtlichen Lernschritten nicht nur auf die Aufdeckung 
eben jener prägenden historischen Spuren, in denen die säkularen 
Ideale der okzidentalen Aufklärungs- und Moderneverständnisse 



Einleitung | 15

wurzeln. Darüber hinaus soll der genealogische Zugriff auch den 
Blick öffnen für die kontingenten Ausdrucks- und Artikulations-
formen dessen, was durch die rationale Rekonstruktion als unter 
evolutionären, rationalen und normativen Gesichtspunkten dar-
stellbare Abfolge von nur abstrakt zu fassenden gesellschaftlichen 
und philosophischen Lernschritten nachvollzogen wurde und wird. 
In der Tradition der Kritischen Theorie geht Habermas von einer 
grundlegenden Verschränkung des Formwandels gesellschaftli-
cher Integration aufgrund von Anpassungsdruck und Krisenerfah-
rungen auf der einen und philosophischen Selbstverständigungs-
prozessen auf der anderen Seite aus, so dass sich wiederum aus den 
soziologischen und evolutionstheoretischen Hintergrundprämis-
sen spezielle Annahmen über philosophische Lernprozesse herlei-
ten lassen: »Diese werden einerseits von internen Fragestellungen 
motiviert, andererseits gehen sie auf die Lösung von Problemen zu-
rück, denen sich die Philosophie jeweils von zwei Seiten ausgesetzt 
sieht: von Seiten des Zuwachses an dissonantem Weltwissen (sie 
muss alle Wissensfortschritte konsistent verarbeiten), sowie von-
seiten der gesellschaftlichen Integration.«30 Aus diesen Verarbei-
tungsprozessen des aus zwei Richtungen erzeugten Problemdrucks 
wiederum entwickeln sich auch kontingente Ausdrucksformen 
philosophischen Denkens, die Habermas eben aus einer genealogi-
schen Perspektive in den Blickpunkt rückt. Ihm zufolge reichen so 
auch divergierende Entwicklungsschritte der nachmetaphysischen 
Denkform, die er historisch an einer Weggabelung zwischen Hume 
und Kant fest macht, bis in die Gegenwart. Diese stellt somit kultu-
rell und philosophisch nicht das Ende der Geschichte dar, sondern 
sieht sich ebenso mit einem weitreichenden gesellschaftlichen und 
lebenspraktischen Problemdruck konfrontiert. 

* * *

In diesem Buch wird der Versuch unternommen, sich mit dem 
Spätwerk von Jürgen Habermas aus einer werkbiografisch infor-
mierten Perspektive auseinanderzusetzen. Auf diesem Wege soll 
eine These untermauert werden, die ich an anderer Stelle beispiel-
haft mit Blick auf die ethischen und politischen Interventionen 
von Habermas in verschiedenen Gegenwartsdebatten, die zeitlich 



16 | Einleitung

nach der Jahrtausendwende liegen, ausformuliert habe.31 Im Zuge 
des Überganges in die 2000er Jahre kommt es demzufolge zu einer 
zweiten großen Wende in Habermas’ Denken. Die erste Wende 
betrifft die Hinwendung zu sprach- und kommunikationstheore-
tischen Prämissen in den 1970er Jahren, die sich schließlich in der 
Theorie des kommunikativen Handelns von 1981 sowie den ethi-
schen, rechtstheoretischen und philosophischen Schriften der Fol-
gejahre manifestiert hat. Die hier vorgetragene werkbiografische 
These lautet entsprechend, dass es mit der Jahrtausendwende zu 
einer zweiten Wende in der Werkbiografie von Habermas kommt, 
die nicht nur eine Transformation von Grundbegriffen im Kontext 
einer neuen thematischen Fokussierung – oftmals wird hier die 
verstärkte Hinwendung zur Religion als dem entscheidenden the-
matischen Motiv genannt32 – bedeutet. 

Dementgegen soll in diesem Buch aus einer genuin philosophi-
schen Perspektive gezeigt werden, dass die für die Werkgeschichte 
von Habermas zu konstatierende zweite Wende als eine »Bruch
linie«33 zu deuten ist, die mit einer nicht nur inhaltlich, sondern 
auch begrifflich und konzeptuell veränderten Motivlage einher-
geht, die als partielle Selbstkritik oder auch als eine Kurskorrektur 
gedeutet werden kann.34 So stellt der um die Jahrtausendwende 
vollzogene philosophische Schritt in die späte Werkphase keinen 
vollständigen Bruch mit dem Programm der mittleren Werkphase 
dar. Die Metapher von einer Bruchlinie kann stattdessen in zwei 
Hinsichten in der hier gemeinten Absicht ausgedeutet werden. Sie 
meint zum einen eine tektonische Plattenverschiebung, durch die 
ein Spalt beispielsweise zwischen einem alten und einem neuen 
Kontinent entsteht, dessen Ränder jedoch aufgrund ihrer Physio
gnomie darauf hinweisen, dass eine geografische Verbindung – im 
Sinne einer wechselseitigen Verweisstruktur – bestanden hat und 
weiterbesteht. Zum anderen kann mit der Rede von einer Bruch-
linie auch eine Linie gemeint sein, die zu einem bestimmten Ort- 
oder Zeitpunkt einen durch eben einen Bruch markierten Rich-
tungswechsel vollzieht, ohne die Richtung gänzlich umzukehren. 

Beide Bilder können dienlich sein, um die philosophischen 
Grundlagen der von Habermas seit den frühen 2000er Jahren voll-
zogene werkbiografische Wende zu veranschaulichen. Während 
die mittlere Werkphase – die im Folgenden auf die beiden letzten 



Einleitung | 17

Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts eingegrenzt wird – durch eine 
Konzentration auf die sprach- und kommunikationstheoretische 
Begründung von soziologischen und philosophischen Theorien zu 
charakterisieren ist, so rücken in seiner späten Werkphase ab der 
Jahrtausendwende Fragestellungen nach den vor- oder außerdis-
kursiven Quellen für die normativen Ansprüche, die in Diskursen 
formuliert oder in Praktiken zum Ausdruck kommen, in den Vor-
dergrund. Das Thema der Religion und die Relevanz des Religiösen 
in einer postsäkularen Gesellschaft spielt aus dem Blickwinkel der 
hier vorgelegten Interpretation nur den soziologischen Statthalter35 
für eine Konstellation von viel grundlegenderen philosophischen 
Problemstellungen, die auf Diskussionen der metaphysischen und 
idealistischen Tradition zurückverweisen: »Die klassische Philoso-
phie hat über viele Jahrhunderte mit den religiösen Weltbildern die 
globale Frage nach der ›Stellung des Menschen in der Welt‹ geteilt 
und damit […] auch einen funktionalen Beitrag zur gesellschaftli-
chen Integration geleistet.«36

Die mit dieser Textstelle antizipierten Erwägungen über die 
Funktionen des philosophischen Denkens betreffen auf der Ober-
fläche zwar erneut das Verhältnis von Philosophie einerseits und 
Theologie sowie Religion andererseits, das Habermas selbst – wie 
es der Untertitel des ersten Bandes von Auch eine Geschichte der 
Philosophie anzeigt – historisch in einem Diskurs über die »okzi
dentale Konstellation von Glauben und Wissen«37 situiert. Auf 
einer tieferliegenden Ebene geht es jedoch um die Relevanz von 
Quellen, die aus einer sich an diskurstheoretischen Prämissen 
ausrichtenden Perspektive zunächst als vor- oder außerdiskursiv 
zu kennzeichnen sind, für die praktische Orientierung in Kultur 
und Gesellschaft. Einen Beitrag zu einer solchen praktischen Ori-
entierung zu leisten, sieht Habermas über die engen Grenzen des 
einzelwissenschaftlichen Diskurses hinaus mehr denn je als zen-
trale Aufgabenbestimmung von Philosophie an: »Ich bin davon 
überzeugt, dass die Philosophie in ihrer bisherigen Gestalt nicht 
überleben könnte, wenn die Profession ihr Fach ausschließlich mit 
dem Selbstverständnis einer ›normalen‹, nach Gegenstandsbereich 
und Methode wohl definierten Wissenschaft betreiben würde. Mit 
der historischen Gestalt der Philosophie, an deren systematische 
Bedeutung ich mit meiner Darstellung erinnern will, würde die 



18 | Einleitung

Institutionalisierung einer ausgezeichneten Form der Reflexion 
verschwinden – nämlich die akademisch geschulte Bearbeitung der 
Frage, was der jeweilige Zuwachs an Weltwissen und dessen Imple-
mentierung für uns als Menschen, Individuen und Zeitgenossen 
bedeutet.«38 

Nach der hier verfolgten philosophischen und werkbiografi-
schen Analyserichtung kommt es in der späten Werkphase von 
Habermas übergreifend zu einem Begründungswechsel hinsicht-
lich der Quellen des normativen Gehalts einer solchen praktischen 
Orientierung. Während Habermas in den Schriften der 1980er und 
1990er Jahre diesen normativen Gehalt aus der quasi-transzenden-
talen Kontrafaktizität der Kommunikationsvoraussetzungen in 
ihrem Verhältnis zur politischen, rechtlichen und moralischen 
Realität entwickelt, so setzt er in den Schriften nach der Jahrtau-
sendwende auf einer tieferen, existentiellen und vordiskursiven 
Ebene an, was sich an der Hervorhebung von Begriffen wie »Men-
schenwürde« oder der Rede von einer »verletzbaren Natur des Men-
schen« exemplarisch aufzeigen lässt.39 Im Postskriptum von Auch 
eine Geschichte der Philosophie knüpft Habermas thetisch an die-
sen Ausgangspunkt an, wenn er mit Blick auf die Frage nach dem 
menschlichen Selbstverständnis angesichts seiner wissenschaftli-
chen Beschreibungen, Erkenntnisse und Objektivierungen konsta-
tiert: »Denn wir ›kennen‹ uns auf intuitive Weise immer schon im 
Wie unserer auf doppelte Weise abhängigen Existenz – eingelassen 
in die vegetativen Vollzüge des eigenen, sich selbst reproduzieren-
den Leibes und verwoben mit dem historisch gewordenen sozialen 
Beziehungsnetz unserer intersubjektiv geteilten Lebenswelt.«40 

Die vor- oder außerdiskursiven Quellen einer von Habermas im 
Anschluss an Kant immer schon unter rationalen und kognitiven 
Gesichtspunkten verstandenen Normativität kommen so in das 
Blickfeld der philosophischen Einlassungen und müssen zugleich 
ihre Kohärenz, aber nicht ihre extensionale und intensionale De-
ckung mit den Prämissen des nachmetaphysischen Denkens erwei-
sen, die Habermas seit den 1980er Jahren ja auch für die eigenen 
Vorhaben als wesentliche Hintergrundannahme expliziert hatte. 
Einen Hinweis auf die Dringlichkeit eines sowohl begrifflich als 
auch kulturell zu verstehenden Bezuges eines sich der nachmeta-
physischen Moderne verpflichtenden Denkens auf sein Anderes 



Einleitung | 19

findet sich bereits in der Schlußbetrachtung der Theorie des kom­
munikativen Handelns: »Der Testfall für eine Theorie der Rationa-
lität, mit der sich das moderne Weltverständnis seiner Universali-
tät versichern möchte, träte allerdings erst dann ein, wenn sich die 
opaken Gestalten des mythischen Denkens lichten, die bizarren 
Äußerungen fremder Kulturen aufklären, und zwar so aufklären 
ließen, daß wir nicht nur die Lernprozesse begriffen, die ›uns‹ von 
›ihnen‹ trennen, sondern daß wir uns auch dessen innewürden, 
was wir im Zuge unserer Lernprozesse verlernt haben.«41 Zwei für 
das Spätwerk relevante Aspekte werden in dieser Textstelle, die aus 
der mittleren Werkphase stammt, bereits antizipiert. Sie betreffen 
erstens Fragen nach einer kritischen Reflexion der Beziehung eines 
sich selbst als nachmetaphysisches Denken erklärenden Theorie-
form zu den von ihr in historischer oder kultureller Hinsicht als 
das Andere der Vernunft beschriebenen Formen der Praxis und der 
Existenzweisen. Und zweitens stellen sich metaphilosophische Fra-
gen, die sich aus der formulierten These ergeben, dass die historisch 
rekonstruierbaren Lernprozesse immer auch Verluste implizieren, 
im Sinne eines Verlernens. Beide Aspekte werden im Spätwerk un-
ter den methodischen Maßgaben und Prämissen einer Genealogie 
des nachmetaphysischen Denkens historisch situiert und unter 
dem Blickwinkel der Gegenwartssituation problematisiert. 

Mit der zweiten Wende in Habermas’ Werk kommt es nach der 
in diesem Buch verfolgten Argumentationslinie durch eine stär-
kere Fokussierung der skizzierten Aspekte und Motivlagen zu 
einer veränderten philosophischen und wissenschaftlichen Stand-
ortbestimmung, die auch die eigene Situierung im Rahmen der 
nachmetaphysischen Denkform betrifft. Die scharfe Abgrenzung 
von szientistischen und naturalistischen Positionen stellt hierbei 
nur die eine Seite einer verstärkten kritischen Bezugnahme auf 
die Entwicklung dieses Projektes in den vergangenen Jahrhun-
derten seit dessen mit Blick auf Hume und Kant zu konstatieren-
der »Weggabelung«42 dar. Während Habermas im Kontext seiner 
ersten philosophischen Explikationen des Nachmetaphysischen 
Denkens43 das eigene Projekt noch sehr klar in den Kontext einer 
unumwunden als Paradigmenwechsel eingeführten linguistischen 
Wende mitsamt einer historisch-kulturell situierten Vernunftbe-
stimmung einträgt, so formuliert er sowohl in den verschiedenen 



20 | Einleitung

philosophischen Aufsätzen und Schriften nach der Jahrtausend-
wende als auch in dem zweibändigen Spätwerk zahlreiche kriti-
sche Aspekte, die als wahrscheinlich wichtigere zweite Seite der 
Medaille zu einer internen Korrektur des in der jüngeren Moderne 
gegangenen philosophischen Weges aufrufen.44 

In diesem Buch wird die hier zunächst nur thetisch konstatierte 
zweite Wende im Denken von Jürgen Habermas entlang seiner 
philosophischen Schriften aus sowohl der mittleren als auch der 
späten Werkphase rekonstruiert.45 Damit soll die Absicht eingelöst 
werden, die methodischen sowie philosophischen Kontinuitäten 
und Diskontinuitäten sichtbar zu machen, die den rekonstrukti-
ven Linien und genealogischen Horizonten zugrunde liegen, die 
in Auch eine Geschichte der Philosophie zur Darstellung kommen. 
Dieses Vorgehen führt auch zu einer Abgrenzung von zu engen 
Rezeptionslinien, die in den Monaten und Jahren nach dem Er-
scheinen des zweibändigen Spätwerks den Fokus entweder auf 
eine Auseinandersetzung mit Habermas’ Rekonstruktion des 
auch theologisch virulenten historischen Diskurses über Glauben 
und Wissen46 oder auf deren Abgleich mit den eigenen philoso-
phiehistorischen Forschungspositionen gelegt haben47. Stattdes-
sen werden in diesem Buch die im zweiten Band von Auch eine 
Geschichte der Philosophie dargelegten neuzeitlichen Lernschritt-
folgen vor dem Hintergrund des im ersten Band skizzierten me-
thodischen Rahmens in den Blickpunkt gerückt. Hierbei wird von 
der genealogischen Maßgabe ausgegangen, dass die historischen 
Exkurse aus der problematisierenden Perspektive von philoso-
phischen Gegenwartsfragen unternommen werden, die auf den 
Fluchtpunkt der Darlegungen verweisen. Die zahlreichen Fragen, 
Kritiken und Debatten, die sich seit den 1980er Jahren in einer 
kaum überschaubaren, internationalen Rezeptionslage des Wer-
kes von Jürgen Habermas spiegeln, sollen hierbei zugunsten der 
Zielsetzung zurückgestellt werden, den Autor durch seine in den 
vergangenen vier Jahrzehnten veröffentlichten Schriften hindurch 
sprechen zu lassen. Verweise auf Kritiken und Debatten finden 
sich, sofern Sie nicht für die Rekonstruktion des zur Darstellung 
zu bringenden philosophischen Kerngedankens von Relevanz sind, 
im Anmerkungsapparat. Darüber hinaus wird mit diesem Buch 
auch eine kritische Rezeptionsabsicht mit Blick auf das Spätwerk 



Einleitung | 21

von Habermas verfolgt, die immanent ansetzt. Der Ausgangs- und 
Fluchtpunkt einer solchen Kritik entwickelt sich im vorliegenden 
Buch in Auseinandersetzung mit den von dem Autor selbst formu-
lierten methodischen Zugängen sowie philosophischen Absichten 
und unterscheidet sich in dieser Hinsicht sehr bewusst von den 
in den vorangegangenen Anmerkungen angeführten Rezensionen 
und Kritiken. 

Das erste Kapitel dieses Buches nimmt Ausgang mit den von 
Habermas seit den frühen 1980er Jahren auch öffentlich geführten 
Einlassungen zu Kontroversen über das Projekt der Aufklärung 
und Moderne angesichts einer unübersichtlicher werdenden Ge-
genwartssituation. Habermas entwickelte in dieser Zeit einen so-
ziologisch und kulturtheoretisch relevanten Begriff von Moderne, 
der sowohl auf dessen aporetische Konstellationen verwies als 
auch aus der Auseinandersetzung mit den philosophischen Dis-
kursen der Moderne die philosophischen Weichenstellungen für 
das eigene Projekt einer Theorie der kommunikativen Rationalität 
vorbereitete.

Im zweiten Kapitel liegt der Fokus auf den philosophischen 
Grundbegriffen und Schlüsseltheoremen des Projektes einer Theo­
rie des kommunikativen Handelns unter vernunfttheoretischen 
Prämissen, das in den philosophischen Kontext der von Haber-
mas 1988 erstmalig als ›nachmetaphysisch‹ markierten modernen 
Denkform gestellt wird. Ein Schwerpunkt der Darstellung liegt auf 
der sprechakttheoretisch und formalpragmatisch begründeten Ex-
plikation der kommunikativen Grundstrukturen verständigungs-
orientierten Sprachgebrauchs von lebensweltlich situierten Spre-
chenden, Hörenden und Handelnden.

Das dritte Kapitel nimmt mit Blick auf die mit diesem Buch ver-
folgte werkbiografische Kernthese von einer Bruchlinie zwischen 
der mittleren und der späten Werkphase eine Schlüsselstellung ein. 
Mit Rekurs auf die für die hier verhandelten Fragestellungen we-
sentlichen Schriften aus beiden Schaffensperioden wird aufgezeigt, 
dass es in vier Hinsichten zu neuen Motivlagen und damit einher-
gehend transformierten begrifflichen Konstellationen in der späten 
Werkphase von Jürgen Habermas kommt. Diese betreffen erstens 
den soziologischen Wechsel von einem säkularen zu einem post-
säkularen Gesellschaftsverständnis, zweitens die semantische und 



22 | Einleitung

normative Erweiterung des in der mittleren Werkphase noch gänz-
lich diskursiv verstandenen Verständigungskonzeptes durch den 
Rekurs auf verkörperte Interaktionsformen, drittens die verstärkte 
Bezugnahme auf außerdiskursive und existentielle Kategorien mit 
normativer Relevanz für die gegenwärtigen Diskurse und Prakti-
ken, und viertens die methodische Erweiterung des rekonstrukti-
ven Phänomenzuganges durch genealogische Problematisierungen. 

Das vierte Kapitel zeigt die Relevanz der im dritten Kapitel 
herausgearbeiteten neuen Motivlagen für den methodischen Zu-
griff auf die Geschichte des nachmetaphysischen Denkens im 
Spätwerk Auch eine Geschichte der Philosophie auf. Die besondere 
Aufmerksamkeit gilt dem Zusammenspiel der intendierten Rekon-
struktion von philosophisch relevanten Lernschritten im histori-
schen Diskurs über Glauben und Wissen mit den genealogischen 
Problematisierungen, welches an den von Habermas herausge-
stellten Paradigmen und Figuren der neuzeitlichen Philosophie-
geschichte exemplifiziert wird: Bacon und Descartes, Hume und 
Kant, Feuerbach und Marx. 

Das abschließende fünfte Kapitel wendet sich aus der Perspek-
tive einer kritischen Theorie der Gegenwart zurück auf das Projekt 
von Habermas. Auf die Rekonstruktion von offenen und verbor-
genen Motivgebern folgen kritische Auseinandersetzungen mit 
geschichtsphilosophischen und universalistischen Prämissen, die – 
wenn auch in einem abgeschwächten Sinne – die entscheidende 
Grundlage für das historische Projekt sowohl in seiner Durchfüh-
rung als auch mit Blick auf dessen Intentionen bilden. Von hier aus 
wird nach der gegenwärtigen und zukünftigen Relevanz des histo-
rischen Erbes der Kritischen Theorie in einer sich dezentrierenden 
und globalisierenden Weltgesellschaft gefragt. 


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1. Der philosophische Diskurs der Moderne 
	1.1 Aporie und Dialektik der Moderne
	1.2 Debatten um den Postmodernismus und die Folgen
	1.3	Kritik der radikalen Vernunftkritik und die 
Probleme der Genealogie
	1.4 Die Idee der Moderne und das Problem der Rationalität

	2.	Metaphysisches und 
Nachmetaphysisches Denken
	2.1	Kritik der Metaphysik und die nachmetaphysische Denkform
	2.2 Detranszendentalisierung des Subjekts
	2.3 Intersubjektivität und Lebenswelt
	2.4	Sprache und kommunikative Vernunft

	3.	Genealogie der postsäkularen Vernunft
	3.1	Kommunikative Rationalität in der postsäkularen ­Gesellschaft
	3.2	Sprachliche Verständigung und verkörperte ­Interaktion
	3.3	Neue Motivlagen nachmetaphysischen Denkens
	3.4	Rationale Rekonstruktion und Genealogie

	4.	Genealogie des nachmetaphysischen Denkens
	4.1	Fragestellung, Programmatik und Intention 
	4.2	Genealogische Methode und Rekonstruktion 
von Lernschritten
	4.3	Zur Vorgeschichte nachmetaphysischen Denkens
	4.4	Paradigmen und Figuren in der Genealogie des ­neuzeitlichen Denkens
	4.4.1 Bacon und Descartes
	4.4.2 Hume und Kant
	4.4.3 Feuerbach und Marx

	4.5	Geschichte und Gegenwart nachmetaphysischen Denkens

	5.	Zur Genealogie der Genealogie ­nachmetaphysischen Denkens
	5.1	Offene und versteckte Motivgeber 
	5.2	Genealogie zwischen Kontingenzbewusstsein und Fortschrittsgeschichte
	5.3	Moralischer Fortschritt und das Problem des ­partikularen Universalismus
	5.4	Kritische Theorie und das historische Erbe 

	Ausblick und Danksagung
	Literaturverzeichnis
	Anmerkungen



