Habermas
und die Genealogie
nachmetaphysischen

Denkens
Christian Thein

Meiner



\/



Christian Thein
Habermas und die Genealogie
nachmetaphysischen Denkens

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber <http://portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-4542-7
ISBN eBook 978-3-7873-4543-4

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt
auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen und die
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es
nicht §§ 53, 54 UrhG ausdriicklich gestatten. Satz: mittelstadt 21, Vogts-
burg-Burkheim. Druck und Bindung: Stiickle, Ettenheim. Gedruckt auf
alterungsbestandigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei
gebleichtem Zellstoft. Printed in Germany.



INHALT

Einleitung . . ... .. . 7
1. Der philosophische Diskurs der Moderne .............. 23
1.l Aporie und Dialektik der Moderne ..................... 25
1.2 Debatten um den Postmodernismus und die Folgen ....... 30
1.3 Kritik der radikalen Vernunftkritik und die Probleme der
Genealogie ...t 37
1.4 Die Idee der Moderne und das Problem der Rationalitdt .... 49
2. Metaphysisches und Nachmetaphysisches Denken ... ... 59
2.1 Kritik der Metaphysik und die nachmetaphysische Denkform 65
2.2 Detranszendentalisierung des Subjekts ................. 71
23 Intersubjektivitat und Lebenswelt ...................... 78
2.4 Sprache und kommunikative Vernunft . .................. 89
3. Genealogie der postsdkularen Vernunft ................ 101
3.1 Kommunikative Rationalitat in der postsédkularen Gesellschaft 106
3.2 Sprachliche Verstandigung und verkorperte Interaktion .... 118
3.3 Neue Motivlagen nachmetaphysischen Denkens .......... 125
3.4 Rationale Rekonstruktion und Genealogie ............... 132
4. Genealogie des nachmetaphysischen Denkens .......... 143
4.1 Fragestellung, Programmatik und Intention .............. 144
4.2 Genealogische Methode und Rekonstruktion von
Lernschritten . ... ... . 149
43 Zur Vorgeschichte nachmetaphysischen Denkens ......... 155
4.4 Paradigmen und Figuren in der Genealogie des neuzeitlichen
Denkens ... . 160
4.4.1 BaconundDescartes ............. ... .., 161
4.4.2 HumeundKant ....... ... ... ... ... ... ... ... 174
4.43 FeuerbachundMarx ....... ... ... ... ... ... 197

45

Geschichte und Gegenwart nachmetaphysischen Denkens .. 213



5. Zur Genealogie der Genealogie nachmetaphysischen

Denkens . ... ... ... 227
5.1 Offene und versteckte Motivgeber ..................... 230
5.2 Genealogie zwischen Kontingenzbewusstsein und

Fortschrittsgeschichte . ......... ... ... ... ... ... .. 246
53 Moralischer Fortschritt und das Problem des partikularen

Universalismus ....... .. 252
5.4 Kritische Theorie und das historische Erbe .............. 258
Ausblick und Danksagung .............. .. .. . . L ..., 265
Literaturverzeichnis .. ..... ... ... ... .. . il 267
Anmerkungen . ... . 283

6 | Inhalt



Einleitung

Unter dem Eindruck von spatestens seit der Jahrtausendwende
virulenter werdenden Fragestellungen nach der Relevanz von reli-
giosen Traditionen, Ritualen und Sinngehalten fiir das moderne
und sdkulare Selbstverstindnis formuliert Jiirgen Habermas be-
reits 2005 eine Problemstellung, die den methodischen Zugriff
auf die Verhiltnisbestimmung von religiosem Denken und phi-
losophischem Diskurs betriftt: »Ich verteidige Hegels These, dass
die groflen Religionen zur Geschichte der Vernunft selbst gehoren.
Das nachmetaphysische Denken kann sich selbst nicht verstehen,
wenn es nicht die religiosen Traditionen Seite an Seite mit der
Metaphysik in die eigene Genealogie einbezieht.«!

Die Kernaspekte dieser These tiberraschen, wenn man sie mit
den zwei Jahrzehnte zuvor in seinen prominenten Vorlesungen
zum Philosophischen Diskurs der Moderne vertretenen Positio-
nen abgleicht, in zweierlei Hinsicht: Zum einen sprach Habermas
dort der Religion die Kraft der sozialen Integration innerhalb der
modernen Selbstaufkldrungsbewegung ab. Die Dialektik zwischen
einer »Emanzipation von uralten Abhdngigkeiten« einerseits und
den neuen Erfahrungen einer Entfremdung »von der Totalitat
eines sittlichen Lebenszusammenhangs« andererseits konne unter
gegenwirtigen Bedingungen gerade nicht mehr durch Rekurs auf
den sozial- und kulturintegrativen Anspruch und Sinngehalt von
Religionen eingeholt werden: »Die religiésen Krifte der sozialen
Integration sind infolge eines Aufkldrungsprozesses erlahmt, der
so wenig riickgingig gemacht werden kann, wie er willkiirlich pro-
duziert worden ist. Der Aufklarung ist die Irreversibilitit von Lern-
prozessen eigen, die darin begriindet ist, dafy Einsichten nicht nach
Belieben vergessen, sondern nur verdrangt oder durch bessere Ein-
sicht korrigiert werden kénnen.«? Dass Habermas zwei Jahrzehnte
spater diese Einsicht auf den Kopf stellt und die Religion retro-
spektiv als konstitutiven Bestandteil und Motor der Geschichte der
metaphysischen Vernunft sowie des nachmetaphysischen Denkens



auszuweisen gedenkt, zeugt von einem deutlich verdnderten phi-
losophischen Selbstverstindnis hinsichtlich der Anliegen einer
kritischen Analyse der Moderne und ihrer ideengeschichtlichen
Hintergriinde.

Nur vor diesem Hintergrund wird auch der zweite iber-
raschende Aspekt der formulierten These, der das methodische
Vorgehen betrifft, plausibel. Habermas formuliert hier die Auf-
gabe einer Selbstverstindigung des nachmetaphysischen Denkens
tiber dessen eigene Historie unter Riickgriff auf ein genealogisches
Verfahren. Dies ist deshalb {iberraschend, weil er sich in den Vor-
lesungen tiber den Philosophischen Diskurs der Moderne von 1985
sowohl in methodologischer Hinsicht als auch mit Blick auf die
normativen Voraussetzungen und Implikationen noch als entschie-
dener Gegner von Genealogien in der Tradition von Nietzsche und
Foucault positionierte. In seiner Vorrede zur Genealogie der Mo-
ral fithrt Nietzsche bekanntlich eine Unterscheidung zwischen der
philosophischen Frage nach dem »Ursprung von Gut und Bése«
einerseits und der reifen Wandlung dieser Frage unter den Augen
des Philologen und Historikers andererseits ein: »Etwas histori-
sche und philologische Schulung, eingerechnet ein angeborener
wihlerischer Sinn in Hinsicht auf psychologische Fragen tiber-
haupt, verwandelte in Kiirze mein Problem in das andere: unter
welchen Bedingungen erfand sich der Mensch jene Werthurteile
gut und bose? Und welchen Werth haben sie selbst?«* Die zu einer
solchen Analyse nétigen Kenntnisse iiber die Bedingungen, unter
denen die von Nietzsche bereits als »Erfindung« markierten mora-
lischen Werte entwickelt und veridndert worden sind, verwandeln
sich nach den einschlagigen Formulierungen im Gange einer sol-
chen historischen Untersuchung in »genealogische Hypothesenc.*
Mit dieser methodischen Umstellung verfolgt Nietzsche in seiner
Spéatschrift zwei Ziele. So soll mit der Rekonstruktion der Entste-
hungsgeschichte von moralischen Urteilen nicht nur die Frage
nach ihrem Wert fiir den und die Menschen aufgeworfen werden,
sondern er verweist dariiber hinaus auch auf die grundsétzliche
Infragestellung moralischer Werte als einer neuen und in radikaler
Weise kritischen Forderung an die wissenschaftliche Arbeit: »Wir
haben eine Kritik der moralischen Werte nétig, der Wert dieser
Werte ist selbst erst einmal in Frage zu stellen - und dazu tut eine

8 | Einleitung



Kenntnis der Bedingungen und Umstidnde not, aus denen sie ge-
wachsen, unter denen sie sich entwickelt und verschoben haben.«

In diesen dichten Textpassagen fokussiert Nietzsche die bis in
die Gegenwart virulente und zugleich komplexe Verhaltnisbestim-
mung von historischer Untersuchung einerseits und Kritik ande-
rerseits im Kontext der genealogischen Verfahrensweisen. Er sah
sich offenbar nicht in der Lage, eine Moralkritik auf geltungstheo-
retischer Ebene und unabhingig von einem historischen, zugleich
komparatistischen und diachronen Zugriff auf die Geschichte von
Moralvorstellungen zu formulieren. Eine historische Betrachtung
der Entstehungskontexte und Entwicklungslinien von Moral sei
demzufolge die entscheidende Voraussetzung fiir deren Kritik.
Die hierzu notwendige Distanz zum zur Disposition stehenden
Wertesystem selbst mache es zudem nétig, einen »Standpunkt
auflerhalb der Moral«® zu beziehen, den erst ein genealogischer
Zugang ermogliche. Der explizite Rekurs auf eine genealogische
Verfahrensweise im Titel von Nietzsches Schrift stehe deshalb
nach der Interpretationsthese von Lars Niehaus noch nicht fiir den
Ausweis einer spezifischen Methode oder Programmatik, wie sie
spéter Foucault verfolgte. Stattdessen verweise Nietzsche zunachst
nur auf die sachliche Notwendigkeit einer Fundierung der radika-
len Moralkritik in einer »naturalistisch-historischen Deutung der
Entstehung einer bestimmten Art von Moral«.” Nietzsche selbst
konstatiert an verschiedenen Stellen, dass eine Darlegung von Ent-
stehungs- und Entdeckungszusammenhangen nicht mit der Kritik
derselben verwechselt werden diirfe. Grundsitzlich eroffnen aber,
wie Martin Saar es formuliert, »die genealogischen Geschichten
den Raum fiir Wertfragen, weil nur die Freiheitsgrade, die der
Nachweis historischer Varianz und Kontingenz eré6ffnet, Wertfra-
gen sinnvoll machen«.® Die genealogische Beschreibung von mo-
ralischen Einstellungen, Praktiken und Normen geht demzufolge
immer auch mit deren Wertung einher. Sie impliziert zudem, die-
ser moralischen Perspektive eine »andere gegeniiberzustellen und
damit den vermeintlich iibergeordneten moralischen Standpunkt
zu dezentrieren«.’

Dass Jiirgen Habermas hinsichtlich seines methodologischen
Vorgehens im Spéatwerk auf das Konzept einer Genealogie zuriick-
greift, iiberrascht angesichts seiner kritischen Auseinandersetzun-

Einleitung | 9



gen mit Nietzsche und auch Foucault in den 1980er Jahren. Die
Weise seines neueren Riickgriffs auf genealogische Verfahrens-
weisen muss demnach mit einem sich hiervon unterscheidenden
spezifischen Verstindnis und Gebrauch einhergehen.’® An diese
Uberlegungen anschlieflend hat Amy Allen" in einer ersten An-
ndherung an die methodische Problemstellung den Versuch einer
Einordnung der von Habermas antizipierten Verwendungsweise
der genealogischen Methode im Anschluss an die von Colin Koop-
man'? eingefithrte Differenzierung zwischen drei Typen von Ge-
nealogien vorgenommen. Koopman und daran anschlieflend auch
Allen unterscheiden zwischen einem subversiven, einem vindika-
torischen und einem problematisierenden Gebrauch genealogi-
scher Verfahrensweisen. Der subversive Typ stellt mit der durch die
genealogische Untersuchung offengelegten Kontingenz des Gegen-
standes auch dessen normative Geltungsanspriiche iibergreifend
in Frage und formuliert so eine radikale Kritik an den untersuch-
ten Werten und Normen. Vindikatorische Genealogien befragen
ebenso den Wert von Werten, intendieren jedoch die affirmative
Herausarbeitung von normativen Potentialen hinter dieser Ent-
stehungsgeschichte. Problematisierende Genealogien nehmen
hingegen keine normative Haltung gegeniiber ihrem Gegenstand
ein, sondern zielen auf eine aufkldrende historische Analyse von
kulturellen Uberzeugungen und sozialen Praktiken. Hier werden
also sowohl Gelingens- als auch Misslingensmomente historischer
Entwicklungen in den Fokus geriickt.

Amy Allen konstatiert in ihrem Beitrag, dass sich in Habermas’
Schriften zum Themenkomplex des Verhiltnisses von Glauben
und Wissen, die dieser selbst als Genealogien einer »postsikularen
Gesellschaft und ihrer Denkweisen«!® einordnet, sowohl vindika-
torische als auch problematisierende Elemente auffinden lassen,
aber keine subversiven.* Werkgeschichtlich bezieht sie die vindi-
katorischen Zugriftsweisen auf das von Habermas bereits in der
Diskurstheorie als rationale Rekonstruktion deklarierte Vorgehen
einer Rechtfertigung eines moralischen Standpunktes mit univer-
salistischen Implikationen. Im Kontext seiner jiingeren Schriften
zur Rolle der Religion in postsikularen Gesellschaften gehe es
ihm nun darum, das sidkulare Denken iiber dessen Urspriinge und
Kontexte in religiésen Praktiken und Ideen aufzukldren und auf

10 | Einleitung



dieser Grundlage eine kritische Reflexion des philosophischen
Selbstverstindnisses in Gang zu bringen. Allen zufolge fokussiert
sich Habermas seit der Jahrtausendwende stirker auf die proble-
matisierende Herausarbeitung der Selbstverengungen des siku-
laren Denkens. Dies entspreche auch seinem eigenen Verstindnis
des genealogischen Moments in der Auseinandersetzung mit der
Entstehungsgeschichte nicht nur des nachmetaphysischen Den-
kens, sondern auch einer von ihm als postsidkular bezeichneten
Gegenwart.”” Nach dieser Lesart kommt der von Habermas iiberra-
schend ins Spiel gebrachte Riickgriff auf eine genealogische Verfah-
rensweise dem Anspruch und der Intention nach dann doch dem
nahe, was Martin Saar {ibergreifend als spezifisches Merkmal von
Genealogien im Unterschied zum klassischen hermeneutischen
Anlass von geschichtlichen Untersuchungen ausmacht: »Ganz all-
gemein gilt, dass die genealogischen Historisierungen grundsitz-
lich von der Gegenwart ausgehen und deren hypothetische, fiktive
oder spekulative Vorgeschichte(n) schreiben. Das Problem, dem
sie auf dem Weg der Historisierung auf die Spur kommen wollen,
ist ein aktuelles; das Mittel zu seiner Formulierung ist die histori-
sche Distanzierung durch die Konstruktion von Ursprungs- und
Herkunftsszenarien, an denen sich etwas Relevantes zeigt iiber das
Problematische der Gegenwart.«!

Der von Amy Allen hervorgehobene Riickgriff von Habermas
auf ein Verstindnis von Genealogien, das die Problematisierung
einer Gegenwartssituation anvisiert, bezieht sich ausschliefSlich
auf die seit der Jahrtausendwende publizierten Aufsitze, Vortrage
und Interviews mit einem thematischen Fokus auf den historisch
situierten Konnex von nachmetaphysischem und postsikularem
Denken.” Nun hat Habermas auch seine 2019 verdffentlichte zwei-
bindige Rekonstruktion der Philosophie- und Wissenschafts-
geschichte entlang des Diskurses iiber Glauben und Wissen unter
das methodologische Vorzeichen einer Genealogie nachmetaphy-
sischen Denkens gestellt.'® Der auf einen Vorschlag des Verlags zu-
riickgehende, auf dem Buchmarkt eingefiihrte Titel des zweiban-
digen Spatwerks von Jiirgen Habermas — Auch eine Geschichte der
Philosophie - erscheint nun gerade mit Blick auf die Implikationen
einer solchen methodologischen Engfithrung irrefithrend, gerade
wenn es um die iiber- und ausgreifende philosophische Intention

Einleitung | 11



des Werkes geht. Weniger problematisch ist hierbei, dass mit die-
sem Titel an Herder angeschlossen und aus dessen Konstrukt einer
Philosophie der Geschichte eine rekonstruierte Geschichte der Phi-
losophie wird, die — wie es Burkhard Liebsch jiingst in kritischer
Absicht formuliert hat - zum einen »ein Signal der Bescheidenheit«
aussende und zum anderen in der Fluchtlinie wieder auf »eine veri-
table Geschichtsphilosophie« hinauslaufe.’” Zwar stellt in dieser
Hinsicht, worauf auch Vittorio Hosle in seiner Besprechung von
Habermas’ Spatwerk hingewiesen hat, die Titelgebung »eine Um-
kehrung von Herders Abhandlung« dar, da dieser sich gerade ge-
gen das teleologische Geschichtsdenken gewendet habe.? Die hier
interessierende Fragestellung bezieht sich jedoch weniger auf die
von Liebsch und Hésle formulierte Vermutung, bei der von Haber-
mas unter dem Deckmantel eines sowohl rekonstruierenden als
auch genealogischen Zugriffs auf historische Lernprozesse inten-
dierten Ideen- und Philosophiegeschichte handle es sich um eine
verkappte, teleologisch angelegte Geschichtsphilosophie. Denn
beide Varianten von epocheniibergreifend historisch angelegten
philosophischen Arbeiten - Geschichtsphilosophie auf der einen
und Philosophiegeschichte auf der anderen Seite — stimmen nicht
mit den iiber die blofle Titulierung des Produktes hinausgehen-
den methodischen und philosophischen Absichtserklarungen des
Autors von Auch eine Geschichte der Philosophie iiberein.

An dem an Herder erinnernden Haupttitel der veroffentlichten
Version des Spatwerkes sind deshalb nicht jene von Liebsch und
Hosle formulierten Spitzfindigkeiten der Ausdeutung des Verhalt-
nisses von Philosophie und Geschichte problematisch, sondern
eben genau diese Suggestion: Der Buchtitel Auch eine Geschichte
der Philosophie suggeriert an der Oberfliche auch der 6ffentlichen
Wahrnehmung eine Intention, die nicht mit den methodischen
und sachlichen Zielsetzungen des Autors tibereinstimmt. Es geht
Habermas der hier vorgelegten Lesart zufolge in seinem Spatwerk
eben nicht darum, zu den zahlreichen Philosophiegeschichten
einerseits und philosophiehistorischen Werkbeitrigen zu Personen
und Epochen andererseits eine weitere hinzuzufiigen. Es geht ihm
auch nicht darum, in die grofien Fuflstapfen von teleologisch an-
gelegten Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie zu treten,
die das Zeitalter der groflen europdischen Philosophietradition

12 | Einleitung



abgeschlossen und zugleich die Historiografen des 19. Jahrhun-
derts auf den Plan gerufen haben. Bereits in der ersten Fufinote
des Spatwerkes bemerkt Habermas, es sei ihm wihrend der Ab-
fassung »wohl nicht nur von Nachteil« gewesen, dass er aufgrund
der »bisher iiberwiegend systematischen Ausrichtung« seiner phi-
losophischen Interessen sich »nicht auf die Vorarbeit philosophie-
geschichtlicher Vorlesungen« habe stiitzen konnen.” Und in diesem
Rahmen gibt er auch den urspriinglichen und barock anmuten-
den Titel des Buches preis, der es jedoch nicht auf das Verkaufs-
produkt schaftte: Zur Genealogie nachmetaphysischen Denkens —
Auch eine Geschichte der Philosophie, am Leitfaden des Diskurses
itber Glauben und Wissen.?? Dieser Titel verweist wiederum auf
die das Werk motivierende metatheoretische Fragestellung nach
einem angemessenen Verstindnis der Aufgaben und Zielsetzun-
gen von Philosophie unter den gegenwirtigen gesellschaftlichen
und wissenschaftlichen Bedingungen. Die Beantwortung dieser
systematischen Problemstellung solle, so Habermas, wiederum
tiber eine genealogische Rekonstruktion der Geistes- und Philo-
sophiegeschichte des Okzidents geleistet werden, die sich als »Vor-
geschichte« einer Paradigmenkonkurrenz im nachmetaphysischen
Denken herausstellen werde.

Das Hauptaugenmerk liegt bei dieser Variante einer Titelformu-
lierung also auf der genealogischen Zugangsweise. Im Vorgriff auf
seine philosophiehistorisch ausgerichteten Ausfithrungen vollzieht
Habermas zugleich eine explizite Abgrenzung des eigenen Vorge-
hens zu Nietzsches Variante der genealogischen Kritik. Weder ver-
folgt er das Ziel einer subversiven Blof3stellung von Werten, Idea-
len oder Ideen, die ursichlich in der Entstehungsgeschichte des
Christentums griinden, noch eine ideologiekritische Genealogie in
dekonstruktiver oder destruktiver Absicht. Stattdessen intendiert
er unter Beibehaltung der »Unabhingigkeit der Geltung von der
Genesis der Aussagen« auf logisch-semantischer Ebene eine iiber-
greifende »Rekonstruktion der Lernprozesse, aus denen das nach-
metaphysische Denken hervorgegangen ist«.? Diffizil wird das An-
liegen durch den Verweis, dass diese Rekonstruktion auch einen
erweiterten Blickwinkel auf die Entstehungskontexte einnehmen
mochte, um auf diesem Wege »nicht nur die Gewinne, sondern
auch die Kosten dieser Lernprozesse«?* sichtbar zu machen. Diese

Einleitung | 13



beziehen sich im Kern auf eine grundlegende Voraussetzung der
Entwicklung der nachmetaphysischen Denkform, ndmlich die zur
Neuzeit hin vollzogene »anthropozentrische Wendung des Selbst-
und Weltverstindnisses«.? Diese Wendung, die sich sowohl in den
naturwissenschaftlichen Forschungsmethodologien als auch den
philosophischen Paradigmen niederschlage, habe zwar den Status
eines »unumkehrbaren Erkenntnisfortschritts« erhalten, und doch
»andern sich im Lichte des genealogisch erweiterten, in seinen
Kontingenzen sichtbar gemachten Entdeckungshorizonts« dessen
Relevanzen fiir die Gegenwart.?s Einem nachtréglichen Rickblick
des Autors auf seine Intentionen bei der Abfassung des Werkes
zufolge ist die Genealogie des nachmetaphysischen Denkens ent-
sprechend »als ein Versuch zu verstehen, aus den vielen méglichen
Variationen einer Geschichte der Philosophie den roten Faden
eines moglichen Lernprozesses herauszuziehen, der uns dazu er-
mutigen kann, von unserer praktischen Vernunft fiir die politische
Gestaltung gesellschaftlicher Lebensverhaltnisse, die zum Himmel
schreien, Gebrauch zu machen«.?”

Habermas intendiert also in seinem Spéitwerk eine Rekonstruk-
tion der Art und Weise, wie bestimmte geistes- und philosophie-
historische Schrittfolgen als rational nachvollziehbare Lernpro-
zesse zur »Bearbeitung von iiberwiltigend komplexen Problemen«?®
verstanden werden kénnen. Solche Problemstellungen ergeben sich
aus den unumgénglichen kollektiven Bearbeitungen von iibergrei-
fenden kognitiven Dissonanzen, die immer schon intersubjek-
tiv geteilte Selbst- und Weltverstdndnisse erschiittert haben und
die grundsitzlich aus zwei verschiedenen Quellen entspringen
kénnen: »Zum einen aus neuen Erkenntnissen iiber die objektive
Welt, zum anderen aus Krisen der Gesellschaft.«? Die zumindest
mit Absicht nicht-teleologische Perspektivierung der historischen
Schritte und Abfolgen konzentriert sich deshalb auf Lernprozesse
im Sinne von pfadabhingigen und zugleich Kontinuitit stiftenden
Problemlésungen, die sich von mehr oder weniger guten Griinden
haben leiten lassen.

So zielt die intendierte Rekonstruktion von geistes- und philo-
sophiegeschichtlichen Lernschritten nicht nur auf die Aufdeckung
eben jener priagenden historischen Spuren, in denen die sikularen
Ideale der okzidentalen Aufklirungs- und Moderneverstindnisse

14 | Einleitung



wurzeln. Dariiber hinaus soll der genealogische Zugriff auch den
Blick 6ffnen fiir die kontingenten Ausdrucks- und Artikulations-
formen dessen, was durch die rationale Rekonstruktion als unter
evolutiondren, rationalen und normativen Gesichtspunkten dar-
stellbare Abfolge von nur abstrakt zu fassenden gesellschaftlichen
und philosophischen Lernschritten nachvollzogen wurde und wird.
In der Tradition der Kritischen Theorie geht Habermas von einer
grundlegenden Verschrinkung des Formwandels gesellschaftli-
cher Integration aufgrund von Anpassungsdruck und Krisenerfah-
rungen auf der einen und philosophischen Selbstverstindigungs-
prozessen auf der anderen Seite aus, so dass sich wiederum aus den
soziologischen und evolutionstheoretischen Hintergrundpramis-
sen spezielle Annahmen iiber philosophische Lernprozesse herlei-
ten lassen: »Diese werden einerseits von internen Fragestellungen
motiviert, andererseits gehen sie auf die Lésung von Problemen zu-
riick, denen sich die Philosophie jeweils von zwei Seiten ausgesetzt
sieht: von Seiten des Zuwachses an dissonantem Weltwissen (sie
muss alle Wissensfortschritte konsistent verarbeiten), sowie von-
seiten der gesellschaftlichen Integration.«** Aus diesen Verarbei-
tungsprozessen des aus zwei Richtungen erzeugten Problemdrucks
wiederum entwickeln sich auch kontingente Ausdrucksformen
philosophischen Denkens, die Habermas eben aus einer genealogi-
schen Perspektive in den Blickpunkt riickt. Thm zufolge reichen so
auch divergierende Entwicklungsschritte der nachmetaphysischen
Denkform, die er historisch an einer Weggabelung zwischen Hume
und Kant fest macht, bis in die Gegenwart. Diese stellt somit kultu-
rell und philosophisch nicht das Ende der Geschichte dar, sondern
sieht sich ebenso mit einem weitreichenden gesellschaftlichen und
lebenspraktischen Problemdruck konfrontiert.

% % %

In diesem Buch wird der Versuch unternommen, sich mit dem
Spatwerk von Jiirgen Habermas aus einer werkbiografisch infor-
mierten Perspektive auseinanderzusetzen. Auf diesem Wege soll
eine These untermauert werden, die ich an anderer Stelle beispiel-
haft mit Blick auf die ethischen und politischen Interventionen
von Habermas in verschiedenen Gegenwartsdebatten, die zeitlich

Einleitung | 15



nach der Jahrtausendwende liegen, ausformuliert habe.* Im Zuge
des Uberganges in die 2000er Jahre kommt es demzufolge zu einer
zweiten groflen Wende in Habermas® Denken. Die erste Wende
betrifft die Hinwendung zu sprach- und kommunikationstheore-
tischen Pramissen in den 1970er Jahren, die sich schliefllich in der
Theorie des kommunikativen Handelns von 1981 sowie den ethi-
schen, rechtstheoretischen und philosophischen Schriften der Fol-
gejahre manifestiert hat. Die hier vorgetragene werkbiografische
These lautet entsprechend, dass es mit der Jahrtausendwende zu
einer zweiten Wende in der Werkbiografie von Habermas kommt,
die nicht nur eine Transformation von Grundbegriffen im Kontext
einer neuen thematischen Fokussierung — oftmals wird hier die
verstarkte Hinwendung zur Religion als dem entscheidenden the-
matischen Motiv genannt®? - bedeutet.

Dementgegen soll in diesem Buch aus einer genuin philosophi-
schen Perspektive gezeigt werden, dass die fiir die Werkgeschichte
von Habermas zu konstatierende zweite Wende als eine »Bruch-
linie«® zu deuten ist, die mit einer nicht nur inhaltlich, sondern
auch begrifflich und konzeptuell verinderten Motivlage einher-
geht, die als partielle Selbstkritik oder auch als eine Kurskorrektur
gedeutet werden kann.** So stellt der um die Jahrtausendwende
vollzogene philosophische Schritt in die spate Werkphase keinen
vollstindigen Bruch mit dem Programm der mittleren Werkphase
dar. Die Metapher von einer Bruchlinie kann stattdessen in zwei
Hinsichten in der hier gemeinten Absicht ausgedeutet werden. Sie
meint zum einen eine tektonische Plattenverschiebung, durch die
ein Spalt beispielsweise zwischen einem alten und einem neuen
Kontinent entsteht, dessen Rénder jedoch aufgrund ihrer Physio-
gnomie darauf hinweisen, dass eine geografische Verbindung - im
Sinne einer wechselseitigen Verweisstruktur - bestanden hat und
weiterbesteht. Zum anderen kann mit der Rede von einer Bruch-
linie auch eine Linie gemeint sein, die zu einem bestimmten Ort-
oder Zeitpunkt einen durch eben einen Bruch markierten Rich-
tungswechsel vollzieht, ohne die Richtung ganzlich umzukehren.

Beide Bilder konnen dienlich sein, um die philosophischen
Grundlagen der von Habermas seit den frithen 2000er Jahren voll-
zogene werkbiografische Wende zu veranschaulichen. Wéhrend
die mittlere Werkphase - die im Folgenden auf die beiden letzten

16 | Einleitung



Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts eingegrenzt wird - durch eine
Konzentration auf die sprach- und kommunikationstheoretische
Begriindung von soziologischen und philosophischen Theorien zu
charakterisieren ist, so riicken in seiner spiten Werkphase ab der
Jahrtausendwende Fragestellungen nach den vor- oder auflerdis-
kursiven Quellen fiir die normativen Anspriiche, die in Diskursen
formuliert oder in Praktiken zum Ausdruck kommen, in den Vor-
dergrund. Das Thema der Religion und die Relevanz des Religiosen
in einer postsakularen Gesellschaft spielt aus dem Blickwinkel der
hier vorgelegten Interpretation nur den soziologischen Statthalter?
fiir eine Konstellation von viel grundlegenderen philosophischen
Problemstellungen, die auf Diskussionen der metaphysischen und
idealistischen Tradition zuriickverweisen: »Die klassische Philoso-
phie hat tiber viele Jahrhunderte mit den religiosen Weltbildern die
globale Frage nach der >Stellung des Menschen in der Welt« geteilt
und damit [...] auch einen funktionalen Beitrag zur gesellschaftli-
chen Integration geleistet.«3

Die mit dieser Textstelle antizipierten Erwdgungen iiber die
Funktionen des philosophischen Denkens betreffen auf der Ober-
fliche zwar erneut das Verhiltnis von Philosophie einerseits und
Theologie sowie Religion andererseits, das Habermas selbst — wie
es der Untertitel des ersten Bandes von Auch eine Geschichte der
Philosophie anzeigt — historisch in einem Diskurs iiber die »okzi-
dentale Konstellation von Glauben und Wissen«* situiert. Auf
einer tieferliegenden Ebene geht es jedoch um die Relevanz von
Quellen, die aus einer sich an diskurstheoretischen Primissen
ausrichtenden Perspektive zunichst als vor- oder aufSerdiskursiv
zu kennzeichnen sind, fiir die praktische Orientierung in Kultur
und Gesellschaft. Einen Beitrag zu einer solchen praktischen Ori-
entierung zu leisten, sieht Habermas iiber die engen Grenzen des
einzelwissenschaftlichen Diskurses hinaus mehr denn je als zen-
trale Aufgabenbestimmung von Philosophie an: »Ich bin davon
tiberzeugt, dass die Philosophie in ihrer bisherigen Gestalt nicht
tiberleben konnte, wenn die Profession ihr Fach ausschliefilich mit
dem Selbstverstindnis einer »normalens, nach Gegenstandsbereich
und Methode wohl definierten Wissenschaft betreiben wiirde. Mit
der historischen Gestalt der Philosophie, an deren systematische
Bedeutung ich mit meiner Darstellung erinnern will, wiirde die

Einleitung | 17



Institutionalisierung einer ausgezeichneten Form der Reflexion
verschwinden - ndmlich die akademisch geschulte Bearbeitung der
Frage, was der jeweilige Zuwachs an Weltwissen und dessen Imple-
mentierung fiir uns als Menschen, Individuen und Zeitgenossen
bedeutet.«®

Nach der hier verfolgten philosophischen und werkbiografi-
schen Analyserichtung kommt es in der spiten Werkphase von
Habermas tibergreifend zu einem Begriindungswechsel hinsicht-
lich der Quellen des normativen Gehalts einer solchen praktischen
Orientierung. Wihrend Habermas in den Schriften der 1980er und
1990er Jahre diesen normativen Gehalt aus der quasi-transzenden-
talen Kontrafaktizitit der Kommunikationsvoraussetzungen in
ihrem Verhiltnis zur politischen, rechtlichen und moralischen
Realitat entwickelt, so setzt er in den Schriften nach der Jahrtau-
sendwende auf einer tieferen, existentiellen und vordiskursiven
Ebene an, was sich an der Hervorhebung von Begriffen wie »Men-
schenwiirde« oder der Rede von einer »verletzbaren Natur des Men-
schen« exemplarisch aufzeigen lasst.* Im Postskriptum von Auch
eine Geschichte der Philosophie kniipft Habermas thetisch an die-
sen Ausgangspunkt an, wenn er mit Blick auf die Frage nach dem
menschlichen Selbstverstindnis angesichts seiner wissenschaftli-
chen Beschreibungen, Erkenntnisse und Objektivierungen konsta-
tiert: »Denn wir >kennen« uns auf intuitive Weise immer schon im
Wie unserer auf doppelte Weise abhéngigen Existenz — eingelassen
in die vegetativen Vollziige des eigenen, sich selbst reproduzieren-
den Leibes und verwoben mit dem historisch gewordenen sozialen
Beziehungsnetz unserer intersubjektiv geteilten Lebenswelt.«#

Die vor- oder auflerdiskursiven Quellen einer von Habermas im
Anschluss an Kant immer schon unter rationalen und kognitiven
Gesichtspunkten verstandenen Normativitit kommen so in das
Blickfeld der philosophischen Einlassungen und miissen zugleich
ihre Kohérenz, aber nicht ihre extensionale und intensionale De-
ckung mit den Pramissen des nachmetaphysischen Denkens erwei-
sen, die Habermas seit den 1980er Jahren ja auch fiir die eigenen
Vorhaben als wesentliche Hintergrundannahme expliziert hatte.
Einen Hinweis auf die Dringlichkeit eines sowohl begrifflich als
auch kulturell zu verstehenden Bezuges eines sich der nachmeta-
physischen Moderne verpflichtenden Denkens auf sein Anderes

18 | Einleitung



findet sich bereits in der Schluf$betrachtung der Theorie des kom-
munikativen Handelns: »Der Testfall fiir eine Theorie der Rationa-
litat, mit der sich das moderne Weltverstindnis seiner Universali-
tat versichern mochte, trite allerdings erst dann ein, wenn sich die
opaken Gestalten des mythischen Denkens lichten, die bizarren
Auflerungen fremder Kulturen aufkliren, und zwar so aufkliren
lieBen, dafl wir nicht nur die Lernprozesse begriffen, die »uns« von
»ihnen« trennen, sondern dafl wir uns auch dessen innewiirden,
was wir im Zuge unserer Lernprozesse verlernt haben.«*! Zwei fiir
das Spéatwerk relevante Aspekte werden in dieser Textstelle, die aus
der mittleren Werkphase stammt, bereits antizipiert. Sie betreffen
erstens Fragen nach einer kritischen Reflexion der Beziehung eines
sich selbst als nachmetaphysisches Denken erkldrenden Theorie-
form zu den von ihr in historischer oder kultureller Hinsicht als
das Andere der Vernunft beschriebenen Formen der Praxis und der
Existenzweisen. Und zweitens stellen sich metaphilosophische Fra-
gen, die sich aus der formulierten These ergeben, dass die historisch
rekonstruierbaren Lernprozesse immer auch Verluste implizieren,
im Sinne eines Verlernens. Beide Aspekte werden im Spatwerk un-
ter den methodischen Mafigaben und Priamissen einer Genealogie
des nachmetaphysischen Denkens historisch situiert und unter
dem Blickwinkel der Gegenwartssituation problematisiert.

Mit der zweiten Wende in Habermas® Werk kommt es nach der
in diesem Buch verfolgten Argumentationslinie durch eine stér-
kere Fokussierung der skizzierten Aspekte und Motivlagen zu
einer veranderten philosophischen und wissenschaftlichen Stand-
ortbestimmung, die auch die eigene Situierung im Rahmen der
nachmetaphysischen Denkform betrifft. Die scharfe Abgrenzung
von szientistischen und naturalistischen Positionen stellt hierbei
nur die eine Seite einer verstirkten kritischen Bezugnahme auf
die Entwicklung dieses Projektes in den vergangenen Jahrhun-
derten seit dessen mit Blick auf Hume und Kant zu konstatieren-
der »Weggabelung«*> dar. Wahrend Habermas im Kontext seiner
ersten philosophischen Explikationen des Nachmetaphysischen
Denkens* das eigene Projekt noch sehr klar in den Kontext einer
unumwunden als Paradigmenwechsel eingefiihrten linguistischen
Wende mitsamt einer historisch-kulturell situierten Vernunftbe-
stimmung eintrigt, so formuliert er sowohl in den verschiedenen

Einleitung | 19



philosophischen Aufsdtzen und Schriften nach der Jahrtausend-
wende als auch in dem zweibdndigen Spatwerk zahlreiche kriti-
sche Aspekte, die als wahrscheinlich wichtigere zweite Seite der
Medaille zu einer internen Korrektur des in der jiingeren Moderne
gegangenen philosophischen Weges aufrufen.*

In diesem Buch wird die hier zunéchst nur thetisch konstatierte
zweite Wende im Denken von Jirgen Habermas entlang seiner
philosophischen Schriften aus sowohl der mittleren als auch der
spaten Werkphase rekonstruiert.*> Damit soll die Absicht eingelost
werden, die methodischen sowie philosophischen Kontinuititen
und Diskontinuitéten sichtbar zu machen, die den rekonstrukti-
ven Linien und genealogischen Horizonten zugrunde liegen, die
in Auch eine Geschichte der Philosophie zur Darstellung kommen.
Dieses Vorgehen fiihrt auch zu einer Abgrenzung von zu engen
Rezeptionslinien, die in den Monaten und Jahren nach dem Er-
scheinen des zweibdndigen Spatwerks den Fokus entweder auf
eine Auseinandersetzung mit Habermas’ Rekonstruktion des
auch theologisch virulenten historischen Diskurses iitber Glauben
und Wissen*s oder auf deren Abgleich mit den eigenen philoso-
phiehistorischen Forschungspositionen gelegt haben?. Stattdes-
sen werden in diesem Buch die im zweiten Band von Auch eine
Geschichte der Philosophie dargelegten neuzeitlichen Lernschritt-
folgen vor dem Hintergrund des im ersten Band skizzierten me-
thodischen Rahmens in den Blickpunkt geriickt. Hierbei wird von
der genealogischen Maflgabe ausgegangen, dass die historischen
Exkurse aus der problematisierenden Perspektive von philoso-
phischen Gegenwartsfragen unternommen werden, die auf den
Fluchtpunkt der Darlegungen verweisen. Die zahlreichen Fragen,
Kritiken und Debatten, die sich seit den 198oer Jahren in einer
kaum iiberschaubaren, internationalen Rezeptionslage des Wer-
kes von Jiirgen Habermas spiegeln, sollen hierbei zugunsten der
Zielsetzung zuriickgestellt werden, den Autor durch seine in den
vergangenen vier Jahrzehnten verdffentlichten Schriften hindurch
sprechen zu lassen. Verweise auf Kritiken und Debatten finden
sich, sofern Sie nicht fiir die Rekonstruktion des zur Darstellung
zu bringenden philosophischen Kerngedankens von Relevanz sind,
im Anmerkungsapparat. Dariiber hinaus wird mit diesem Buch
auch eine kritische Rezeptionsabsicht mit Blick auf das Spatwerk

20 | Einleitung



von Habermas verfolgt, die immanent ansetzt. Der Ausgangs- und
Fluchtpunkt einer solchen Kritik entwickelt sich im vorliegenden
Buch in Auseinandersetzung mit den von dem Autor selbst formu-
lierten methodischen Zugangen sowie philosophischen Absichten
und unterscheidet sich in dieser Hinsicht sehr bewusst von den
in den vorangegangenen Anmerkungen angefiihrten Rezensionen
und Kritiken.

Das erste Kapitel dieses Buches nimmt Ausgang mit den von
Habermas seit den frithen 1980er Jahren auch 6ffentlich gefithrten
Einlassungen zu Kontroversen iiber das Projekt der Aufklirung
und Moderne angesichts einer uniibersichtlicher werdenden Ge-
genwartssituation. Habermas entwickelte in dieser Zeit einen so-
ziologisch und kulturtheoretisch relevanten Begriff von Moderne,
der sowohl auf dessen aporetische Konstellationen verwies als
auch aus der Auseinandersetzung mit den philosophischen Dis-
kursen der Moderne die philosophischen Weichenstellungen fiir
das eigene Projekt einer Theorie der kommunikativen Rationalitét
vorbereitete.

Im zweiten Kapitel liegt der Fokus auf den philosophischen
Grundbegriffen und Schliisseltheoremen des Projektes einer Theo-
rie des kommunikativen Handelns unter vernunfttheoretischen
Pramissen, das in den philosophischen Kontext der von Haber-
mas 1988 erstmalig als >nachmetaphysisch« markierten modernen
Denkform gestellt wird. Ein Schwerpunkt der Darstellung liegt auf
der sprechakttheoretisch und formalpragmatisch begriindeten Ex-
plikation der kommunikativen Grundstrukturen verstdndigungs-
orientierten Sprachgebrauchs von lebensweltlich situierten Spre-
chenden, Horenden und Handelnden.

Das dritte Kapitel nimmt mit Blick auf die mit diesem Buch ver-
folgte werkbiografische Kernthese von einer Bruchlinie zwischen
der mittleren und der spaten Werkphase eine Schliisselstellung ein.
Mit Rekurs auf die fiir die hier verhandelten Fragestellungen we-
sentlichen Schriften aus beiden Schaffensperioden wird aufgezeigt,
dass es in vier Hinsichten zu neuen Motivlagen und damit einher-
gehend transformierten begrifflichen Konstellationen in der spaten
Werkphase von Jiirgen Habermas kommt. Diese betreffen erstens
den soziologischen Wechsel von einem sidkularen zu einem post-
sdkularen Gesellschaftsverstdndnis, zweitens die semantische und

Einleitung | 21



normative Erweiterung des in der mittleren Werkphase noch ganz-
lich diskursiv verstandenen Verstindigungskonzeptes durch den
Rekurs auf verkdrperte Interaktionsformen, drittens die verstirkte
Bezugnahme auf auflerdiskursive und existentielle Kategorien mit
normativer Relevanz fiir die gegenwirtigen Diskurse und Prakti-
ken, und viertens die methodische Erweiterung des rekonstrukti-
ven Phanomenzuganges durch genealogische Problematisierungen.

Das vierte Kapitel zeigt die Relevanz der im dritten Kapitel
herausgearbeiteten neuen Motivlagen fiir den methodischen Zu-
griff auf die Geschichte des nachmetaphysischen Denkens im
Spatwerk Auch eine Geschichte der Philosophie auf. Die besondere
Aufmerksamkeit gilt dem Zusammenspiel der intendierten Rekon-
struktion von philosophisch relevanten Lernschritten im histori-
schen Diskurs iiber Glauben und Wissen mit den genealogischen
Problematisierungen, welches an den von Habermas herausge-
stellten Paradigmen und Figuren der neuzeitlichen Philosophie-
geschichte exemplifiziert wird: Bacon und Descartes, Hume und
Kant, Feuerbach und Marx.

Das abschlielende fiinfte Kapitel wendet sich aus der Perspek-
tive einer kritischen Theorie der Gegenwart zuriick auf das Projekt
von Habermas. Auf die Rekonstruktion von offenen und verbor-
genen Motivgebern folgen kritische Auseinandersetzungen mit
geschichtsphilosophischen und universalistischen Pramissen, die -
wenn auch in einem abgeschwéchten Sinne - die entscheidende
Grundlage fiir das historische Projekt sowohl in seiner Durchfiih-
rung als auch mit Blick auf dessen Intentionen bilden. Von hier aus
wird nach der gegenwirtigen und zukiinftigen Relevanz des histo-
rischen Erbes der Kritischen Theorie in einer sich dezentrierenden
und globalisierenden Weltgesellschaft gefragt.

22 | Einleitung



	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1. Der philosophische Diskurs der Moderne 
	1.1 Aporie und Dialektik der Moderne
	1.2 Debatten um den Postmodernismus und die Folgen
	1.3	Kritik der radikalen Vernunftkritik und die 
Probleme der Genealogie
	1.4 Die Idee der Moderne und das Problem der Rationalität

	2.	Metaphysisches und 
Nachmetaphysisches Denken
	2.1	Kritik der Metaphysik und die nachmetaphysische Denkform
	2.2 Detranszendentalisierung des Subjekts
	2.3 Intersubjektivität und Lebenswelt
	2.4	Sprache und kommunikative Vernunft

	3.	Genealogie der postsäkularen Vernunft
	3.1	Kommunikative Rationalität in der postsäkularen ­Gesellschaft
	3.2	Sprachliche Verständigung und verkörperte ­Interaktion
	3.3	Neue Motivlagen nachmetaphysischen Denkens
	3.4	Rationale Rekonstruktion und Genealogie

	4.	Genealogie des nachmetaphysischen Denkens
	4.1	Fragestellung, Programmatik und Intention 
	4.2	Genealogische Methode und Rekonstruktion 
von Lernschritten
	4.3	Zur Vorgeschichte nachmetaphysischen Denkens
	4.4	Paradigmen und Figuren in der Genealogie des ­neuzeitlichen Denkens
	4.4.1 Bacon und Descartes
	4.4.2 Hume und Kant
	4.4.3 Feuerbach und Marx

	4.5	Geschichte und Gegenwart nachmetaphysischen Denkens

	5.	Zur Genealogie der Genealogie ­nachmetaphysischen Denkens
	5.1	Offene und versteckte Motivgeber 
	5.2	Genealogie zwischen Kontingenzbewusstsein und Fortschrittsgeschichte
	5.3	Moralischer Fortschritt und das Problem des ­partikularen Universalismus
	5.4	Kritische Theorie und das historische Erbe 

	Ausblick und Danksagung
	Literaturverzeichnis
	Anmerkungen



