s Gisela
il ‘Hack Molitor

- LOTITE
PAEPCKE

Es wurde nicht
wieder gut«

Als Jiidin in Nachkriegsdeutschland

8 grad
4



Gisela Hack-Molitor
Lotte Paepcke

8 grad




Lotte Paepcke und Dr. Ernst August Paepcke,
ohne Datum. Stadtarchiv Freiburg, K1/83 M 7093-625

Gisela Hack-Molitor

LOTTE PAEPCKE

»Es wurde nicht wieder gut«
Als Judin in Nachkriegsdeutschland

8 grad verlag Freiburg



Inhalt

Vorbemerkungen 7

Es schien doch so selbstverstdndlich ... 9
Mit Leib und Seele Freiburgerin 9
Marx im Rucksack 12
Mit den Roten gegen die Faschisten
in Berlin und Freiburg 14
Flucht nach Italien und Rickkehr nach Freiburg 17

Unter einem fremden Stern:
Uberleben in der Mischehe 21
Was heiBt hier privilegiert? 27
»Das Kleid der Ausgesondertheit«:
stigmatisiert und sozial isoliert 31
Sympathisch sein um jeden Preis 34
Requiescant in pace 36
Zwangsarbeit in Leipzig
und Flucht nach Freiburg 41
Untergetaucht im Kloster Stegen 45
Nach der Befreiung: Es wurde nicht wieder gut 48
Die Heimat verloren 50

Absturz in den Himmel:

Die ersten Nachkriegsjahre 55
Aufriss zu neuer Lebensméoglichkeit:
Blick auf die Schweizer Berge 56
Behordliche »Wiedergutmachung« 60

Finfzigerjahre: Vita activa als Beraterin
und Rundfunkautorin 65
Engagierte Frauen im Sidwesten 66
Willkommen im Club! 71



Pionierarbeit in der Eheberatungsstelle 76
Hoérbar werden:

Schreiben fur den Sidwestfunk 82

Mehr als gute Ratschlége und Rezepte:

der Frauenfunk des SWF 85

Der Mief der Fiinfzigerjahre:
Gleichberechtigung und Sexualmoral 87
Weiblicher Mensch statt Weibchen:
Pladoyer fur die berufstdatige Frau 91
»Besuch am Krankenbett«:

Lob der Tatenlosigkeit und Abmahnung 101
Abenteuer im Homeoffice:

die Schriftstellerin 106

Vielseitig, aber nicht beliebig 109

Gegen das Vergessen 113

Wenn eine deutsche Jidin eine Reise tut 114
Noch lange kein Sommermadrchen ... 119
Hochgeschdatzter Gast im Schwesternhaus 123
Ein kleiner Handler, groB an Geist 126

Der »Peterbrief« 137

Aus dem Text gerissen: die Gedichte 141
Memento 146

Was bleibt? 153

Lotte-Paepcke-Preis:
in die Zukunft gedacht 154

Paepcke lesen! 155
Dank 161

Werkausgaben und Literatur (Auswahl) 163
Anmerkungen 166

Vorbemerkungen

Lotte Paepcke ist aktueller denn je, und doch kennen vie-
le kaum mehr ihren Namen. Geboren 1910 in Freiburg im
Breisgau, hat sie als Jidin das Naziregime in Deutschland
tberlebt. Das war maéglich, weil ihr nicht jidischer Mann ihr
beistand, Freunde Mut bewiesen und Fremde Zivilcourage
zeigten. Geschrieben hat sie schon immer. Nach dem Ende
des Krieges, als sie mit Mann und Kindern in Karlsruhe ins
Leben zurtickfand, begann sie, ihre Erfahrungen ins Wort zu
setzen, bedichtig und mit groflem zeitlichem Abstand. Fir
die beiden literarischen Erinnerungsbiicher, 1952 und 1972
publiziert, und ihre spiter veroffentlichten Gedichte erhielt
Paepcke am Ende ihres Lebens den Johann-Peter-Hebel-
Preis. Heute allerdings sind diese eher schmalen Binde,
trotz mehrerer Neuauflagen, lingst vergriffen und nur noch
in Bibliotheken oder antiquarisch zu finden. Wer dennoch
ein Exemplar in der Hand hilt, wird die sensible und genaue
Sprache Paepckes, die frei ist von Anklagen und Ressenti-
ments, schitzen.

Lotte Paepcke war auch Essayistin und langjihrige
Rundfunk-Autorin, was bisher kaum gewirdigt wurde.
Uber viele Jahre hinweg hat sie nicht nur in Zeitschriften,
sondern vor allem in Radiobeitrigen aktiv an der kulturellen
und zivilgesellschaftlichen Erneuerung Deutschlands nach
dem Zweiten Weltkrieg mitgewirkt. Wihrend ihre Bucher

7



das Lebensthema judischer Existenz in Deutschland behan-
deln, nimmt sie in ihren Artikeln und Radiosendungen the-
matisch auch vieles andere in den Blick.

Das vorliegende Buch versucht, die erstaunliche Vielsei-
tigkeit dieser Autorin sichtbar zu machen und vor allem ihre
in entlegenen Zeitschriften und im Rundfunkarchiv verbor-
gen gebliebenen Arbeiten ins Licht zu riicken. Mit Offen-
heit, Skepsis und Witz begleitete Paepcke das deutsche
Wirtschaftswunder, widmete sich Literatur und Kunst und
hatte ein besonderes Gespiir fiir Ungerechtigkeiten. Hier
wurde sie, wenig erstaunlich in der Nachkriegszeit, im all-
taglichen Miteinander von Mann und Frau fiindig, das noch
von Vorstellungen und Gesetzen der Kaiserzeit geprigt war.
Lotte Paepcke begleitete die Emanzipation der Frau in der
Nachkriegszeit nicht nur mit einer Reihe von Radiobeitri-
gen, sondern auch als erste Eheberaterin in Karlsruhe nach
dem Krieg.

Ein vollstindiges Bild der Autorin Lotte Paepcke ist auf
knapp zweihundert Seiten natirlich nicht zu zeichnen, das
muss eine noch ausstehende umfangreiche Monografie mit
Uberblick tiber ihre simtlichen Werke leisten. Die vorlie-
gende Skizze, mit neuen Farben und Details, soll auf die
Wiederentdeckung Lotte Paepckes neugierig machen.

Es schien doch
so selbstverstdndlich ...

Mit Leib und Seele Freiburgerin

Thre Heimatstadt Freiburg hat sie geliebt, besonders das
Miinster — die machtige gotische Kirche war das »Juwel« in
ihrem Leben.! Unweit davon, im Herzen der Stadt, ist Lotte
Mayer im Juni 1910 geboren und auch aufgewachsen, in ei-
nem Eckhaus in der Schusterstrafle 23. Schon ihr Urgrofva-
ter, Lazarus Leser, hatte das Haus gekauft, das an der Riick-
seite des Historischen Kauthauses am Minsterplatz steht,
und ein Geschift darin erdffnet? Dessen Schwiegersohn
Moritz Mayer verlegte 1890 seine Lederhandlung in die
Geschiftsriume des Hauses, sie firmierte fortan unter dem
Namen »Lederhandlung Leser & Mayer«. Ein kleines Wun-
der ist, dass diese Lederhandlung bis heute, hundertdreiflig
Jahre spiter, in demselben Altstadthaus existiert, unter dem
Namen »Leder-Rees«. Aber das ist eine eigene Geschichte,
wir wollen nicht vorgreifen.

Lottes Vater Max Mayer ibernahm 1924 das elterliche
Ledergeschift, da war Lotte vierzehn Jahre alt, ihr Bruder
Hans ein Jahr jinger. Als »eine harmonische, gliickliche
Kindheit« beschrieb Lotte die Kindheit in Freiburg in einem
Interview im Jahr 1985.° Im Elternhaus wurde viel musiziert,
und es gab anregende politische Diskussionen, der Vater saf3
fir die SPD im Stadtrat und kimmerte sich hier vor allem



Ein GruB vom Munsterturm (Datum unbekannt). Lotte Paepckes

Elternhaus (siehe Pfeil) steht in der SchusterstraBe.

10

Foto: akg images

um das kulturelle Leben. Viel lieber wire der leidenschaft-
liche Pianist statt Lederhidndler Komponist geworden, doch
das ging nicht. Die jidische Familie Mayer fithlte sich unter
den christlichen Mitbiirgern und Geschiftsleuten durch-
aus wohl. Bereits die Viterfamilien Leser und Mayer waren
in Freiburg hoch angesehen.” Ihr Alltag richtete sich nach
dem Schlag der nahen Miinsterglocken. Mit dem »Haus-
herrn« des Munsters, dem katholischen Erzbischof, gab es
ein gutes Einvernehmen. Das zeigt eine Episode in Lotte
Paepckes Buch Ein kleiner Hindler, der mein Vater war?®

Der Grofivater, wenn er seinem Stammcafé jenseits des
Miinsters zustrebte, benutzte den direkten Weg durch
das Gotteshaus hindurch, ehrfiirchtig den Hut abneh-
mend und mit einer Beugung des Oberkérpers, wenn er
das hohe braungoldene Schiff betrat und am Altar vor-
beiging. Und als der Erzbischof in seinem Palais links
um die Ecke krank wurde, erkundigte sich der Groflvater
nach seinem Befinden und lieff Blumen schicken. Der
Erzbischof bedankte sich in einem Schreiben und revan-
chierte sich bei Todesfillen.

Dabei war der Grofivater jiidisch-orthodox, er schloss am Sab-
bat, dem jiidischen Ruhetag, sein Geschift und besuchte mit
der Familie die prachtvolle Freiburger Synagoge. Lottes Va-
ter Max dagegen bezeichnete sich als liberalen Juden, er hielt
die jidischen Rituale nicht mehr ein, und sein Geschift war
jetzt auch am Samstag offen. Seine Frau Olga, Lottes Mut-
ter, war bereits in einer judisch-liberalen, grofibirgerlichen
Stuttgarter Familie aufgewachsen, ihre Schwester Alice hatte
in Freiburg Medizin studiert. Dennoch war sich die Familie
Mayer immer bewusst, dass sie eine jidische war. Die Kinder
lernten in der jidischen Gemeinde Hebriisch und gehérten

1



judischen Kinder- und Jugendgruppen an, daneben hatten sie
in der Schule nicht jidische Freundinnen und Freunde.®

Die kleine Lotte verspiirte zwar keine Bedrohung, aber
dass ihre Eltern »nicht so selbstsicher und so selbstverstind-
lich auf der Erde waren wie die Eltern anderer Freunde
und Freundinnen, das merkte sie friith.” Kleinere Vorfille
in der Schule zeigten der Schilerin der Médchenschule am
Holzmarkt — dem heutigen Goethe-Gymnasium —, dass es
einen latenten Antisemitismus gab, dem die Lehrer jedoch
entgegenwirkten. Die Eltern achteten darauf, dass Lotte
und Hans sich moglichst gut benahmen, um keinen Anstof3
zu erregen, und fleiflig in der Schule waren. Lotte, die mit
ihren Deutschaufsitzen immer geglinzt hatte, durfte 1929
zur Abiturfeier auf Vorschlag des Schuldirektors eine Rede
tber Lessings Nathan der Weise halten; das Stiick steht fiir
Toleranz und Ausgleich zwischen den Weltreligionen. Dafiir
allerdings, dass er eine Jidin vorsprechen lief} und auch noch
iber dieses Stiick, musste der gut katholische Schuldirektor
anschlieflend so manche Kiritik einstecken.?

Marx im Rucksack

Schon als junges Midchen zog Lotte Mayer mit den Freun-
den der judischen Jugendgruppe regelmifig hinaus in die
Taler und auf die Berge rund um Freiburg. Die Naturbegeis-
terung war nicht nur romantische Wanderschaft mit dem
Rucksack auf dem Riicken und einem Lied auf den Lippen,
sie war auch ein Protest gegen die biirgerliche Welt der El-
tern. Die Jugendlichen kleideten sich anders, wollten bewusst
»ein alternatives Leben fithren, autark sein, die Welt verbes-
sern.” Anders als heute war die Natur noch nicht bedroht
und schutzbediirftig. Eher rieben sich die jungen Menschen

12

an der Lebensform ihrer Eltern: »Wir haben uns moglichst
anders gekleidet, wir wollten keine Birger sein im engeren
Sinn, wir wollten naturnah sein: zuriick zur Natur.« Das
war nichts Ungewohnliches zu dieser Zeit, die »Wandervo-
gel«-Bewegung mit ihren Idealen der Naturverbundenheit
und Askese ergriff die Jugend tberall in Deutschland, schon
lange vor dem Ersten Weltkrieg, und danach erneut.

Jedenfalls entwickelte Lotte in jungen Jahren eine ganz
intensive Beziehung zur badischen Natur. Die Wilder und
Berge des Schwarzwalds, das Tal der Dreisam, die durch
Freiburg hindurchfliefft, der Hausberg Schauinsland und
der Kaiserstuhl mit seinen Weinberghingen, das Drau-
flensein mit Sonne, Wolken und den Gestirnen der Nacht
wurden zu ihren selbstverstindlichen Begleitern, gaben ihr
offenbar auch Geborgenheit, Sicherheit, das Gefiihl des
Verbundenseins mit der Natur. Diese Jahre der jugendlichen
Selbstfindung und Selbstbestimmung, gemeinsam mit den
Gleichgesinnten in der Jugendgruppe, betrachtete Lotte
Paepcke im Rickblick als eine wichtige, prigende Zeit in
ihrer Entwicklung, wovon sie noch in hohem Alter zehr-
te.' Obwohl auf ihre Liebe zur badischen Natur und zu den
geliebten Bergen bald schon tiefe Schatten fielen — Schatten,
die sich fiir sie nie wieder ganz auflésten.

Aber noch sind wir in den Zwanzigerjahren und in der
krisengeschittelten Weimarer Republik. Da spielte die
Tagespolitik eine grofie Rolle. Die junge, unerprobte deut-
sche Demokratie taumelte von einer Krise zur nichsten,
zahlreiche Parteien bekdmpften einander, und eine ganze
Reihe davon wollte die demokratische Ordnung des Staa-
tes abschaffen. Hier fand Lotte reichlich Gelegenheit, ihren
hellwachen Verstand und ihr politisches Interesse in langen
Diskussionen mit dem Vater zu schirfen. Er war in der SPD
aktiv und vertrat dort eher gemifligte Ansichten. Lotte

13



entwickelte in jugendlichem Ungestiim deutlich radika-
lere Ideen als ihr Vater, den sie einmal, so erinnerte sie sich,
als viel zu moderaten »Grieflbreipolitiker« titulierte.” So
schloss sie sich der linken judischen Jugendgruppe an, in der
sie gleichzeitig beiden Neigungen folgen konnte — ihrem
politischen Interesse und der Wanderlust in der geliebten
Natur. Denn das Wandern gehorte damals auch bei den Lin-
ken unbedingt dazu. Was in der Jugendzeit noch ein wenig
schwankte, war ihr religiéses Engagement, es gab fromme
Phasen, aber auch atheistische. Doch Judin zu sein war und
blieb ihr immer »eine Selbstverstindlichkeit«.”? Was sie
nicht wollte, war, sich der zionistischen Jugendgruppe anzu-
schlieflen. Ihren politischen Standort und ihre Zukunft sah
sie in der Heimat, nicht in einem fernen Palistina. Erst im
Nachbhinein liefe sich das als Selbstbetrug bezeichnen: »Es
schien doch so selbstverstindlich, dass wir da wohnten in
diesem alten Haus ganz nahe beim Freiburger Miinster, mit
einem Kreis von Freunden und Verwandten.«”

Mit den Roten gegen die Faschisten
in Berlin und Freiburg

Politisch aktiv wurde Lotte dann wihrend des Jurastudiums,
das sie in Grenoble, Berlin und Freiburg absolvierte. Sie
schloss sich dem kommunistischen Fliigel der »Roten Stu-
dentengruppe« an, in der sich sozialistische und kommunisti-
sche Verbinde vereinten, um gemeinsam gegen faschistische
Gruppen zu kimpfen." Es waren die Jahre vor 1933, als die
rechtsextreme, rassistische NSDAP immer mehr Anhinger
gewann. Besonders in Berlin, wo Lotte zwei Semester stu-
dierte, tauchten die Braunhemden der paramilitirischen SA
auf, machten Propaganda fiir die Nationalsozialisten, p6-

14

belten gegen Andersdenkende und lieferten sich Straflen-
kimpfe mit Sozialdemokraten, Kommunisten und Juden.
An der Universitit bekdmpften sich die linken und rechten
Studentengruppen erbittert. Die Roten und der Nationalso-
zialistische Studentenbund hatten dort ihre Standorte direkt
nebeneinander, was fiir zusitzlichen Zunder sorgte.” Lotte
diskutierte mit den Roten iiber Marx, Stalin und den Na-
tionalfaschismus, verteilte Flugblitter mit politischen Bot-
schaften und machte sich fiir bezahlbare Mieten stark. Sie
geriet aber auch in handfeste Auseinandersetzungen: Einmal,
so erzihlte sie, sei sie in Berlin bei einem Gerangel zwischen
den Roten und den Nationalsozialisten buchstiblich aus dem
Fenster rausgedringt worden und auf die Strafle gefallen. Was
zwar glimpflich ausging, weil das Gerangel im Parterre der
Universitit stattfand, aber doch fiir Aufsehen sorgte.”® — Ob
diese Grobheit gegentiber der schmalen und zierlichen, aber
offensichtlich mutigen Lotte Mayer die Gemiiter damals we-
nigstens vortibergehend beruhigen konnte, erfahren wir nicht.
Die Interviews mit Lotte Paepcke sind von ihrer ausgespro-
chen zurlickgenommenen, rational-niichternen Art geprigt,
auch in Bezug auf emotional aufwithlende Erlebnisse.

Zum Abschluss ihres Studiums wechselte Lotte wieder
nach Freiburg, wo alles etwas gemichlicher zuging, wie
sie beschrieb.” An der Universitit brachte ihr weder die
Mitgliedschaft bei den Roten irgendwelche Nachteile ein,
noch erlebte sie personlich antisemitische Anfeindungen.
Just als das erste juristische Staatsexamen anstand, Anfang
1933, hatten allerdings die Nationalsozialisten die Macht
im Land tibernommen.” Die Klausuren waren an mehre-
ren Tagen nacheinander im Regierungsprisidium in Karls-
ruhe angesetzt, die Stimmung muss entsprechend ange-
spannt gewesen sein. Mitten in den Prifungen konnten
Lotte Mayer und die anderen Priflinge beobachten, wie

15



die Hakenkreuzfahne auf dem Justizministerium gehisst
wurde. Einzelne seien noch direkt aus dem Prifungssaal
herausgeholt und verhaftet wurden. Damit musste sie selbst
auch rechnen, sie war bekannt als Mitglied der Roten, und
die Kommilitonen blickten immer wieder zu ihr hin, wenn
erneut ein Kommando zur Tiir hereinkam. Thr Vater war
derweil eigens von Freiburg angereist, in grofiter Sorge um
die Tochter. Aber vorerst blieb sie ungeschoren und konnte
die Priifungen abschlieflen. Eine grofle Enttiuschung war es
dann, als ihr bald darauf schriftlich mitgeteilt wurde, dass sie
zwar bestanden hatte — aber »aus rassischen Griinden« den
Referendardienst, zu dem sie bereits angemeldet war, nicht
antreten durfte. Das war de facto ein Berufsverbot. Einer
ihrer Professoren, der sie schitzte, bot ihr zwar noch eine
Promotion an, doch das stellte sich angesichts der rasanten
Nazifizierung der Universitit als unrealistisch heraus.

Politische Gegenwehr gegen die neue Staatsmacht schien
zwecklos, das illustriert eine Erfahrung, die Lotte Paepcke
schilderte: Sie hatte in Freiburg mit gréfitem Interesse auch
bei dem hoch angesehenen Philosophen Martin Heidegger
in Vorlesungen gesessen. Philosophie war tatsichlich ihr
erster Studienwunsch gewesen; den hatte ihr der Vater aus-
geredet, da sie als Jidin und als Frau in diesem Fach keine
berufliche Zukunft habe. Als sich Heidegger nach dem
Machtwechsel 1933 »als Nazi gezeigt hat« — er war rasch in
die NSDAP eingetreten und hatte das Rektorat der Uni-
versitit ibernommen —, habe das sie und ihre Freundinnen
und Freunde mit grofler »Hoffnungslosigkeit« erfillt; wenn
sogar solche Koryphien sich den Nazis andienten, wer sollte
denen dann noch die Stirn bieten?””

Die neue Regierung, kaum an der Macht, verwandelte die
Republik quasi Giber Nacht in einen zentralistischen Fihrer-
staat, mit Adolf Hitler an der Spitze. Mit neuen Gesetzen

16

setzte er Schlag auf Schlag seine faschistischen und rassis-
tischen »Sduberungen« um. Schon nach wenigen Wochen
wurden politische Gegner verhaftet, jiidische Beamte entlas-
sen. In Freiburg wurden im Mirz 1933 sdmtliche Stadtrite,
die der SPD oder den Kommunisten angehorten, abgeholt
und ins Gefingnis gesteckt, auch Lottes Vater. Die meisten
von ihnen entlieft man nach ein paar Tagen wieder, darunter
war auch Max Mayer. Vorerst. — Zu diesem verdienten Frei-
burger Biirger horen wir spiter noch mehr, Lotte hat ihm
viele Jahre nach seinem Tod ihr Buch Ein kleiner Handler,
der mein Vater war (1972) gewidmet.

Nicht lange nach Max Mayers erster Verhaftung 1933 war
seine Tochter Lotte an der Reihe: Die Gestapo, die gefiirch-
tete Geheime Staatspolizei, durchsuchte ihr Elternhaus,
anschlieffend wurde sie einbestellt und gleich ins Gefingnis
abgefiihrt, wegen ihrer Mitgliedschaft bei der Roten Stu-
dentengruppe. Nach wenigen Wochen hatte sie das Glick,
entlassen zu werden, ein Anwalt mit Beziehungen zu den
neuen Machthabern hatte sich auf Betreiben ihrer Eltern
fir sie verbirgt. Schriftlich musste sie versichern, nichts
gegen den neuen Staat zu unternehmen. Aus der Haft frei-
gekommen, vernichtete sie eiligst alle verriterischen Spuren
ihrer politischen Aktivititen im Freiburger Elternhaus —
einschliefilich ihrer ersten literarischen Versuche — und ver-
lie} Deutschland. Denn hier war sie doppelt gefihrdet, als
Mitglied der Roten und als Jiidin.

Flucht nach Italien
und Riickkehr nach Freiburg

Lotte floh nach Italien und kam durch Vermittlung eines
Verwandten in einer Anwaltskanzlei in Rom unter, die fiir

17



die deutsche Botschaft arbeitete. Ihr Bruder Hans war schon
friher nach Italien gekommen, gleich nachdem er seinen
Ausbildungsplatz bei einem jiidischen Optiker verloren hatte,
der friih ins Ausland geflohen war. Lotte suchte in Italien
auch eine Stelle fiir ihren Freund in Deutschland, Dr. Ernst
August Paepcke, der aus Mecklenburg stammte und protes-
tantisch war. Doch es fand sich nichts, er war Literaturhisto-
riker und konnte kein Italienisch. Nach Paldstina auswandern
kam fiir einen Nichtjuden nicht infrage, andere Moglichkei-
ten fanden sich nicht. Die beiden wollten gerne heiraten, also
reiste Lotte nach einem halben Jahr wieder zu ihm zuriick
nach Freiburg. Denn Ehen zwischen »Deutschbliitigen« und
Juden — sogenannte »Mischehen« — sollten von dem neuen
Regime bald verboten werden, das hatte sich herumgespro-
chen. Diese Entscheidung, nach Deutschland zurtickzugehen,
mag heute naiv erscheinen. Doch lisst sich daran ablesen, wie
wenig das Paar — wie die allermeisten Menschen — sich vor-
stellen konnte, zu welchen Verbrechen der nationalsozialisti-
sche Staat an der judischen Bevolkerung fihig war. Und wie
rasch sich ein Volk mittels Propaganda und Gesetzen, befor-
dert durch latenten Antisemitismus, zum Erfilllungsgehilfen
am Massenmord an ehemaligen Nachbarinnen und Nach-
barn, an Mitbiirgerinnen und Mitbiirgern machen lief — oder
diesen zumindest stillschweigend hinnahm.

Viele dachten, die neue Regierung werde sich nicht
lange halten kénnen. Lottes Eltern waren skeptischer: Sie
beschworen den kiinftigen Schwiegersohn, von seinen Hei-
ratsplidnen abzurticken, das sei gefihrlich, und ihre Tochter
solle lieber im Ausland bleiben.? Doch die beiden lieflen
sich nicht abhalten und heirateten 1934. »Mischehen« wur-
den im Jahr darauf tatsichlich verboten. Im Frithjahr 1935
bekamen die Paepckes einen kleinen Sohn, Peter. Wie
sich herausstellen sollte, bot die Elternschaft der jiidischen

18

Die Eingangstur des Eltern-
hauses von Lotte Paepcke
in der SchusterstraBe 23,
Freiburg i. Br.

Foto: Matthias Grib

Ehefrau in einer Mischehe zusitzlichen Schutz vor Verfol-
gung, zumindest in den Anfangsjahren. So blieb die junge
Familie in Freiburg, Lotte versorgte den kleinen Sohn zu
Hause und freute sich, wenn sie immer mal wieder juristi-
sche Titigkeiten fir einen Verwandten im Ausland erledi-
gen durfte. 1938 wurde jedoch die pharmazeutische Firma,
bei der Ernst August Paepcke arbeitete und die »urspriing-
lich jidisch« war — so berichtete Lotte Paepcke —, inklusive
Mitarbeitenden nach Bielefeld verlegt.” So zogen sie nach
Norddeutschland, wo sie den Kriegsbeginn erlebten. Zwei
weitere berufliche Wechsel fiihrten die Familie nach Koln
und schlieflich nach Leipzig. Allein und krank kehrte
Lotte im Winter 1944/45 von dort nach Freiburg zuriick, wo
sie, zuletzt versteckt in einem Kloster, gemeinsam mit ihrem
Sohn die letzten Kriegsmonate tiberdauerte.



Unter einem fremden Stern:
Uberleben in der Mischehe

Fiinf Jahre nach Kriegsende versucht Lotte Paepcke in Wor-
te zu fassen, wie sie die Naziherrschaft erlebt hat und wie es
ihr in einer »Mischehe« gelang zu tiberleben. Die Form, die
sie dafiir wihlt, ist ungewohnlich: Sie schreibt keine Auto-
biografie und keinen Zeitzeugenbericht. Stattdessen hebt sie
ihre personlichen Erfahrungen auf eine exemplarische Ebe-
ne. Uberlegt komponiert sie ihr Werk, verdichtet Erlebtes,
spitzt zu und ldsst dabei vieles unerwihnt. Sie entscheidet
sich fur den zeitlichen Rahmen von knapp sieben Jahren,
beginnend beim Novemberpogrom 1938. Den Abschluss
bildet der Tag ihrer personlichen Befreiung am Ende des
Kriegs. Innerhalb dieses Zeitraums finden wir kaum konkre-
te Zeitangaben, doch das Geschilderte bringt uns nahe, wie
sich die Schraube von Unterdriickung und Gewalt gegen die
judische Bevolkerung in diesen Jahren immer weiter zudreht.

Das liegt auch am sprachlichen Vermoégen der Erzihle-
rin. Ohne Pathos spirt sie eigenen Empfindungen nach und
reflektiert sie — anschaulich, prizise und héchst reduziert.
Dazwischen immer wieder poetische Passagen, insbeson-
dere wenn Jahreszeiten und Natur zum Spiegel der Ereig-
nisse werden. Eindringlich, psychologisch versiert und gele-
gentlich ironisch oder sarkastisch zeichnet sie die Menschen
in ihrem Umfeld: die Pensionswirtin, die zum Fiirchten ist;
die schwer einschitzbaren Beamten bei der Meldebehorde;

21



die Arztin und den Klostervorsteher, die ohne Aufheben
helfen; die Schicksalsgenossinnen bei der Zwangsarbeit in
der Fabrik; die Cousine in ihrer verhdngnisvollen Mischehe.
Andere Familienmitglieder, vor allem ihre Eltern und ihr
Bruder, bleiben dagegen unerwihnt. So stellt die Autorin
auf verschiedene Weise Distanz her und bleibt dennoch als
Augenzeugin immer prisent.

Veroffentlicht werden ihre literarischen Aufzeichnungen
1952 im Verlag der Frankfurter Hefte unter dem Titel Unter
einem _fremden Stern, sie umfassen 122 Seiten. Mit diesem
Buch tritt Lotte Paepcke, die schon seit ihrer Jugendzeit
regelmiflig schreibt, im Alter von zweiundvierzig Jahren
zum ersten Mal als Autorin an die Offentlichkeit. Sie will
ihre Erfahrungen als jidische Frau in einer Mischehe in der
NS-Zeit verarbeiten, aber auch 6ffentlich machen.

Bereits in den ersten Absitzen dieses Werks wird ihr
Gestaltungswille sichtbar. Wir blicken in einer Riickblende
in die Zeit vor November 1938, als die junge Familie in K6In
lebt, einer der wechselnden beruflichen Stationen von Ernst
August Paepcke in der Pharmaindustrie. In der rheinischen
Grofistadt mit ihrem Laissez-faire fiihlt sich Lotte — so ldsst
es der Text glauben — durchaus heimisch, sie kann sich ver-
hiltnismifig frei bewegen, bleibt als Jiidin unerkannt. Doch
das dndert sich mit dem 9. November 1938 schlagartig, und
diese Zdsur bringen uns die ersten Passagen ihres Buchs
nahe:

Damals, in jenen Jahren in Kéln, ging alles noch gut. Das
blendend helle Licht iiber dem Strom schien alle Dun-
kelheiten der Zeit zu verschlucken. Kiihl wehte der Atem
aller Weiten tiber den Wassern, und die Schiffe glitten
wie wunderbare Triume des Lebens vorbei. Ich atmete,
ich triumte mit ...

22

Voll Freude am wechselnden Schauspiel der Tage lebte
ich unter den Menschen. Wie wiegte es sich weich in
den liebenswiirdigen Schwindeleien, mit denen die Kol-
ner Gemiisefrauen ihre Kunden und sich selbst belogen!
Wieviel Verheiffungen brachte jede Stunde: des Hand-
werkers, dass er morgen komme; des Fischhindlers, dass
er den allerschonsten aller Fische fir mich heraussuchen
werde; des Beamten, dass er die erbetene Sache noch am
selben Tag erledigen werde, — Verheiflungen, deren Erfil-
lung weder der Versprechende noch man selbst jemals
erwartete. Im stillen Einvernehmen, dass das Menschli-
che allzu menschlich ist, verzieh man einander, dass man
sich nicht ganz ernstnahm. Wer dort lebte, am Rhein, bei
den kreisenden Wellen, unter der wechselnden Bliue des
Himmels, war eingereiht in das Spiel der Menschen mit
den schweren Dingen, war Freund unter Freunden und
allem Lebendigen zugetan.

Dann wurden die Synagogen zerstort. Judische Min-
ner kamen in die Konzentrationslager, judische Familien
wurden abtransportiert. [...] Das Spiel war aus.?

Mit diesem Auftakt ist der Ton gesetzt: Nur kurz diirfen wir
beim poetischen Blick auf den Rhein verweilen und uns an
der mit Augenzwinkern gezeichneten rheinischen Lebensart
erfreuen. Dann gentigen zwei kurze Sitze, um den Tag des
Pogroms am g./10. November 1938 in Erinnerung zu rufen:
als organisierte Schlagertrupps judische Geschifte, Gottes-
hiuser und andere Einrichtungen zerschlugen und in Brand
setzten. Tausende Jidinnen und Juden misshandelt, verhaf-
tet oder getétet wurden. Die Reichspogromnacht — lange
Zeit »Reichskristallnacht« genannt — war das offizielle Kom-
mando zum grofiten Volkermord in der Geschichte. Fur

23



Nach der »Reichskristallnacht« am 9./10. November 1938 in Berlin.
Foto: akg images

24

jeden war nun sichtbar, dass Antisemitismus und Rassismus
bis hin zum Mord in Deutschland Staatsdoktrin geworden
waren. Die Dynamik der Verfolgung steigerte sich tber die
Jahre der Diktatur mit jeder neuen antijidischen Mafinahme,
bis fast die gesamte jiidische Bevolkerung aus Deutschland
in die Flucht getrieben oder abtransportiert und getdtet war.

Lotte Paepcke konnte 1952 sicher sein, dass der Grof3-
teil ihrer Leserschaft in Nachkriegsdeutschland diesen
9. November noch genau vor Augen hatte. Nur knapp vier-
zehn Jahre waren seither vergangen. Doch ihr war auch klar,
dass die wenigsten Leserinnen und Leser wussten, wie sich
die Jahre des NS-Rassenwahns fiir die Verfolgten anfiihlten.
Es war ja kaum noch jemand da, der davon berichten konnte:
Die dem Morden entgangen waren, waren zumeist nicht
bereit, aus ihren Exillindern nach Deutschland zuriickzu-
kehren. Lotte Paepcke gehérte zu den wenigen, die nicht
emigriert waren und all die Jahre in Deutschland verbracht
hatten. Sie hatte ausreichend Gelegenheit, sich wihrend des
Naziregimes ein Bild vom Verhalten der »arischen Volksge-
meinschaft« — so der Sprachgebrauch bis 1945 — zu machen.
Sie wusste: In diesen Jahren hatten die meisten weggeschaut,
sofern sie nicht aktiv bei den Verbrechen gegen die Juden
beteiligt waren. Viele hatten auch von der Vertreibung
und Beraubung der jidischen Bevolkerung profitiert. Nun
war der Krieg vorbei und verloren, aber jetzt wollten sie
wieder nicht hinschauen, sich nicht erinnern oder nicht so
genau wissen, was damals passiert war. Stattdessen ging der
Blick nur nach vorn. Wer wollte schon an den Holocaust
erinnert werden, dieses dunkelste Kapitel der Nazizeit, das
mit Scham belegt war. Jeder war mit sich selbst beschiftigt.
Schlieflich war es fur die meisten auch nicht leicht gewesen,
sie wurden ausgebombt, hatten Familienmitglieder im Krieg
verloren oder ihre Heimat verlassen mussen. Jetzt wollte

25



man vorankommen, wieder aufbauen, Anteil am Wohlstand
haben.

Lotte Paepcke war eine genaue Beobachterin, sie kannte
diese Haltung, denn sie war ja auch nach dem Krieg in
Deutschland geblieben. Sie hat viele Gespriache und Reak-
tionen solcher Art erlebt und darunter gelitten. Intensiv hat
sie sich mit der heillos missgliickten Art und Weise ausein-
andergesetzt, wie die nicht jiidischen Deutschen nach dem
Krieg auf die Begegnung mit iiberlebenden jiidischen Mit-
birgern reagierten, wie sie die Griueltaten der Nazis mit
dem eigenen erlittenen Leid verglichen und damit kleinre-
deten. Wie sie eigene Schuld ausblendeten. An diese deut-
schen Mitbiirgerinnen und Mitburger, die vor Kurzem noch
mehrheitlich ihre Verfolger gewesen waren, richtet sie ihren
literarischen Erstling Unter einem fremden Stern. Fir ihre
Nachkriegserfahrungen wihlte Lotte Paepcke ein anderes
Genre: vor allem Beitrige fir Zeitschriften und das Radio,
wovon noch die Rede sein wird.

Das Uberleben in der Mischehe im NS-Staat ist jeden-
falls das zentrale Thema dieser ersten Publikation von Lotte
Paepcke. Davon mdéchte sie ihren Leserinnen und Lesern
erzihlen. Der Buchtitel Unter einem fremden Stern wurde
in einer spiteren Ausgabe voriibergehend gedndert in: Ich
wurde vergessen. Bericht einer [Jiidin, die das Dritte Reich iiber-
lebte” Das mag eine Verlagsentscheidung gewesen sein,
ein blofRer »Bericht« ist dieses Buch jedenfalls nicht. »Ich
wurde vergessen« weist auf das gemeinschaftliche Los der
brutalen Ermordung hin, das den Juden unter Hitler zuge-
dacht war. Und auf das spezielle Schicksal der Autorin, die
in ihrer Ehe mit dem protestantischen Mann das Nazi-
regime Uberleben konnte. Dabei stand ihr Leben gegen
Kriegsende trotzdem auf der Kippe, denn die Mischehe
bot spitestens ab Ende 1944 keinen Schutz mehr. Ohne die

26

Flucht in die Illegalitit und ohne einige loyale Freundinnen
und Freunde und hilfsbereite Fremde, die das Risiko auf
sich nahmen, einer Jidin zu helfen und sie zu verstecken,
hatte sie nicht tberlebt.

Was heiBt hier privilegiert?

Lotte und Ernst August Paepcke hatten sich also entschlos-
sen, in Deutschland dem ungewissen Schicksal entgegenzu-
sehen. Immerhin war Ernst August Paepcke in Freiburg in
der pharmazeutischen Industrie in Lohn und Brot. Die ba-
dische Stadt schien zu der Zeit als Wohnort wohl noch ver-
hiltnismifig sicher, hier waren die jidischen Burger — etwa
ein Prozent der Bevolkerung im Jahr 1933 — gut integriert.”*
Das zeigt auch die vergleichsweise hohe Zahl an Mischehen
in Freiburg im selben Jahr von insgesamt 144. Im Frihjahr
1935 kam Peter zur Welt, der erste Sohn der Paepckes.
Judisch-christliche Mischehen waren in Deutschland
vor 1933 nicht uniblich.”® Anfang der 1930er-Jahre lebten
etwa 35000 Mitglieder jidischer Gemeinden in Mische-
hen im Deutschen Reich, Giberwiegend Paare mit jiidischen
Eheminnern. Der Status der jiidisch-christlichen Mischehe
anderte sich grundlegend, als die Nationalsozialisten an die
Macht kamen und der schon linger girende antisemitische
Rassenwahn legalisiert wurde. Jetzt wurden die Juden von
Staats wegen als Rasse definiert und zu Menschen minde-
ren Rechts gemacht. Das besiegelten die im September 1935
erlassenen Nurnberger Gesetze. Sie beendeten die seit 1871
geltende Gleichstellung jidischer Mitmenschen im Deut-
schen Reich. Eines dieser Niirnberger Gesetze war das soge-
nannte »Blutschutzgesetz«, das die Ehe sowie den aufierehe-
lichen Geschlechtsverkehr zwischen Juden und »Ariern«

27



(»Deutschbliitigen«) verbot. Verstofle gegen dieses Gesetz
galten als »Rassenschande« und wurden mit Gefingnis oder
Zuchthaus bestraft.

Nicht von dem Gesetz betroffen waren jidisch-christli-
che Ehen, die bereits vor September 1935 geschlossen wor-
den waren. Das hatte taktische Griinde — die »arischen«
Familienmitglieder sollten nicht beunruhigt werden. So
blieben Lotte und Ernst August Paepcke mit ihrem kleinen
Sohn bis 1938 in Freiburg wohl von groflerem Unheil ver-
schont. Natiirlich nahm der Antisemitismus, der vom Staat
verordnet wurde, in Freiburg in diesen Jahren ebenfalls zu
und wurde fiir die jidische Bevolkerung hochst bedrohlich.
Was ab 1933 mit ihren Eltern, insbesondere mit ihrem Vater
passierte, beschrieb Lotte Paepcke aber erst viel spiter in
Ein kleiner Hindler, der mein Vater war. Ihr Erstling Unter
einem fremden Stern, der erst 1938 einsetzt, blendet diese fri-
hen Jahre ganz aus.

Jedenfalls waren die jidischen Partnerinnen oder Part-
ner in Mischehen zunichst vor der direkten Bedrohung
geschiitzt. Die seit 1938 hochgedrehte Spirale antijidischer
Mafinahmen traf aber auch diese Paare. Dazu gehérte die
Einfithrung einer eigenen Kennkarte fiir jidisch definierte
Menschen. Dieser Pass trug einen finf Zentimeter grofien
roten J-Stempel und hinter dem Vornamen einen Namens-
zusatz — »Sara« bei Frauen, »Israel« bei Minnern. Damit
wurden auch Menschen jidischer Herkunft 6ffentlich stig-
matisiert, die christlich getauft oder religionslos waren. Die
judische Kennkarte wurde ab 1. Januar 1939 obligatorisch
und musste bei jedem Behordengang unverlangt vorgezeigt
werden.

Gleichzeitig hatte sich die NSDAP ein perfides Sys-
tem ausgedacht, wer bis zu welchem Grad als judisch gel-
ten sollte. Es hatte nichts damit zu tun, ob die Menschen

28

e TR A
p— L
caugre AT, IRGAALRA

Kennkarte Lotte Paepcke.
Foto: Stadtarchiv Freiburg, K 1/83 M 7093-303

judischen Gemeinden angehorten, ob sie sich mit dem
Judentum identifizierten oder tiberhaupt religiés waren. Es
zihlte allein die Herkunft, die Gesetze waren rein biologis-
tisch-rassistisch angelegt. Die Absicht hinter der Einstufung
in »Voll-«, »Halb-« und »Vierteljuden« war, das vorgeblich
wertvolle »deutsche Blut« vom rassevergifteten »jiidischen
Blut« reinzuhalten. Der kleine Sohn der Paepckes war wie
sein Vater protestantisch getauft, wurde aber in der Logik
des Rassengesetzes automatisch zum »Mischling ersten
Grades« beziehungsweise »Halbjuden«. Victor Klemperer,
dessen Tagebticher ab Mitte der 199oer-Jahren verdffent-
licht wurden und grofle Aufmerksamkeit erreichten, war
schon frih zum Protestantismus konvertiert, wurde aber
als sogenannter »Geltungsjude« rechtlich den »Volljuden«
gleichgestellt. Er und seine nicht jidische Frau tberlebten

29



unter sehr schwierigen Bedingungen. Sogenannte »Viertel-
judeng, also Menschen mit einem jiidischen Grofelternteil,
erlebten vergleichsweise milde, dennoch massive Sanktio-
nen, vor allem Bildungs- und Berufsbeschrinkungen.

Kurz nach dem Novemberpogrom von 1938 wurden die
Mischehen in verschiedene gesetzlich verankerte Kate-
gorien eingestuft: War der Ehemann judisch, wie in der
Mischehe von Victor Klemperer, oder wurden die gemein-
samen Kinder jidisch erzogen, war die Ehe »nichtprivile-
giert«. Diese Zuordnung hatte fiir die betroffenen Ehen
in den folgenden Jahren schwerwiegende Folgen. Im Ver-
gleich dazu hatten die »privilegierten Mischehen« grofle
Vorteile. Voraussetzung war, dass der Ehemann »Arier« und
die Ehefrau jidisch war. Wenn es Kinder gab, mussten sie
christlich beziehungsweise nicht religiés erzogen werden. In
diese Kategorie fielen Ernst August und Lotte Paepcke. Die
»privilegierten« deutsch-jidischen Ehepaare durften zum
Beispiel in ihren Wohnungen bleiben und wurden nicht in
Gettos verbracht, die Versorgung mit Lebensmitteln war
leichter, sie wurden nicht enteignet und waren lange nicht
von Deportationen bedroht. Als den Juden ab 19. Septem-
ber 1941 das Tragen des Judensterns befohlen wurde, war die
judische Frau in der »privilegierten Mischehe« von dieser
entwiirdigenden Mafinahme ausgenommen. So konnte sie
sich unerkannt bewegen und weiterhin in vielen Geschif-
ten einkaufen, sofern sie dort nicht als Jidin erkannt und
zuriickgewiesen wurde.

30

»Das Kleid der Ausgesondertheit«:
stigmatisiert und sozial isoliert

Auch wenn die Mischehe der jidischen Partnerin oder dem
Partner das Uberleben sichern konnte: Die zwolf langen
Jahre des »Tausendjihrigen Reichs« bedeuteten fiir die Ehe-
leute eine Vielzahl von Demiitigungen und Anfeindungen,
gegen Ende auch unmittelbare Gefahr fur Leib und Le-
ben fir die judischen Partner und teilweise ebenso fiir die
»deutschbliitigen« Ehepartner. All das vermittelt Unter einem
Jfremden Stern in eindringlichen Schilderungen und Bildern.
Die Autorin fiihrt ihre Leserschaft schrittweise in ihre Aus-
nahmesituation im NS-Regime ein. Zunichst werden wir
mitgenommen ins sichsische Leipzig, wo Ernst August
Paepcke — nach Bielefeld und Kéln — eine neue Stelle antritt.
Es sind die letzten Kriegsjahre, die Alliierten bombardie-
ren langst deutsche Stidte. Der erneute berufliche Wechsel
birgt mit der obligatorischen Ummeldung bei den Behorden
wieder Gefahren. Der kleine Sohn ist voribergehend in
Lottes suddeutscher Heimat untergebracht, doch das muss
verschwiegen werden, denn »kinderlose Mischehen waren
schlechter gestellt« (21). Verschweigen wird Lotte bei der
Anmeldung in der Pension auch, dass sie Judin ist, »denn
dem Gesetz nach durfte kein Hotel, keine Pension mich auf-
nehmen« (28). Sie verbirgt vor der Wirtin ihren Zwangsvor-
namen Sara, was gefdhrlich ist und bei Entdeckung zu Haft
und Konzentrationslager fithren kann. Also bleibt die junge
Frau tagstber allein in dem angemieteten Zimmer, einzig
bemiiht, unauffillig zu bleiben. Erst am Abend kommt ihr
Mann wieder von der Arbeit zurtick. Sie lebt in stindiger
Angst vor Entlarvung, die langen Tage im Pensionszimmer
sind schwer zu ertragen: »Ihre Stunden waren wie drohende
Masken, und in ihrer Stille steckte lauernd der Feind« (20).

31



Die Angst frisst sich in ihr Leben, alles kann schliefllich die

Inhaftierung ankiindigen: Vorladungen und Behérdenginge,
aber auch Schritte im Haus oder das Klingeln des Postboten.
Hinzu kommt die entwiirdigende Erfahrung, von den an-
deren als minderwertig, aussitzig, als »unvermeidliches Un-
kraut, eine Schande fiir die Volksgemeinschaft« betrachtet
zu werden (22):

Mehr noch als fremde Verachtung dchtet es, den eigenen
Stolz mit eigenen Héinden erwiirgen zu missen! Wie
demitig dankbar sammelt man freundliche Blicke, wel-
che Erleichterung des Lebens, wenn die arische Rasse
das fremde Blut nicht ahnt! (23)

Das Gefiihl, von allen ausgegrenzt und sich selbst immer
fremder zu werden, ergreift Besitz von ihr. Das »Kleid der
Ausgesondertheit« wird ihr zur zweiten Haut, und die be-
klemmende Erkenntnis steigt auf, es nie wieder loszuwerden:
»Immer besser lernte ich in jenen Jahren, dies Kleid zu tra-
gen, bis es mir wie auf den Leib geschnitten zu sein schien;
und langsam merkte ich, dass ich es nie mehr wiirde ablegen
kénnen (30).

Wir erfahren auch, was die soziale Achtung fir den
Ehemann bedeutet, wenn wir lesen, dass immer mehr
Freunde und Bekannte den Kontakt zu ihm abbrechen. In
der Unsprache der Nazis war Ernst August Papecke ein
»judisch Versippter«. Hitte der Literaturhistoriker nicht
in der Industrie eine Stelle gefunden, sondern wire als
Staatsbeamter oder Verlagsmitarbeiter titig gewesen, wire
er lingst entlassen worden. Doch so kann er die Existenz
der Familie sichern und sein berufliches Umfeld erhalten.
Aber privat folgt eine Enttduschung auf die andere: »Kleine
Briefe kamen mit der Post, und sie lauteten alle dhnlich:

32

>Leider konnen wir Sie nicht mehr bei uns sehen, der beson-
deren Umstinde wegen, unter denen Sie lebens, so schrieb
ein Universititsprofessor an Ernst« (30). Hinzu kommt, dass
er tiglich Hasstiraden gegen Juden im Radio, in der Zeitung,
auf Anschligen tberall in der Stadt hort und liest. So wird
auch die Ehre seiner jidischen Frau mit Fiflen getreten.
Das ist schwer zu ertragen, denn die gesellschaftliche Aner-
kennung der Ehepartnerin ist fiir das eigene Selbstwert-
gefiihl durchaus wichtig, analysiert die Autorin:

Ein Mann will seine Frau geachtet wissen. Ihre Aner-
kennung durch die Umwelt bestitigt ihn selbst. Vor aller
Menschen Angesicht ist die Erwihlte ein leibhaftiges Ja
zu seinem Dasein. Sie ist die Liebe, ist die Achtung, und
alle wissen nun: er ist wert. Der Mann einer jidischen
Frau aber war mit ihr verfemt. (32)

Diese Schmach muss er aushalten, »denn auf dem Fuflbreit
Boden, den er hielt, stand sein und seiner Familie Leben«
(31). So stemmt er sich Tag fiir Tag gegen das geltende staat-
liche Gesetz, holt seine jidische Frau »aus dem Schmutz«
und erschaftt fiir sie beide ein eigenes Recht, das stark genug
ist, »das Sagen und Schreiben der andern zu Unrecht zu ma-
chen« (32). Die Aufgabe seiner Frau wiederum ist es, die so-
ziale Achtung, die er erleidet, wiedergutzumachen. Sie muss
ihm Bestitigung, Zuwendung, Nihe geben. Auch dieser Part,
das ahnt man, ist fir die selbst in weit groferem Mafle ge-
schmihte und ausgegrenzte jidische Frau nicht immer leicht.
Zumal ihre soziale Isolierung mit jeder neuen antijiidischen
Mafinahme weiter voranschreitet und sie in immer grofiere
Abhingigkeit von ihrem Mann gerit. Ab 1938 war den Juden
der Zutritt zu Restaurants, Hotels, Geschiften, aber auch ins
Theater, Konzert und Museum verboten. Je nach antisemiti-

33



scher Einstellung der jeweiligen Besitzer oder Betreiber auch
schon frither. Offentliche Verkehrsmittel waren — regional
unterschiedlich — nur eingeschrankt benutzbar oder ginzlich
verboten. Durch Willkiirmafinahmen ortlicher Behorden
konnte es jederzeit passieren, dass die Mischehe-Privilegien
ignoriert wurden. Aus all diesen Grinden zogen sich jidi-
sche Frauen in Mischehen zunehmend aus dem offentlichen
Leben zuriick. Lotte Paepcke formuliert es so: Die judische
Frau »war ein Wesen, das nicht sein sollte«:

Auch nicht der letzte Platz unter den Menschen sollte ihr
gehoren: sie besaf keinen Ort mehr. Die Welt der andern
war entrickt, es gab keinen Zugang mehr zu ihr. Kein
Laut drang von dort mehr zu der Einsamen, und ihre
Stimme wurde dort nicht mehr gehért. In verschlossenen
Silen rauschten die Konzerte der andern, in versperr-
ten Theatern rollten ihre Dramen ab. Sie tranken ihren
Kaffee hinter den groflen Glasfenstern der Restaurants,
auf denen stand: »Juden der Zutritt verboten«. Und die
Frau sah den beweglichen Riicken des Nachmittagsgei-
gers sich geschmeidig biegen zu seinem unhorbaren Spiel.
Kleider und Schmuck glinzten in unzuginglichen Liden,
und die Affen in dem fiir Juden verbotenen Zoo traten
nur fur die zugelassenen Besucher auf. (32—33)

Sympathisch sein um jeden Preis

Nach dem Umzug in eine eigene Wohnung lisst sich der
Mischehe-Status nicht mehr verbergen. Bevor der zustin-
dige Blockleiter die Nachricht im neuen Wohngebiet ver-
breiten kann, bemiiht sich Lotte noch sehr darum, keinerlei
»Anstof und Auftallen« zu erregen.

34

Ich putzte mit hochster Beflissenheit Treppen und Ginge
wieder rein und grifite alle die fremden Leute in freundli-
cher, sympathieheischender Weise. Da war er wieder tiber
mir, der Fluch, der auf allen Verfolgten lastete: um Wohl-
wollen betteln zu miissen. [...] Die Waffe des ausgestofie-
nen Menschen war, sympathisch zu sein um jeden Preis, —
auch um den Preis der Achtung vor sich selbst. (43—44)

Mit dem unmittelbaren Wohnungsnachbarn, einem Bankbe-
amten mit Frau, hat das Paar Glick, er ist ein mutiger Geg-
ner des Naziregimes und steht ihnen bei. Seine Hitler-treue
Frau, ansonsten gutmiitig, hilt er in Schach. Die tbrigen
Hausbewohner reagieren dagegen reserviert: Sie beobachten
»mit verstohlener Neugier diese Jidin, diese im Geheimen
Andersfarbige, die da die Treppe kehrte, Einkdufe machte
und mide war wie alle Hausfrauen« (47). Was Lotte erst spi-
ter erfihrt, ist ihre Bespitzelung im Auftrag der Polizei: »Die
Freundschaftsdame, die den Spitzeldienst Gbernahm, hatte
Weisung, darauf zu achten, ob die Jidin sich anstindig be-
nehme, ob sie bei den Nachbarn keinen Anstof errege und
mit wem sie verkehre« (44—45).

Die nichste Herausforderung ist, den kleinen Sohn, der
endlich wieder bei ihnen leben kann, bei der Volksschule
anzumelden. Der Direktor ist Nazi und Ordenstriger, kann
die Aufnahme des »Mischlings« aber nicht verhindern. Laut
Gesetz wiren dem kleinen Peter nur weiterfithrende Schu-
len versperrt gewesen. Fortan wird er »in deutsche Zucht«
genommen (47). Das resultiert in eine der wohl bittersten
Erfahrungen, die Lotte als Mutter machen muss:

Und Peter lernte, dass der Fiihrer keine Nacht mehr schlief
aus Sorge um das Volk, und dass man die Juden schlagen
muss, wo man sie trifft. Dies riet er uns auch eines Abends

35



beim Abendessen. Das Blut stieg mir zu Kopf uber die
Ungeheuerlichkeit des Augenblicks, und weil ich ihm
jetzt nicht sagen konnte: »Hier vor dir sitzt so ein Jude.
Deine Mutter ist es!l« Aber das Kind war damals noch
so kindlich und naiv und redete so offenherzig tber alles,
was es wusste, dass wir es nicht wagten, ihm die Wahrheit
zu sagen. [...] Eine schwere Scham erfiillte mich. (47—48)

Diese Scham muss Lotte ertragen, auch wenn sie vor dem
Kind und vor aller Welt am liebsten reinen Tisch gemacht
hitte. Aber sie weif3, dass sie damit ihr Leben aufs Spiel setzt.
Und so bleibt ihr nichts tibrig, als die Unwahrhaftigkeit und
die geheuchelte Freundlichkeit, die das Leben wie ein Ge-
schwiir oder ein Bazillus krank machen und die Beziehung
zum eigenen Kind vergiften, weiter zu ertragen.

Requiescant in pace

Die Mischehe war im Nationalsozialismus enormen Belas-
tungen unterworfen, ihr Gelingen gegen alle Widerstinde
eine grofle Anstrengung. Jede antijidische Mafinahme ver-
schirfte die soziale Isolation und Achtung auch der Misch-
ehen-Paare. Viele dieser Ehen hielten dem Druck nicht
stand, es kam zu Selbstmorden, oft auch aus Riicksichtnah-
me, wenn der jidische Partner die Familie vor den Belas-
tungen einer Mischehe schiitzen wollte. Eine grofle Zahl an
Ehen wurde geschieden, was fiir die jidischen Partnerinnen
oder Partner das Todesurteil bedeuten konnte.

Lotte Paepckes Unter einem fremden Stern erinnert nicht
ausschliefflich an das eigene Schicksal. Zwei weitere Fille
von Mischehen stellt sie uns vor Augen, beide ebenfalls mit
»arischem« Ehemann. Die erste verlduft vergleichsweise

36

glimpflich: Da wird der Mann, von der Autorin als Aben-
teurer und Raubritter in Uniform charakterisiert, aufgrund
der Ehe beruflich degradiert, verliert die Selbstachtung und —
pikantes Detail — die Manneskraft, schreckt jedoch mit
Rucksicht auf die Kinder vor der vom Regime erwiinschten
Konsequenz zuriick: Es kommt »zu keiner Scheidung, aber
als das Schiff gliicklich in die Zeit wiederhergestellter Ruhe
hintibergerettet war, hatte es doch lebenslinglich Schaden
genommenc (39). Trotz »guten Endes« macht uns die Auto-
rin darauf aufmerksam, dass das Ende der Naziherrschaft
nicht zwangsliufig bedeutete, dass danach alles wieder gut
war; diese bittere Erkenntnis gilt auch fiir sie selbst, wie wir
noch sehen werden.

Die zweite Mischehe, von der wir erfahren, nimmt ein
furchtbares Ende. Was die Autorin hier tiber viele Buchseiten
schildert, geht unmittelbar ans Herz. Umso mehr, als Lotte
Paepcke hier von ihrer »einzigen Freundin« berichtet, Lilli
Jahn, ihrer Cousine (die eigentlich die Cousine ihrer Mutter
Olga war). Lilli und Lotte verbanden nicht nur die akademi-
sche Bildung, ihr Interesse an Kultur, Literatur und Musik,
sondern auch die gemeinsame Erfahrung der Ehe mit einem
Nichtjuden. Lilli war zehn Jahre ilter als Lotte, Arztin und
seit 1926 mit Ernst Jahn verheiratet, einem protestantischen
Arzt. Sie hatten fiinf Kinder, alle waren evangelisch getauft.
In ihrem Buch beschreibt Lotte Papecke das ungleiche Paar
Lilli und Ernst ausfiihrlich: sie als eine lebensfrohe, warm-
herzige, tiichtige Frau mit unversiegbarer und »einfithlender
Liebe« zu ithrem Mann. Er dagegen ist »in unauthérlicher
innerer Spannung um Klirung und Ordnung geistiger Wirr-
sal bemiiht, ohne ihrer wirklich Herr werden zu kénnen« (67).
Das Paar erlebt, wie alle Mischehen, nach 1933 eine zuneh-
mende Isolierung: Freunde wenden sich ab, zuletzt verab-
schiedet sich auch der Pfarrer. Lilli darf ihren Beruf nicht

37



mehr ausiiben, die Situation in dem kleinen Dorf, in dem
die Arztfamilie lebt, ist bedriickend, Lilli verlisst kaum noch
das Haus. In diesem Fall hilt der Mann dem sozialen Druck
und der Achtung nicht stand. Da gibt es eine junge Aushilfs-
drztin, die dem uberlasteten Arzt zur Hand geht, ihn auch
ins Theater und Konzert begleitet und ihm damit den Weg
zurlck in die Gesellschaft erméglicht. Sie wird zur Gelieb-
ten, dann zur neuen Ehefrau: »so tat der Doktor Schritt um
Schritt, bis er aus seiner Ehe herausgetreten und in eine neue,
vom Staat anerkannte, von der Offentlichkeit gebilligte und
allen Vorschriften entsprechende Ehe eingetreten war« (71).
Lilli muss mit den Kindern aus dem Haus ausziehen und
bezieht eine Stadtwohnung, wird wegen einer Formsache
denunziert und von der Gestapo einbestellt. Schlieflich wird
sie verhaftet, kommt in ein Arbeitserziehungslager und muss
unter elenden Bedingungen viele Monate arbeiten. Die Kin-
der kénnen nur noch brieflich Kontakt halten, Besuche sind
nicht erlaubt. Nur ein einziges Mal wird die ilteste Toch-
ter fir wenige Minuten zu der durch die Haftbedingungen
gezeichneten Mutter gelassen.

Der grofite Teil des sehr umfangreichen, herzzerreifen-
den Briefwechsels zwischen den Kindern und ihrer Mut-
ter ist in dem Buch »Mein verwundetes Herz«. Das Leben
der Lilli Jahn 19oo—r1944 nachzulesen, das 2002 erschien.?
Die Briefe sind von Martin Doerry, dem Herausgeber (und
zugleich Enkel Lillis), durch sorgfiltige Recherchen, Erin-
nerungen der Familie und weitere Dokumente ergénzt wor-
den und stellen ein erschiitterndes Zeitbild dar, das in viele
Sprachen tbersetzt wurde.

Lilli kehrt nicht mehr zu ihren Kindern zurtick. Im Mirz
1944 wird sie nach Auschwitz transportiert, im Juni kommt
von dort die Nachricht ihres Todes. So heif’t es in Unfer
einem fremden Stern:

38

Lange noch warteten sie bang und geduldig, die vier
Midchen und der Sohn. Denn die Mutter hatte fir das
Vergehen, sich nicht als »Sara« eingetragen zu haben,
sechs Monate Gefingnis bekommen, und danach
durften sie auf ein Wiedersehen hoffen. Aber als die
Zeit um war, war es mit der Hoffnung vorbei. Denn
Lilli wurde abtransportiert in das Konzentrationslager
Auschwitz, und es kam von ihr niemals mehr eine Kunde.
Auch ihre Asche kam nicht. Denn es wurde den Kindern
auf ihre Bitte geantwortet, dass Asche von Juden nicht
herausgegeben werde. (72)

Die Schilderungen der Autorin sind auch hier, angesichts
der engen Freundschaft der beiden Frauen bemerkens-
wert, lakonisch und niichtern. Lotte Paepcke selbst stand
in brieflichem Kontakt zu Lilli, einige dieser Briefe sind im
Buch »Mein verwundetes Herz« nachzulesen. Lotte erfuhr
wohl, wie Martin Doerry vermutet, als Erste von der ein-
seitigen Entfremdung in Lillis Ehe, und sie war ihr vor der
Inhaftierung eine wichtige Stiitze.”” In ihrem Buch bemiht
sich Lotte Paepcke, die spezifischen Umstinde und die Dy-
namik dieser katastrophalen Entwicklung nachzuvollzie-
hen und die charakterlichen Eigenheiten des Ehemanns zu
zeichnen, statt ihn kurz und knapp zu verurteilen. Auch hier
beweist die Autorin psychologisches Gespir und die Fahig-
keit zur Distanzierung. Und so lernen wir aus ihren Schil-
derungen von Mischehe-Schicksalen nach 1933 — inklusive
ihres eigenen —, dass hinter diesem bewusst nivellierenden
Begriff individuell hochst unterschiedlich erlebte und erlit-
tene Schicksale stehen. Verallgemeinerungen lassen sich auf
der zwischenmenschlichen Ebene nicht treffen. Immer ist es
individuelles Schicksal, individuelle Schuld. Davon war die

Autorin tiberzeugt. Ebenso differenziert und immer auf den

39



individuellen Menschen bezogen betrachtete sie auch die
deutsche Nachkriegsgesellschaft und das Thema der Wie-
dergutmachung, wie wir sehen werden.

Ihrer Trauer um die Freundin und alle, die Opfer des
Holocaust waren, gab Lotte Paepcke dann noch in einer
abschlieffenden Passage Raum. Sie ist duflerst verknappt,
die Brutalitit und Entmenschlichung der Massentétungen
klingen nur an:

Man schreibt es sonst in schoén geschwungener Schrift
auf sorgsam aufgestellte Grabsteine. Doch hier weify man
nicht, womit und wohin man es schreiben soll. So stehe
es hier fiir Lilli und fiir alle die vielen Tausende, die keine
Stitte bekamen fiir ihren Tod: das »Requiescant in pace«

[ruhet in Frieden]. (72)

Lotte Paepcke gibt in ihrem Werk sonst nur wenig iber er-
mordete Familienmitglieder preis. Neben Lilli ist es nur ihre
Grofimutter Helene Nordlinger in Stuttgart, die sie liebevoll
und mit viel Respekt portritiert. Nach der Vertreibung all
ihrer Kinder und Enkel ins Exil lebte diese nach mehreren
Zwangsumziigen in einem beengten Gettohaus. Im Oktober
1941 wurde den Juden in Deutschland die Ausreise verbo-
ten, schon im Jahr davor begann in Stidwestdeutschland die
Deportation der jiidischen Bevolkerung in das franzosische
Lager Gurs. Im Herbst 1941 starteten dann die systemati-
schen Deportationen in die Massenvernichtungslager. Vor
ihrem eigenen Abtransport schrieb Grofimutter Helene
noch einmal an Lotte, »die einzige ihrer Familie, die noch
lebend in Deutschland war« (44). Sie wollte sich von ihr ger-
ne personlich verabschieden, das lief} sich aus dem Brief he-
rauslesen. Doch die Enkelin wagte es nicht, von Leipzig aus
einen Abschiedsbesuch zu unternehmen. Bahnfahrten ohne

40

Sondergenehmigung waren ihr verboten, mit ihrer jidischen
Kennkarte wire sie nicht weit gekommen, und ihr Mann
furchtete um ihr Leben. Sie war machtlos und fuhlte sich

dennoch schuldig.

Die alte Grofimama verstand den neuen Tod nicht. Sie
ging ihm ahnungslos entgegen. Ich hitte sie lehren mus-
sen, wie man heutzutage stirbt, aber ich hatte die Kraft
nicht, diesen Abschied zu bestehen. Ich war zu schwach,
das anzunehmen, was die Menschen schicken. Und so
lieR ich sie gehen und habe sie nie mehr gesehen. (48)

Zwangsarbeit in Leipzig
und Flucht nach Freiburg

Bis Mirz 1943 waren die Deportationen in den Osten ab-
geschlossen, jetzt gerieten auch die Juden, die in Mischehen
lebten, kollektiv ins Visier. Nachdem zuvor tberwiegend
die jidischen Minner zu Zwangsarbeit herangezogen und
teilweise auch deportiert worden waren, betraf es jetzt die
judischen Frauen in den privilegierten Mischehen. Lotte
Paepcke wurde im November 1943 zur Zwangsarbeit in einer
der vielen Pelzfabriken im Viertel Leipziger Briihl verpflich-
tet.”® Sie arbeitet in einer rein jiidischen Abteilung, simtliche
Frauen wie auch der jidische Abteilungsleiter sind Misch-
ehepartner. Thr Arbeitsort ist eine der vielen Pelzfabriken,
die im Leipziger Briihl ihren Sitz haben: Leipzig war neben
London und New York tiber Jahrhunderte die weltweit fith-
rende Hochburg des Pelzhandels — erst der Krieg machte
dem ein Ende. Die Autorin zeichnet dieses alte Pelzhandels-
zentrum, seine Straflenziige mit den Speichern und Keller-
gewolben der Handelshiuser und den Innenhéfen, in denen

41



sich tiberall »die Felle aus Kanada und Alaska, aus Rufiland
und Tibet« tiirmen (64), so lebendig und poetisch, dass man
die Gertche und Gerdusche dieser versunkenen Welt zu er-
leben glaubt. Und sie schildert das Leipziger Briihl als einen
Bereich, in dem »Antisemitismus kaum zu finden« war (65).
Denn hier seien bis vor Kurzem tiberwiegend jidische Kauf-
leute, Kiirschner, Mitarbeiter titig gewesen, deren Platz ihre
Nachfolger geflissentlich hielten, »bis zu ihrer erwarteten
Rickkehr«. Die »Gesten und Bewegungen der vormaligen
judischen Eigentlimer« hitten sich so auf alle tbertragen,
»dass noch jetzt ihre Ebenbilder zu sehen waren, nachdem
die Vorbilder schon lingst in alle Winde zerstreut oder tot
waren« (65). In dieser gespenstischen Atmosphire schuftet
die judische Abteilung um ihr Leben.

Die Frauen sortieren Felle und schneiden sie auseinan-
der, dabei erzihlen sie sich von ihren Noten. Die wohltu-
ende menschliche Gemeinschaft, die Lotte hier erlebt, ist
nicht nur eine Schicksalsgemeinschaft. Sie fufdt auch — so
schreibt sie — auf dem »Familienverband«, den Juden in der
Diaspora fast immer bildeten. »Die jahrtausendealte Not
ist ihre gemeinsame Ahne, und sie lassen einander nicht im
Stich« (61). Der Arbeitseinsatz geht auch nach der Bombar-
dierung im ausgebrannten Firmengebdude weiter, jetzt muss
die Abteilung schweren Schutt schaufeln. Es ist mitten im
Winter, und Kilte, Wind, Hunger, Angst und die schwere
Arbeit setzen ihnen zu. Aber sie wissen, dass sie sich hier
halten miissen, um zu tiberleben.

Das eigene Zuhause der Paepckes wird durch die Bom-
bardierung ebenfalls aufgerissen und schwer beschidigt, der
Schnee weht herein und legt sich auf die zertriimmerten
Mobel, die Fensterhohlen miissen mithsam mit Kartons
abgedichtet werden, der Ofen ist zerstort. Der kleine Sohn
ist lingst wieder in der badischen Heimat in Sicherheit

42

gebracht. In den Nichten sitzt das Paar jetzt bei Luftalarm
lange Stunden im Keller — nicht im Luftschutzkeller, zu
dem Juden keinen Zutritt haben, sondern im Kohlenkeller.
Noch im Winter erkrankt Lotte schwer, erst an einer Lun-
genentzindung, dann an einer langwierigen Herzmuskel-
entziindung. Durch den Beistand eines nicht jidischen Arz-
tes, der sich Uber die Bestimmungen hinwegsetzt, wird sie
behandelt. Eine ebenfalls nicht jiidische Arztin stellt ihr ein
Attest fiirs Arbeitsamt aus, damit sie Leipzig in Richtung
alte Heimat verlassen kann. Dort hofft sie Ruhe und Pflege
zu finden. Es ist eine Flucht in die Illegalitit, die Gestapo
wird nicht informiert. Die Bahnfahrt, bei der Lotte und ihr
Mann durch Zufall im Sonderabteil eines gesprichigen und
ahnungslosen Kriminalbeamten zu sitzen kommen, gerit
zum unfreiwilligen Husarenstiick:

Wir sollten uns nicht dngstigen, meinte er fursorglich,
wenn er vielleicht einige Personen als Verhaftete mit
zurlickbrichte, weil sie keine Ausweise hitten oder sonst
etwas nicht in Ordnung sei. Sie wiirden bei der nichsten
Station ausgeladen. Wir beruhigten ihn, das mache uns
nichts aus ... Es war selbstverstindlich, dass er nicht so
unhéflich war, uns zu kontrollieren. (82—83)

In Leipzig steht bald darauf tatsichlich die Gestapo vor der
Tir, um Lotte abzuholen, aber vergeblich. Die Nachbarn
halten dicht, sie verraten ihren neuen Aufenthaltsort nicht
(47). Auch nicht, als Ernst Paepcke als »jidisch Versippter«
zu einem Sonderkommando der Organisation Todt abgeholt
werden soll (47). Der Krieg geht in die letzte Runde, jeder
wird fir den »Endsieg« oder zumindest fiir die Landesvertei-
digung mobilisiert. Die letzte Repressionsschraube: Ab 1944
werden auch die »arischen« Mischehepartner zu geschlosse-

43



nen Arbeitseinsitzen herangezogen, zusammen mit »Weh-
runwiirdigenc, »jiidischen Mischlingen ersten Grades« sowie
»Zigeunern«. Da helfen auch die Eingaben der Firmen nicht
mebhr, die sich gegen den Verlust der qualifizierten Arbeits-
krifte lange wehren.

Die Zugfahrt endet gliicklich in Freiburg. Dort ange-
kommen und wieder allein, weil ihr Mann zurtck nach
Leipzig fahren muss, taucht Lotte zunichst in Wohnungen
von Freunden unter, die wegen der erwarteten Bomben-
angriffe aus der Stadt geflohen sind. Doch sie ist weiterhin
sehr krank und ohne eigene Lebensmittelmarken existen-
ziell bedroht. Mutige Freundinnen und Bekannte bewah-
ren sie vor Enttarnung, ihnen hat sie auch zu verdanken,
dass man sie entgegen allen Vorschriften im katholischen
Vinzentius-Krankenhaus aufnimmt. Monatelang wird
sie dort gepflegt, keiner fragt sie nach ihrer Konfession.
Als das Krankenhaus bei der Bombardierung Freiburgs am
27. November 1944 zerstort wird, Uberlebt sie unverletzt.
Wieder konnen Freunde helfend eingreifen und vermit-
teln. So wird sie ebenso wie ihr Sohn Peter im Kloster der
Herz-Jesu-Priester in Stegen bei Freiburg aufgenommen.

Hier ist eine Zwischenbemerkung angebracht: Der
Rektor des Klosters, Pater Heinrich Middendorf, nahm
nicht nur Lotte und Peter Paepcke auf, sondern auch eine
Reihe weiterer Menschen jidischer Herkunft, unter grofler
personlicher Gefahr. Alle konnten tberleben. Diese Zeit
in Stegen, tiber die Pater Middendorf selbst nie 6ffent-
lich sprach, hat nach seinem Tod (1972) sein Ordensbru-
der Bernd Bothe aufgearbeitet.?” Bothe war erst durch
einen Brief von Grete Borgmann auf die wichtige Rolle
Pater Middendorfs aufmerksam gemacht worden. Grete
Borgmann hatte 1944 den Pater nach der Bombardierung
Freiburgs auf die kranke und obdachlose Lotte Paepcke

44

aufmerksam gemacht und mit dieser dann bis Kriegsende
das Zimmer im Kloster geteilt. Bothe setzte sich spiter
zusammen mit Lotte und Dr. Peter Paepcke sowie zwei
weiteren Menschen, die im Stegener Kloster iberlebt
hatten, dafiir ein, dass Pater Middendorf 1994 den Titel
»Gerechter unter den Volkern« der israelischen Gedenk-
stitte Yad Vashem erhielt.*°

Heute lebt in Stegen, wo nach dem Krieg die Gesamt-
schule Kolleg St. Sebastian untergebracht wurde, das An-
denken an Pater Middendorf, aber auch an Lotte Paepcke
weiter (dazu mehr im Schlusskapitel).

Untergetaucht im Kloster Stegen

Im idyllisch gelegenen Kloster lebt Lotte in stindiger Sorge,
denn es finden dort ganz unterschiedliche Menschen Auf-
nahme: Soldaten, Waisenkinder aus dem Ruhrgebiet, auch
viele ausgebombte Freiburger Birgerinnen und Burger, Op-
fer des Luftangriffs vom 27. November 1944. Die wenigen
judischen Flichtlinge, die Pater Middendorf beherbergt,
diirfen nicht erkannt werden, sonst droht Denunziation.
Nachdem sich Lotte von der Krankheit erholt hat, lisst der
Abt sie zur Tarnung in der Klostergirtnerei arbeiten. Der
kleine Sohn ist zusammen mit den Kindern des evakuierten
Waisenhauses auf dem Gelidnde untergebracht. So sind beide
im Kloster in relativer Sicherheit, doch Lotte erlebt gerade
jetzt ihre dunkelsten Tage und Nichte. In Gedanken und
Albtriumen wird sie von den Opfern des Holocaust heimge-
sucht, irrlichtert zwischen Leben und Tod und kann beides
nicht mehr unterscheiden.

45



Denn hier, in diesem Leben, das alle fiir Wirklichkeit
hielten, war nur mein Leib. Meine Seele war bei denen,
deren Schicksal in Wahrheit das meine war: bei meinen
judischen Briidern und Schwestern. In jenen Tagen wur-
den die letzten von ihnen, die noch in Deutschland waren,
die judischen Partner aus Mischehen, wie ich einer war,
abgeholt und nach dem Osten gebracht. Dorthin, wo die
Grofimama in ihren Tod gegangen war [...]. (109)

Sie wird von schweren Schuldgefiihlen geplagt, weil sie selbst
lebt. Doch der Tod, den sie herbeisehnt und der an dieser
Stelle im Buch auch in persona auftritt, weist sie zuriick und
verdammt sie zum Leben. Es sind intensive Passagen von
teils alttestamentlicher Bildhaftigkeit, in denen sie sich mit
ihrer eigenen Bestimmung sowie der jahrhundertealten Ver-
folgung der Juden auseinandersetzt. Die Empfindung von
Schuld teilte Lotte Paepcke mit sehr vielen Uberlebenden
des Holocaust. Dafiir wurde lange nach dem Krieg der Be-
griff der »Uberlebensschuld« geprigt: Diejenigen, die zwar
dem Tod entronnen waren, aber jahrelang unter Entwiirdi-
gung und Entrechtung, Todesingsten und dem Verlust von
Angehorigen gelitten hatten, bezahlten dieses »Gliick« mit
einer anhaltenden Beschidigung ihres weiteren Lebens, die
nicht wiedergutzumachen war.’'

Nur langsam findet Lotte wieder ins Leben zuriick,
wobei ihr die regelmiflige Arbeit in der Girtnerei hilft. Das
Kriegsgeschehen riickt immer niher, im April rollen endlich
franzosische Panzer heran, franzosisches Militir besetzt das
Kloster. Sie ist gerettet. So geht sie zum ersten Mal seit ihrer
Ankunft in Stegen den Fulweg zur Stadt Freiburg in Frei-
heit, und zunichst macht sich Euphorie breit und riickt die
Welt in ein paradiesisches Licht:

46

Und es war, als hitte die abgekehrte Welt sich umge-
wandt und sihe mich auf einmal an. Das Griin auf den
Wiesen war in eine plotzliche Helle gertickt, als sei es
aus einem Hintergrund hervorgebrochen. Die Rinde
der Baumstimme begann silbern zu leuchten, als sei
eine Decke von ihnen abgenommen. Der Weg sprang so
anmutig in seine Kurven, als hitten Ketten seine Bewe-
gungen gehemmt und Ubermitig tanze er jetzt durch
seine Freiheit. Eine Birke am Wegrand tat ihre ganze
Grazie dar, und ihr zartes Gezweig lichelte in solcher
Stfle an sich herab, dass es mich traf wie ein Grufl. Und
der Himmel war nicht mehr fern; er hatte sich in warmer
Vertrautheit seiner Erde zugekehrt, belichtete ihre Wei-
ten, beschattete ihre Griinde, folgte dem Flug der Vigel
und trat in die Kelche der Blumen ein. Es war die Frei-
heit! (127)

Stolperstein Lotte Paepcke und Peter Paepcke
in Stegen, Kolleg St.Sebastian.
Foto: Matthias Grib

47



7. Miirz 2023. Frau Noa-Pink danke ich fiir die Uberlassung des
Manuskripts ihrer Laudatio.

79 Edith Eicker, Pauline Hirt, Filippa Kuhnert, Jette Pache, Nick
Schwarz, Nils Urlaub, Claudius Heitz (Leitung), Ein stiller Held
in dunkler Zeit. Wie P Middendorf 194345 jiidische Menschen in
Stegen vor Verfolgung und Tod bewahrte. Stegen, 2022. Unver-
offentlichtes Ms.; zu Lotte Paepcke S.13-16. Ich danke Herrn
Dr. Claudius Heitz und den Schiilerinnen und Schiilern fiir das
Uberlassen des Textes.

'8 Renate Braunschweig-Ullmann, Lebenslange Auseinander-
setzung mit einem Thema. In: Badische Neueste Nachrichten,
17.11.1989.

181 Josef Werner, Uberlebenszuflucht im Kloster. In: Badische Neu-
este Nachrichten, 28.6.2000.

192 Martin Doerry, Vorwort. In: Lotte Paepcke, Unter einem frem-
den Stern. Geschichte einer deutschen Jiidin. Freiburg im Breisgau:
Herder 2004, S.s.

'8 Horst Kriiger, Eine Judin in Deutschland. Kalenderblatt fiir die
Schriftstellerin Lotte Paepcke zum achtzigsten Geburtstag. In:
Allmende 28/29 (1990): S.206—210, hier S.207-208.

184 Lotte Paepcke, Uber die menschliche Wiirde und das Jude-Sein.
Auseinandersetzung in Briefform. In: Lotte Paepcke, Unter
einem fremden Stern. Moos, Baden-Baden: Elster, 1989, S.125-139,
Zitat S.135. Ersterscheinen dieses offenen Briefs an Jean Améry
in: Frankfurter Hefte 22/X (1967), S. 672—678.

© Corinna Holzer

Gefillt Thnen dieses Buch? Dann empfehlen Sie es
bitte weiter. Mehr tiber den 8 grad verlag finden Sie auf
www.8gradverlag.de und in unserem Newsletter.

Dr. Gisela Hack-Molitor, geboren in der Pfalz und seit vie-
len Jahren in Marbach am Neckar zu Hause, ist Literaturwis-
senschaftlerin, Redakteurin und Lektorin. Thre publizistische
Arbeit konzentriert sich iiberwiegend auf historische Studien,
im Rahmen ihrer freien wissenschaftlichen Tatigkeit fiir die
Universitit Frankfurt hat sie verschiedene Arbeiten zu jidi-
schen Lebenswegen erstellt.



