
Einleitung

Edmund Burke scheint fürs Erste sicher zu sein. Man kann sich nicht
darauf verlassen, aber es gibt berechtigte Hoffnung, dass seine Statue auch
in Zukunft vor dem Trinity College in Dublin stehen wird. Sie soll den
modernen Bilderstürmern nicht zum Opfer fallen. Zumindest dann nicht,
wenn es nach dem Autor geht, der in der Studentenzeitschrift Trinity News
die Frage stellte, welche Statuen rund um die traditionsreiche Universität
gestürzt werden sollten.1 Vielleicht müsse keine von ihnen fallen, schreibt
er, aber es sei nur recht und billig, dies vorher genau zu prüfen. Die Un-
tersuchung bedarf keines Anfangsverdachts. Burkes Statue ist die erste, die
auf diese Weise in den kritischen Blick des Autors gerät.

Burke, 1730 in Dublin geboren und selbst Absolvent des Trinity Col-
lege, hat sich aus Sicht des Autors gleich dreier Vergehen schuldig gemacht,
die sein Monument zum sichtbarsten Symbol des britischen Empire auf
dem Campus machen: Erstens habe er versucht, dem Empire eine mora-
lische Grundierung zu geben; zweitens sei er »the pioneer of the political
philosophy of conservatism« gewesen; und drittens habe er bekannter-
maßen die Französische Revolution abgelehnt.

Nicht jeder wird das für verurteilenswerte Handlungen oder Eigen-
schaften halten. Selbst der Autor des inkriminierenden Artikels glaubt,
hinter den von ihm entdeckten Schattenseiten ein paar Lichtblicke er-
kennen zu können – »a sort of integrity«, wie er es nennt. So sei Burke als
Mitglied des House of Commons dafür eingetreten, Katholiken politische
Rechte zuzugestehen, und habe einen Prozess gegen Warren Hastings an-
gestrengt, den ehemaligen ersten Generalgouverneur von Bengalen. Und
schließlich habe er an ein gerechtes britisches Empire geglaubt – immer
noch eine Ungeheuerlichkeit, aber doch weniger schlimm, als wenn er es
um der Unterdrückung willen befürwortet hätte. Bevor man sich Burkes

7

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Statue zuwende, solle man daher nach lohnenderen Objekten Ausschau
halten.

Interessant an der Argumentation ist vor allem, dass Burke nicht auf-
grund seiner Bedeutung in der Geschichte des politischen Denkens oder
der Geschichte Großbritanniens ein Denkmal verdient, sondern nur, weil
er eben auch ein paar gute Seiten hatte. Gleichwohl führt der Artikel der
Trinity News vor Augen, dass man auch in inquisitorischer Absicht und mit
holzschnittartigen Charakterisierungen ein teilweise zutreffendes Bild
zeichnen kann. Vor allem die mildernden Umstände werden dem Ange-
klagten gerecht. Burke gehörte der Partei der Whigs an und war während
seines ganzen politischen Lebens ein Streiter für Gerechtigkeit – in dem
Rahmen, in dem es im 18. Jahrhundert möglich war. Stellt man das neben
seinen Widerstand gegen die Französische Revolution und die Behaup-
tung, er habe den »Konservatismus« erfunden, kommtman dem Bild nahe,
das in vielen Textbüchern zur Ideengeschichte zu finden ist. In der Tat darf
Burke in keinem Abriss der Geschichte des politischen Denkens fehlen.

In früheren Zeiten wäre das allein schon ein Grund gewesen, die Idee
für absurd zu erklären, dass man sein Denkmal schleifen müsse. Heute hat
keine historische Gestalt mehr diese Sicherheit. Aber selbst wenn sich die
Leitung oder die Studierenden des Trinity College eines Tages entschließen
sollten, Burke vom Sockel zu holen, täte das seinem Rang keinen Abbruch.
Es ist nicht übertrieben, ihn als einen der bedeutendsten, wenn nicht den
bedeutendsten politischen Denker des 18. Jahrhunderts zu bezeichnen –
dann zumindest, wenn man das Attribut »politisch« ernst nimmt. Im in-
tellektuell reichen Zeitalter der Aufklärung gab es größere Philosophen als
Burke. Man muss dabei nicht einmal an Immanuel Kant oder Voltaire
denken. Auch John Locke oder Vertreter der schottischen Aufklärung wie
David Hume oder Adam Smith überragen Burke als systematische, nach
Abstraktion strebende Denker. Aber keiner hat das Problem des Politi-
schen mit derselben Konsequenz und Energie durchdrungen wie Burke.
Keiner hat uns tiefere Einsichten in den Zusammenhang von Bewahrung
und Reform in einem parlamentarischen, auf Freiheiten gegründeten
System hinterlassen als er.

Der Rahmen, in dem sich Burke bewegte, war weniger die Welt der
Bücher als die Arena der Politik. Er war der wahrscheinlich bedeutendste
Parlamentarier seiner Zeit, brachte es aber wegen seiner Herkunft aus der

Einleitung

8

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Mittelklasse nie bis ins Kabinett. Die literarische Form, mit der dieser
anglo-irische Politiker brillierte, war nicht die gelehrte, methodisch
vollendete Abhandlung, mit der er versucht hätte, metaphysische Höhen
zu erklimmen. Er war ein Meister der parlamentarischen Rede und des
tagespolitisch motivierten Pamphlets, mit denen er gleichwohl philoso-
phische Einsichten präsentierte. Wie sonst sollte man Burkes tiefgreifendes
Bemühen nennen, die politische und soziale Natur des Menschen zu
durchdringen, wenn nicht politische Philosophie? Tatsächlich war Burke
nicht nur Staatsmann, sondern auch Philosoph – ein Philosoph sui generis,
oder besser: Er war Philosoph, weil er Staatsmann war. Der Staatsmann,
den er sich vorstellte und für den er sich hielt, war ein »philosopher in
action«2.

Mit diesem Anspruch näherte er sich den politischen Problemen und
kam zu überzeitlich interessanten, wenn nicht gültigen Einsichten. Dabei
machten ihn seine Kommentare zur Französischen Revolution durchaus
nicht zum »Vater des Konservatismus«, wie man es mitunter immer noch
lesen kann.3 Erst an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert stilisierten
ihn einige britische Autoren zu einem »Tory« oder »Konservativen« im
parteipolitischen Sinne, und in den 1950er Jahren schlossen sich dem ei-
nige amerikanische Historiker an. In Deutschland galt Burke ohnehin
schon seit dem frühen 19. Jahrhunderts als ein konservativer Vertreter der
Romantik und in Frankreich als ein Gewährsmann der Gegenrevolution.

Dabei war Burke nie etwas anderes als ein Verfechter der von denWhigs
geprägten britischen politischen Ordnung des 18. Jahrhundert, die sich
durch Freiheiten auszeichnete, von den die Staaten auf dem Kontinent
weit entfernt waren. Zeitlebens kämpfte er für die Bewahrung des revolu-
tion settlement, dafür, die Ergebnisse der Glorious Revolution von 1688/89
zu sichern, die geistig auf der Philosophie von John Locke beruhten. Das
galt auf allen Gebieten: Einmal verteidigte Burke die Rechte des Parla-
ments gegen die Übergriffe der Krone, ein anderes Mal die Freiheiten der
Bürger der Dreizehn Kolonien in Amerika gegen die Anmaßungen von
Regierung und Parlament in London, dann wieder die Rechte der Men-
schen in Indien gegen die Politik Warren Hastings und schließlich die Idee
einer maßvollen, geordneten Freiheit gegen die destruktiven Theorien, die
die Französische Revolution befeuerten.

Einleitung

9

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Es ging Burke also um nichts anderes als die Bewahrung einer politischen
Ordnung, die sich über Jahrhunderte entwickelt hatte und die in der
Glorious Revolutionmit Macht bestätigt worden war. Die Erhaltung dieser
Ordnung und der durch sie garantierten Freiheiten war aus seiner Sicht am
besten mit einer gelegentlichen, in bestimmten Situationen gebotenen,
aber immer begrenzten Reform zu erreichen. Das, was man Burkes
»Konservatismus« nennen kann, ist somit im Wesentlichen eine kontext-
gebundene Herangehensweise an die Politik. Er war Vertreter einer Form
der Aufklärung, die J. G. A. Pocock als »konservativ« bezeichnet hat.4

»Konservative Werte« oder dergleichen kannte er hingegen nicht. Die
Substanz seines Denkens und Handelns war vielmehr eine Variante des
Whiggismus des postrevolutionären Großbritannien.

Aus der Rückschau lässt sich Burke deshalb am besten als Stichwort-
geber eines gemäßigten Liberalismus verstehen – eines Liberalismus, den
man statt »gemäßigt« auch »konservativ« nennen kann. Dieser konserva-
tive Liberalismus oder Liberalkonservatismus entwickelte sich erst im
Großbritannien des 19. Jahrhunderts – zwar unter Burkes Einfluss, aber
ohne ihn und in einem anderen Kontext. Als eine Doktrin derMitte hat der
konservative Liberalismus das britische politische System bis zum Ersten
Weltkrieg und im Grunde noch im 20. Jahrhundert geprägt. Burke jedoch
kann nur in seinem eigenen Jahrhundert verstanden werden. Politik war
für ihn keine Sache von Ideologien, sondern die an den Tugenden der
Klugheit und Mäßigung orientierte Suche nach Lösungen für konkrete
Probleme. Als Whig, der nur angesichts der Französischen Revolution die
Notwendigkeit verspürte, sich als »Old Whig« zu bezeichnen, war er ein
Kind des Zeitalters der Aufklärung.

Einleitung

10

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1 Das britische politische System im
18. Jahrhundert

Immer noch gilt die Französische Revolution landläufig als Ausgangs-
punkt der politischen Moderne, als das Ereignis, das der Entwicklung der
liberalen Demokratie in der westlichen Welt den Weg ebnete. Diese In-
terpretation lässt jedoch zweierlei außer Acht: erstens, dass in der Ameri-
kanischen Revolution schon mehr als zehn Jahre zuvor die gleichen Frei-
heiten proklamiert wurden, und zwar mit deutlich größerem Erfolg als in
Frankreich; und zweitens, dass auch die Gründerväter der Vereinigten
Staaten die Rechte und Freiheiten, die die Declaration of Independence von
1776 verkündete, nicht durch göttliche Eingebung entdeckt hatten.

In der Declaration of Independence ist zwar die Rede davon, dass alle
Menschen von ihrem Schöpfer mit »certain unalienable rights« ausgestattet
worden seien.5 Aber diese unveräußerlichen Rechte sind am Ende doch
nichts anderes als die rights of Englishmen, die ins Universale gewendet
werden. Ohne das Vorbild des Mutterlandes, auf dessen Freiheiten sich die
Amerikaner bei ihrem Protest gegen die Besteuerung durch das britische
Parlament beriefen, hätten die Gründerväter diesen Weg nicht beschreiten
können. Das trifft auch auf die Verfasser der französischen Déclaration des
Droits de l’Homme et du Citoyen vom 26. August 1789 zu, die gleichwohl
den Eindruck erweckten, als seien sie die Ersten, die die Menschen- und
Bürgerrechte aufgeschrieben und feierlich verkündet hätten.6 Die Fest-
stellung, dass deren Missachtung für alle gesellschaftlichen und staatlichen
Übel verantwortlich seien, suggerierte, dass sie bisher nirgends gegolten
hätten. Die Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen sollte endlich
eine ideologische Grundlage für den Gebrauch dieser Rechte und Frei-
heiten bieten.

Der britische PhilosophMichael Oakeshott hat dazu bemerkt, dass diese
»Ideologie« der Menschen- und Bürgerrechte genauso wenig vor ihrer

11

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



praktischen Anwendung existiert habe, wie ein Kochbuch vor dem Erler-
nen des Kochens geschrieben werden könne. In Wirklichkeit enthalte die
französische Erklärung in abstrakter und verkürzter Form nichts anderes
als »the common law rights of Englishmen«, die nicht das Geschenk un-
abhängiger Reflexion oder göttlichen Wirkens gewesen seien, sondern das
Ergebnis jahrhundertelanger politischer Praxis.7 Dieser Prozess lässt sich
bis zur Magna Charta von 1215 zurückverfolgen und erreichte seinen
vorläufigen Höhepunkt in der Bill of Rights von 1689, die sowohl den
amerikanischen als auch den französischen Revolutionären als Vorbild
diente. Sie ist das Ergebnis der Glorious Revolution von 1688/89, die somit
als der eigentliche Ausgangspunkt der politischen Moderne betrachtet
werden muss. Vor allem aber schuf die Glorious Revolution die Grundlage
der politischen, sozialen und wirtschaftlichen Entwicklung Großbritan-
niens im 18. Jahrhundert.

Die Folgen des Bürgerkriegs

Mit der Glorious Revolution endete in England ein Zeitalter der Unruhen
und der Gewalt. Im 17. Jahrhundert hatte das Land eine Revolution erlebt,
die in ihrem Ausmaß und ihren Folgen der Französischen Revolution in
nichts nachstand. Brach sich in Frankreich eine durch die Aufklärung
vorbereitete, dann aber radikal übersteigerte Ideologie vermeintlicher
Freiheit Bahn, war die Englische Revolution von 1642 bis 1649 ein Bür-
gerkrieg zwischen zwei verfassungspolitischen Prinzipien, zwischen Ab-
solutismus und Parlamentarismus. Das war jedoch nicht alles. Cavaliers
und Roundheads, wie die gegnerischen Lager seit 1649 etwas zu pauschal
genannt wurden, standen auch für konkurrierende religiöse Überzeu-
gungen. DieCavaliers, die König Karl I. unterstützten, waren Anhänger der
Staatskirche, der Church of England, die Roundheads Puritaner, Anhänger
eines radikalen Calvinismus. Lange Zeit ist dieser Gegensatz auch sozio-
ökonomisch verstanden worden. Die royalistischen Cavaliers waren dem-
nach Angehörige des Adels im eigentlichen Sinne (nobility), also derjeni-

1 Das britische politische System im 18. Jahrhundert

12

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



gen Familien, deren Oberhäupter Peers waren. Die Peers trugen den Titel
Baron, Viscount, Earl, Marquess oder Duke und hatten erbliche Sitze im
House of Lords. Mit den Roundheads standen ihnen Vertreter der Gentry
gegenüber: Landbesitzer, die Baronets, Knights genannt wurden oder ti-
tellos waren und ihr politisches Forum im House of Commons hatten.
Beide Schichten waren freilich nicht so leicht voneinander zu trennen. Der
Übergang war fließend. Neue Forschungen haben zudem gezeigt, dass
Angehörige beider Schichten auf beiden Seiten des politisch-religiösen
Grabens zu finden waren und dass die Spaltung quer durch das Land ging,
durch jede Stadt, jedes Dorf, jede Familie.8

Der Bürgerkrieg endete 1649 mit dem Sieg des puritanisch geprägten
Parlamentsheeres, der New Model Army unter Thomas Fairfax und Oliver
Cromwell. Nachdem Karl I. am 30. Januar 1649 wegen Hochverrats ent-
hauptet worden war, wurde England unter dem Namen Commonwealth
of England zur Republik. Das House of Commons war nun das alleinige
Parlament, die Exekutivgewalt lag zunächst bei einem Council of State
und von 1653 an bei Cromwell als Lord Protector. Nach Cromwells Tod
im Jahr 1658 übernahm sein Sohn Richard das Amt des Lord Protectors,
musste es aber schon 1659 de facto wieder aufgeben, da er weder das Par-
lament noch die Armee zu kontrollieren vermochte. 1660 restaurierte das
Parlament die Monarchie der Stuarts, und Karl II., der Sohn Karls I., be-
stieg den Thron. Das Parlament wurde in seiner alten Form – bestehend
aus House of Lords und House of Commons – wiederhergestellt und mit
ihm die Church of England.

Die Glorious Revolution

Der Grundkonflikt der englischen Geschichte des 17. Jahrhunderts war
damit freilich nicht gelöst. Die Frage nach dem richtigen Verhältnis von
Krone und Parlament blieb unbeantwortet. Zumindest vorläufig galt
wieder das aus dem 16. Jahrhundert stammende Prinzip des »King-in-
Parliament«, nach dem König und Parlament gemeinsame Inhaber der

Die Glorious Revolution

13

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Souveränität waren.9 Wer aber hatte das letzte Wort? Karl II. war ein in
religiösen Fragen toleranter Monarch und neigte, obwohl er Oberhaupt
der Staatskirche war, dem Katholizismus zu. In seiner Herrschaftszeit
wurden zwar Gesetze beschlossen, die die Rechte von Katholiken und
Dissentern – das sind außerhalb der Church of England stehende Protes-
tanten – einschränkten; aber sie gingen nicht von ihm aus, sondern vom
Parlament. Gleichzeitig war er jedoch ein König alten Stils, der das Got-
tesgnadentum zelebrierte und auf die Wahrung, wenn nicht Ausdehnung
seiner Macht, der königlichen Prärogative, bedacht war.10 Das war schon
deshalb unrealistisch, weil er kein Monarch von Gottes Gnaden, sondern
nach dem Willen des Parlaments war. House of Lords und House of
Commons waren die eigentliche Verkörperung des restaurierten Systems.

Das Verhältnis von König und Parlament konnte also nicht allzu har-
monisch sein, und der Machtkampf erreichte 1679 in der Exclusion Crisis
einen ersten Höhepunkt.11 Sie wurde durch eine Gesetzesvorlage des Earl
of Shaftesbury ausgelöst, die später sogenannte Exclusion Bill.Mit ihr sollte
der Duke of York, der Bruder Karls II., von der Thronfolge ausgeschlossen
werden, weil er römisch-katholisch war, was ihn in den Augen seiner
Gegner zu einem potentiellen Tyrannen machte. Dabei spielte es keine
Rolle, dass der von Titus Oakes, einem ehemaligen Kaplan der Church of
England, verbreitete Vorwurf, der Herzog stehe im Zentrum eines »pa-
pistischen« Komplotts, frei erfunden war. Den Vertretern der Country
Party, die, wenn man so will, die Nachfolge der Roundheads angetreten
hatten, genügte die Möglichkeit, um nervös zu werden.

Der Parteiengegensatz des 18. Jahrhunderts hat hier seinen Ursprung.
Denn der aus Dissentern bestehenden Country Party stand eine Court Party
gegenüber, die sich die Verteidigung der Rechte der Krone auf die Fahnen
geschrieben hatte. Die aus den Reihen der Country Party stammenden
Unterstützer der Exclusion Bill – die Petitioners – wurden bald Whigs ge-
nannt, die Gegner – die Abhorrers – wurden als Tories bekannt. Die Ge-
setzesvorlage scheiterte, und der Duke of York bestieg 1685 als Jakob II.
den englischen und irischen sowie als Jakob VII. den schottischen Thron.
Es zeigte sich bald, dass die Befürchtungen der Whigs nicht aus der Luft
gegriffen waren. Anders als sein Bruder strebte Jakob II. tatsächlich die
Rekatholisierung des Königreichs an und sah auch keinen Grund, diese
Absicht zu verbergen. Was er in den kommenden drei Jahren unternahm,

1 Das britische politische System im 18. Jahrhundert

14

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



führt die Naivität eines zur Regierung untauglichen Monarchen vor Au-
gen, der glaubte, die Tory-Mehrheit im Parlament werde seinen Kurs
stützen. Die Tories jedoch waren zwar Verfechter der Rechte der Krone,
aber auch des Vorrangs der Church of England.

Jakob zerstörte das ohnehin geringe Vertrauen, das Adel und Gentry in
ihn setzten, indem er plante, ein stehendes Heer von 20.000 Mann auf-
zubauen. Zu allem Überfluss wollte er auch noch eine große Zahl von
Offiziersstellen mit Katholiken besetzen. Die protestantische Oberschicht
musste das als einen Angriff auf das bestehende System verstehen. Um den
Widerstand des House of Commons zu brechen, löste Jakob es 1687 auf
und versuchte nun, die Dissenter unter den Protestanten für sich zu ge-
winnen. Er arbeitete an einer Verwaltung, die den Vorstellungen des
kontinentalen, vor allem französischen Absolutismus entsprach, aber von
der englischen Führungsschicht nicht akzeptiert werden konnte. Zweifel-
los strebte er danach, die Rolle des Parlaments empfindlich zu beschnei-
den.

Der Adel und die Gentry empfanden all diese Bemühungen zwar als
Bedrohung, betrachteten sie aber nicht als existentiell, solange sie sicher
sein konnten, dass nach Jakobs Tod seine protestantische Tochter Maria
von Oranien Königin werden würde, die Ehefrau Wilhelms III. von Ora-
nien, des Statthalters der Niederlande. Als Jakobs zweite Frau, die Katho-
likinMaria vonModena, jedoch im Juni 1688 einen Sohn gebar, war es mit
der Ruhe vorbei. ImMai desselben Jahres hatte Jakob von den Pfarrern der
Church of England verlangt, eine schon ein Jahr zuvor verkündete Decla-
ration of Indulgence von den Kanzeln zu verlesen. Sie versprach weitgehende
religiöse Toleranz und die Aufhebung der Penal Laws, auf denen die Su-
prematie der Staatskirche über die Dissenter, vor allem aber über die Ka-
tholiken beruhte.12

War diese Erklärung an sich ein Affront für die englische Führungs-
schicht, die sich dem Erbe der Restauration verpflichtet fühlte, so erhielt sie
durch die Geburt eines männlichen, katholischen Thronfolgers eine noch
größere Tragweite. Denn in der Thronfolge standen Söhne vor Töchtern.
Beides zusammen – die Geburt des Thronfolgers James Francis Edward
Stuart, der niemals König wurde und später »The Old Pretender« genannt
wurde, und die Declaration of Indulgence – erschien als wichtige Etappe auf
dem Weg zur Wiederherstellung der katholischen Monarchie in England.

Die Glorious Revolution

15

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Nun fanden sich ein paar Vertreter der Oberklasse, die vor dem Äußersten
nicht zurückschreckten und den König vom Thron stürzten. Jenseits dy-
nastischer Legitimität und am Rande der Legalität schrieben sieben Peers
am 30. Juni 1688 einen Brief an den Statthalter der Niederlande, in dem sie
ihn einluden, in England zur Sicherung des Friedens zu intervenieren.13

Zwei dieser Politiker, die später als Immortal Seven bekannt werden sollten,
galten als Tories, fünf als Whigs; einer der Tories war ein zu dieser Zeit
suspendierter Bischof der Church of England. Umtriebe hatte es schon
vorher gegeben, in die auchWilhelm von Oranien verwickelt gewesen war,
aber er hatte erklärt, dass er nur dann in England eingreifen würde, wenn
ihn die englische Elite dazu aufforderte.

Nun hatte sie es getan und damit die politische Nation über die herr-
schende Dynastie gestellt. Wilhelm nahm die Einladung vor allem deshalb
an, weil er auf diese Weise England in seinen Kampf gegen die französische
Expansionspolitik in den Niederlanden einbeziehen konnte. Innen- und
außenpolitische Faktoren wirkten zusammen: Indem Ludwig XIV. nach
der Hegemonie in Europa strebte, beförderte er die Revolution in England
und schuf Frankreich damit wider Willen einen starken Widersacher im
europäischen Mächtesystem. Nachdem Wilhelm von Oranien am 5. No-
vember 1688 in England gelandet war und die politische und militärische
Elite schnell auf seine Seite gezogen hatte, floh Jakob II. nach Frankreich,
was das Parlament als Abdankung interpretierte. Wilhelm von Oranien
und seine FrauMaria bestiegen imApril 1689 alsWilhelm III. undMaria II.
gleichberechtigt den Thron, nachdem sie die Bill of Rights akzeptiert hat-
ten. Diese Doppelkrönung erlaubte es beiden politischen Parteien, ihre
Prinzipien als gewahrt zu betrachten. Die angeblich freiwillige Abdankung
Jakobs und die Krönung seiner Tochter waren für die Tories Ausdruck
dynastischer Kontinuität und Legitimität, während die Whigs in der Ab-
dankung und der Krönung Wilhelms das souveräne Recht des Parlaments
auf Wahl eines Königs sahen.

Bald schon war von einer »glorreichen« Revolution die Rede, weil kein
Blut vergossen worden war. Streng genommen stimmte das nicht, denn in
Schottland und Irland mussten die Anhänger Jakobs II. mit Waffengewalt
unterworfen werden. Auch der revolutionäre Charakter der Glorious Re-
volution lässt sich in Zweifel ziehen. Sie war weder eine Revolution des
Volkes – was auch immer das im 17. Jahrhundert hätte sein sollen –, noch

1 Das britische politische System im 18. Jahrhundert

16

©
 2

02
4 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




