@ Schattauer

Diesist eine Leseprobe des SchattauerVerlags. Dieses Buch und unser
gesamtes Programm finden Sie unter

www klett-cotta.de/schattauer



www.klett-cotta.de/schattauer
https://www.klett-cotta.de/schattauer

Ulrike Anderssen-Reuster = Michael von Briick

Buddhistische Basics
fiir Psychotherapeuten



Ulrike Anderssen-Reuster
Michael von Briick

Buddhistische Basics
fir Psychotherapeuten

Mit einem Geleitwort
des Dalai Lama

@ Schattauer



Dr.med.Ulrike Anderssen-Reuster Prof. Dr.Michael von Briick

Klinik fiir Psychosomatik und Psychotherapie Ludwig-Maximilians-Universitat
Stadtisches Klinikum Dresden Miinchen
Heinrich-Cotta-Strafle 12 buero@michael-von-brueck.de
01324 Dresden

Ulrike.Anderssen-Reuster@klinikum-dresden.de

‘ Die digitalen Zusatzmaterialien haben wir zum Download auf www.klett-cotta.de
bereitgestellt. Geben Sie im Suchfeld auf unserer Homepage den folgenden Such-
Code ein: OM40055

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de ab-
rufbar.

Besonderer Hinweis

Die Medizin unterliegt einem fortwahrenden Entwicklungsprozess, sodass alle Angaben,
insbesondere zu diagnostischen und therapeutischen Verfahren, immer nur dem Wissens-
stand zum Zeitpunkt der Drucklegung des Buches entsprechen kénnen. Hinsichtlich der
angegebenen Empfehlungen zur Therapie und der Auswahl sowie Dosierung von Medika-
menten wurde die grofitmogliche Sorgfalt beachtet. Gleichwohl werden die Benutzer auf-
gefordert, die Beipackzettel und Fachinformationen der Hersteller zur Kontrolle heranzu-
ziehen und im Zweifelsfall einen Spezialisten zu konsultieren. Fragliche Unstimmigkeiten
sollten bitte im allgemeinen Interesse dem Verlag mitgeteilt werden. Der Benutzer selbst
bleibt verantwortlich fiir jede diagnostische oder therapeutische Applikation, Medikation
und Dosierung.

In diesem Buch sind eingetragene Warenzeichen (geschiitzte Warennamen) nicht beson-
ders kenntlich gemacht. Es kann also aus dem Fehlen eines entsprechenden Hinweises
nicht geschlossen werden, dass es sich um einen freien Warennamen handelt.

Schattauer

www.schattauer.de

© 2022 by J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH, gegr. 1659, Stuttgart
Alle Rechte vorbehalten

Cover: Bettina Herrmann, Stuttgart

unter Verwendung einer Abbildung von © Hilma af Klint

»Buddhas Standpunkt auf Erden«

Gesetzt von Eber] & Koesel Studio, Altusried-Krugzell

Gedruckt und gebunden von Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Lektorat: Dr. Petra Kunzelmann

Projektmanagement: Dr. Nadja Urbani

ISBN 978-3-608-40055-7

E-Book ISBN 978-3-608-11685-4

PDF-E-Book ISBN 978-3-608-20531-2



Denke das Nicht-Denken
und sei, was Du noch nicht bist.

Meiner Tochter Lea-Sophie

Ulrike Anderssen-Reuster

Meinen Kindern und Enkeln

Michael von Briick



Vil

Foreword of the Dalai Lama

I am often asked whether the teachings of the Buddha, which he gave in India
more than 2500 years ago, continue to be relevant in this present day and age. I
believe they are because the ultimate purpose of Buddhism is to serve and benefit
humanity. Even more important is how Buddhists can contribute to society
according to our own values and ideas.

The key is inner peace. If we have peace of mind, we can face whatever happens
with calm and reason, our tranquillity undisturbed. The teachings of love, kind-
ness and tolerance, the conduct of non-violence, and especially the Buddhist the-
ory that all things are relative and dependently arisen are a source of that inner
peace. Buddhist teachings can be viewed as dealing with Buddhist science, phi-
losophy and religion. The first two categories may be of interest to scientists and
other researchers, whereas the third is only the concern of Buddhists.

There is a great deal to be learned from the Buddhist science of mind. I think
our emotions today are much the same as they were a couple of thousand years
ago. Buddhist science has much to teach about how to control our destructive
emotions and prevent their disturbing our peace of mind. So, when I speak of
Buddhist science what I really mean is >science of the mind«. This is something
modern scientists, and especially neuroscientists and psychotherapists, are show-
ing increasing interest in.

The important thing for us to know, if we are to achieve mental health and
well-being, is how the mind works and how the emotions affect it; which ones
calm and assist the mind and which ones cause disturbance. This book, drawing
on Buddhist sources, seeks to show how we can use our human intelligence in the
best way we can and how emotions can be transformed in a positive way.

flesr

3 July 2021



Vil

Vorwort des Dalai Lama

Man fragt mich haufig, ob die Lehren, die der Buddha vor mehr als zweieinhalb-
tausend Jahren in Indien verkiindete, in unserer heutigen Zeit iiberhaupt noch
relevant sind. Ich bin sicher, dass dies der Fall ist, denn das letztgiiltige Ziel des
Buddhismus ist es, der Menschheit zu dienen und zu nutzen. Von groflerer Be-
deutung ist daher die Frage, wie sich Buddhisten im Einklang mit ihren Werten
und Vorstellungen fiir die Gesellschaft einsetzen konnen.

Der Schliissel zu allem ist der innere Frieden. Wenn wir geistigen Frieden fin-
den, konnen wir allem, was geschieht, mit Vernunft und innerer Ruhe begegnen,
ohne aus dem Gleichgewicht zu geraten. Eine Quelle dieses inneren Friedens
sind die Lehren der Liebe, Giite und Toleranz, das Eintreten fiir Gewaltlosigkeit
und vor allem die buddhistische Theorie, dass alle Dinge relational sind und in
wechselseitiger Abhédngigkeit voneinander entstehen. Der gesamte buddhistische
Dharma kann als Lehre tiber buddhistische Wissenschaft, Philosophie und Reli-
gion betrachtet werden. Die beiden ersten Bereiche kénnen fiir Naturwissen-
schaftler und andere Forscher von Interesse sein, wihrend der dritte nur Bud-
dhisten selbst betrifft.

Von der buddhistischen Wissenschaft des Geistes konnen wir sehr vieles ler-
nen. Ich denke, dass unsere Emotionen weitgehend die gleichen sind wie vor meh-
reren tausend Jahren. Die buddhistische Wissenschaft hat eine Fiille von Erkennt-
nissen dariiber gewonnen, wie wir unsere destruktiven Emotionen kontrollieren
konnen, um so zu verhindern, dass sie unseren Geistesfrieden storen. Wenn ich
hier von der buddhistischen Wissenschaft spreche, meine ich damit die »Wissen-
schaft vom Geist« — etwas, fiir das sich moderne Wissenschaftler und insbeson-
dere Neurowissenschaftler und Psychotherapeuten mehr und mehr interessieren.

Eine wichtige Voraussetzung, um geistige Gesundheit und mentales Wohl-
befinden zu erreichen, ist die Kenntnis davon, wie unser Geist funktioniert und
wie er durch Emotionen beeinflusst wird — welche Emotionen ihn beruhigen und
stirken und welche Emotionen Stérungen verursachen. Gestiitzt auf buddhisti-
sche Quellen, versucht dieses Buch zu zeigen, wie wir unsere menschliche Intelli-
genz bestmoglich nutzen kénnen und unsere Emotionen auf positive Weise trans-
formieren kénnen.

3.Juli 2021

flsr



Einleitung

Psychotherapie ist im Wandel. Psychotherapeuten sind es auch. Nichts bleibt, wie
es ist, auch wenn uns das gelegentlich Unbehagen bereitet. Diese Sitze scheinen
trivial. Nicht aber die Frage, was daraus fiir die konkrete Lebensgestaltung folgt
und was es fiir die psychotherapeutische Praxis bedeutet: Warum bin ich, wie ich
bin? Geprigt von der Vergangenheit, vom kulturellen wie individuellen Gedacht-
nis zutiefst konditioniert — oder gar determiniert? Unfrei und vorbestimmt — oder
dem Zufall ausgesetzt? Es sind Augenblicke, die, aneinandergereiht, das Leben
ausmachen, und ein einziger Augenblick kann das Leben radikal verdndern, zum
Guten wie zur Katastrophe. Jedes Ereignis hat aber Ursachen und Wirkungen, die
wiederum die Ursachen verdndern. Und gibt es das: den Wink des Schicksals?
Oder geschieht alles ohne erkennbaren Sinn? Wie kénnen Psychotherapeuten
dazu beitragen, diesbeziiglich Licht in so viel Dunkel zu bringen, das uns nicht
nur umgibt, sondern durchaus auch in uns selbst wahrzunehmen ist?

Menschen tendieren dazu, das Erleben in der Gegenwart im Licht der Erfah-
rungen der Vergangenheit zu interpretieren oder mit Erwartungen auf Zukiinf-
tiges zu befrachten. So wird das Wachsein in der Gegenwart versdumt, und es
fehlt an Prasenz. Vergangenheit und Zukunft wirken in unserem Geist in die
Gegenwart hinein, doch alles Erleben, das daraus folgt, wird bestimmt vom Zu-
stand unseres Bewusstseins. Haben wir Moglichkeiten, diese Zustinde zu beein-
flussen, zu verdndern? Denn dann, und nur dann, kénnten wir auch unser Erle-
ben, unsere Gefiihle, unsere Euphorie und Depression, kurz unsere Interpretation
unserer selbst und unserer Welt gestalten, um freier zu werden von bedriickenden
Vergangenheiten und Zukunftserwartungen.

Es ist das Anliegen des Buches zu erforschen, wie innere Befreiung gelingen
kann und ob eine moderne, wissenschaftlich fundierte und interkulturell inspi-
rierte Psychotherapie zu einer Praxis beitragen kann, die Lésungen anbietet, die
mehr sind als Symptombehandlungen. Kénnen wir uns Ziele setzen, die Schritte
zu mehr Freiheit und Erfahrung von Schonheit, zu mehr Toleranz und Verbun-
denheit, vielleicht auch zur Wahrheit erméglichen? Und das trotz unserer psy-
chischen Belastungen durch Angste, durch Traumata, durch Verunsicherung?
Schritte, die sich dann auch hilfreich auf unsere Mitwelt auswirken?

Lebe deinen Traum! Was aber, wenn die Traume Albtriaume sind, Angste und
apokalyptische Untergangsphantasien? Menschliches Handeln, auch wenn es
von besten Absichten gelenkt ist, geht mit Folgen einher, die mitunter weder er-
wiinscht noch beabsichtigt sind. Pandemien, okologische Krisen und soziale
Verwerfungen gehoren dazu, denn sie sind Folgeerscheinungen unseres mensch-
lichen Zusammenlebens. Individuelle wie auch soziale Krisen erzeugen meist
Leiden; sie sind jedoch auch Antrieb der Verdnderung und des Wandels. Sie for-
dern uns heraus und konnen dadurch Krafte freisetzen, die eine veranderte Le-
bensweise ermdglichen, zum Beispiel eine achtsame Umgangsweise mit der be-



Einleitung

grenzten Zeit und den Ressourcen der Natur. Ein solcher Wandlungsprozess kann
uns dazu zwingen, den bisherigen Lebensstil infrage zu stellen und die Komfort-
zone gegenwartiger Sicherheiten und Selbstverstindlichkeiten zu verlassen. Das
betriftt unsere geistige Innenwelt ebenso wie unsere Um- und Mitwelt.

Soziale Umbriiche und kultureller Wandel mit teils dramatischen Folgen
kennzeichnen die Geschichte der Menschheit. Philosophische Weisheitstraditio-
nen und Religionen haben sich dabei die Frage gestellt, wie das Leben trotzdem
gelingen kann, wie die Herausforderungen klarend und formend kreatives Poten-
tial freisetzen kénnen. Wie kann man - trotz Unsicherheit und Angst — psychisch
stabil und belastbar bleiben und die Verantwortung fiir das eigene Leben, seine
Nachkommen, seine Schiiler sowie seine Patienten in einer guten Weise wahr-
nehmen? Wie kann man im eigenen Bewusstsein und im personlich gestalteten
Leben zur Balance der widerstreitenden Kréfte gelangen? Immerhin war auch fiir
antike Philosophen und religise Reformer klar, dass ihr Denken und ihre Hand-
lungsempfehlungen einen Zweck hatten: die Therapie, also die Heilung von Ver-
letzungen und Krankheiten, von Unwissenheit, lihmendem Gefiihlschaos und
Vertrauensverlust, die einem guten Leben im Wege stehen.

Auch der Buddhismus hat sich in einer Zeit des Umbruchs und der Verdnde-
rung entwickelt und ein System geformt, das das menschliche Leiden als Aus-
gangspunkt fiir einen individuellen und sozialen Transformationsprozess gesetzt
hat. Leiden bezeichnet dabei die Frustration daran, dass die Dinge nicht so sind,
wie wir sie gerne hétten. Diese Unzufriedenheit kann abgewehrt, verleugnet und
mit egozentrischem Agieren kompensiert werden, was die sozialen Verwerfun-
gen nur noch verschérft. Es gelingt aber nicht, die »Welt da draulen« von sich
fernzuhalten, denn die dufleren sozialen und 6kologischen Folgen einer falschen
Lebensfiithrung bleiben nicht duflerlich und die inneren psychischen Folgen blei-
ben nicht innerlich. Aulenwelt und Innenwelt bilden sich gegenseitig ineinander
ab und pragen unser gemeinsames Leben und Erleben.

Die buddhistische Antwort auf diese Herausforderungen ist eine Lebenskunst,
die manches zusammenfiihrt, das in unserer Kultur tiblicherweise auseinander-
gehalten wurde: rationale Erkenntnis, das Bemiithen um eine sozial ausgewogene
Lebensfithrung sowie introspektive meditative Vertiefung. Das Hauptanliegen
der buddhistischen Lehre ist es, dem Leiden niichtern zu begegnen, menschliches
Leben zur Reife zu bringen und eine Dynamik der Freiheit zu eréffnen, in der die
Begrenzungen der Zeitlichkeit in einem grenzenlosen Bewusstseinsraum aufge-
hoben sind. Der Buddhismus verzichtet auf das Postulat eines Schopfer-Gottes,
er richtet all seine Energie vielmehr darauf, die Potentiale des Bewusstseins aus-
zuschopfen. Seine Kausalitdtslehre orientiert sich an einem logisch einsichtigen
Bedingungsgefiige von Ursache und Wirkung, das individuell beeinflussbar ist.
Dogmatische Wahrheiten stehen nicht im Zentrum, sondern tiberpriifbare Er-
kenntnis und meditative Praxis.

Wir ndhern uns dem Buddhismus aus einer psychotherapeutischen Perspek-
tive und verfolgen das Ziel, seine Erkenntnisse in den Dienst der Heilung psychi-
schen Leidens zu stellen, das allerdings immer mit gesellschaftlichen Konstella-
tionen verkniipft ist. Es geht um ein gutes oder zumindest ein besseres Leben.



Einleitung

Dabei stehen anwendungsorientierte und praktische Aspekte im Vordergrund
und keine historisch-systematischen Fragestellungen. Dies gilt auch fiir die Uber-
setzungen der Texte, die natiirlich verschiedene Interpretationsmoglichkeiten
zulassen. Um zur Uberwindung des Leidens konkret beizutragen, hat sich die
Lehre des Buddhismus den Bediirfnissen und Prigungen der Menschen immer
wieder neu angepasst. So scheint es uns erlaubt, den grofSen Schatz der Weishei-
ten und geschickten Mittel auch fiir die klinische Praxis zu iibersetzen. Obgleich
der Bezugsrahmen theoretisch anspruchsvoll ist, kann die Praxis im klinischen
Kontext gut anwendbar sein. Die Lehre ist kein Selbstzweck, sie soll — unserem
Verstdndnis nach - dazu dienen, Orientierung und praktische Hilfestellungen
fir Menschen mit verschiedenen Né6ten zu bieten. Glaubensbasierte Aspekte
spielen dabei keine Rolle. Man muss also weder Buddhist sein noch werden, um
von dieser »Religion ohne Gott« zu profitieren.

Im Umgang mit alten Texten sowie deren Ubersetzungen zeigt sich, dass Spra-
che immer im Fluss ist. Die Ubertragungen und Auslegungen sind jeweils abhin-
gig von den eigenen expliziten und impliziten Voraussetzungen des Verstehens.
Auch die Sprache, die wir gebrauchen, ist davon betroffen und kann unterschied-
lich empfunden werden; dies gilt beispielsweise auch fiir die aktuelle Debatte zur
genderkorrekten Sprache. Wir erleben dabei, dass alte Regeln hinterfragt werden,
neue Gepflogenheiten aber noch nicht eingespielt sind. Wir lassen uns leiten von
dem, was wir selbst als sprachlich stimmig empfinden. Selbstverstandlich wollen
wir dadurch niemanden sprachlich ausgrenzen und hoften, dass sich das im Text
inhaltlich zeigt.

Wir beschrinken uns bei der Vermittlung der buddhistischen Basics auf die
wesentlichen Grundlagen, die von allen Schulen anerkannt werden. Die ersten
Kapitel dienen dieser Ubersicht. Im mittleren Teil wird ein Uberblick iiber die
bisherige Auseinandersetzung verschiedener psychotherapeutischer Stromungen
mit dem Buddhismus sowie zur aktuellen Forschung dargelegt. Der letzte Teil
beleuchtet die Kernelemente von Achtsamkeit, Mitgefiihl und (Selbst-)Erkennt-
nis fiir die klinische Praxis. Dazu werden Ubungen, die auch als Audio-Datei
heruntergeladen werden konnen, vermittelt. Manchmal wird es Wiederholungen
geben, da auf zentrale Aspekte der Lehre immer wieder aus verschiedenen Per-
spektiven geblickt wird. Buddhistische Kernbegriffe werden in ihrer urspriing-
lichen Sprache vermittelt. Dabei stehen die Pali-Begriffe in den Klammern vor
den Sanskrit-Begriffen, abhangig vom Kontext steht manchmal nur der Pali- oder
Sanskrit-Begrift. Auf diakritische Zeichen wird verzichtet. Die Kapitel bauen zwar
aufeinander auf, konnen aber auch unabhangig voneinander gelesen werden.

Beide Autoren praktizieren buddhistische Meditationswege, vor allem die Acht-
samkeits- und Mitgefithlspraxis und das Zen, haben aber unterschiedliche pro-
fessionelle Voraussetzungen und Lebenserfahrungen. Wir versuchen hier, die-
selben in einem gemeinsamen Text zusammenzufithren. Unser Ziel ist es, den
groflen Erfahrungsschatz der buddhistischen Welt vor allem fiir unsere Klienten
und Patienten fruchtbar zu machen. Dabei hat die klinische Psychotherapeutin
und Arztin einen anderen Hintergrund als der Religionshistoriker, Hochschul-

Xl



Xl Einleitung

lehrer und Zen-Lehrer. All das setzt unterschiedliche Rahmenbedingungen.
Aber uns eint ein gemeinsamer Horizont, zumindest suchen wir die »Horizont-
verschmelzung, ein gliicklicher Begrift, den Hans-Georg Gadamer fiir das Ver-
stehen des anderen, mithin auch des Fremden, gepragt hat. Und das ist thera-
peutische Praxis: Im Austausch verschiedener fachlicher Perspektiven bildet sich
eine Briicke von einem Ufer zum anderen. Diese Briicke soll auch fiir den Leser
begehbar sein — von beiden Seiten her. Wir hoffen, diese »Ubersetzung« médge
spannend und aufschlussreich sein, und wiinschen uns, dass die Erkenntnisse
zum Wohle der Patienten wirken.

Am Ende bleibt der Dank unseren Lehrern gegeniiber, die uns gepréagt haben.
Wir stehen auf den Schultern derer, die uns gelehrt haben, tiber eigene Beschréin-
kungen und die unvermeidlichen perspektivischen Differenzen hinausblicken zu
kénnen. Dazu gehoren die Lehrer der Meditation ebenso wie die der professionel-
len Ausbildung, die ungezahlten Lektiireerlebnisse wie menschliche Begegnun-
gen, die unsere Biografien als unentwegten Dialog erscheinen lassen. Sie alle zu
nennen, ist nicht méglich und auch nicht nétig - ihre Prasenz wird in den folgen-
den Erorterungen spiirbar sein. Es sind aber vor allem auch die Begegnungen mit
unseren Patienten, Klienten und Schiilern. Im gemeinsamen Ringen um ein er-
fiillltes Leben lernen alle, die sich dieser Dynamik aussetzen, Leben zu gestalten.
Die Leser werden eingeladen, sich diesen Prozessen anzuschlief3en, so sie denn
mogen.

Besonderer Dank gilt den Kollegen Sabine Meck, Matthis Wankerl, Senta
Kistner sowie Antje Volkel fiir ihr Probelesen und Mitdenken. Danken méch-
ten wir auch Nadja Urbani vom Schattauer Verlag, die das Projekt ermdglicht
und von Anfang bis Ende engagiert unterstiitzt hat.



Xl

Inhalt

1 Religiositdt und Spiritualitat in der psychotherapeutischen

Praxis ... ... 1
1.1 Religiositat und Spiritualitat als Ressource ................ccovvinnnn.. 1
1.2 Religiositat und Spiritualitdt in Psychiatrie und Psychotherapie ........... 3
1.3 Empfehlung zum Umgang mit Religiositat und Spiritualitat in der

Klinischen Praxis . . ... .....uu e 5
1.4 Die rationale Religiositdt des Buddhismus ............................ 7
2 Buddhismus im Oberblick ..................................... 8
2.1 Kultureller Hintergrund . . ... ... ..o 8
2.2 Buddha als Person .. ............ueiiiiiii e 9
2.3 Die Anfange des Buddhismus . . ... n
2.4 Ausbreitung des Buddhismus . ... ......... 12

240 Theravada . ...t 13

2.4.2 Mahayana . ..o 13

243 Tantrayana . ... ... 14

2.4.4 BuddhismusimWesten ............o i 14
25 DerPali-Kanon . ... 14
2.6 Das zentrale Anliegen des Buddhismus .................. ... ......... 17
2.7 Religion oder Wissenschaft vom Geist? .............................. 18
2.8 DerOchsundseinHirte ...... ..o 19
3  Leiden(Dukkha) ........... ... ... .. 26
3.1 Umgang mit den Zumutungendes Lebens ................ ... ... .. ... 26
3.2 ZweiArtendes Leidens . ... ... ... 27
3.3 Die Vier Edlen Wahrheiten .......... ..o 28
3.4 Formendes Leidens . ... e 34
3.5 Die veredelnden Wahrheiten ............ ... 35

3.6 Dukkha in verschiedenen Kontexten .............ccovuiiiinniinnnnnn. 36



XIv

4.1

4.2
4.3
4.4
4.5
4.6
4.7

4.8

5.1

5.2

5.3
5.4

6.1
6.2
6.3
6.4
6.5
6.6

Inhalt
Der AchtfachePfad ......... ... .. i 39
Anschauung (samma ditthi) ......... ... ... ... 42
Entschlossenheit (samma sankappa) ... 45
Rede (Samma vaca) . .......covuiiii i 46
Handeln (samma kammanta) . ...t 47
Lebensfilhrung (samma ajiva) ..........cccovveiiiiiieiiiinn... 48
Anstrengung (SAMMa Vayama) . . ... v v vvree e e e e i e 49
Achtsamkeit (sammasati) ........c.cviiriii 49
4.71 Die Grundlagen der Achtsamkeit .................. ... ... ..., 50
Konzentration (samma samadhi) ............ ... i 54
Bedingtes Entstehen und Beendigung des Kreislaufs
desleidens ...t 59
Die Lehre vom bedingten Entstehen — paticcasamuppada ............... 59
5.1.1 Die Kausalkette des bedingten Entstehens ...................... 60
Das Rad des Werdens (bhavacakra) ............coviiiiiint. 62
5.2.1 Derumfassende DamonderZeit..........covviriiiiniinnnnnn. 64
5.2.2 Die Antriebskrafte ... ... .. 64
5.2.3 Ursache und Wirkung . ..........uuuuiniiiiiiiiiinnnns 65
5.2.4 DerKreisdersechsWelten ..., 65
5.2.5 Zwolf Glieder des bedingten Entstehens (nidanas) ................ 66
Beendigung des Kreislaufs des Leidens ........... ... ..o, 70
Leidiiberwindendes bedingtes Entstehen .................. ... . ..... 73
Die »Wissenschaft vom Geist« .......... ... .cccoiiiiiiiiiiinn. 77
Gehirnund GeISt . ..ottt 77
Bewusstsein im psychotherapeutischen Kontext ....................... 80
Bewusstseinskonzeptionen in Ost und West . ...........cccvvivivnnnnn. 82
Die flinf Gruppen der Anhaftung — Skandhas ......................... 84
Vom Theravada- zum Mahayana-Buddhismus ......................... 88
Vijnanavada und Yogacara . .. ......oiii e 90
6.6.1 Zustande des BEWUSSTSEINS ... ....cvviiiiiit i 91
6.6.2 Die Zehn Vollkommenheiten (paramitas) ....................... 92
6.6.3 Die Natur des Bewusstseins . .........ovviiiiinnennennn.. 93

6.6.4 YOQACAra . ...ttt 94



Inhalt

7.1
1.2
1.3
14

8.1
8.2
8.3

8.4
8.5

9.1
9.2
9.3
9.4
9.5

Psychoanalyse und Buddhismus . ............................... 98
Buddhismus und Psychotherapie im Nationalsozialismus ................ 98
Psychoanalyse im Exil: Rebellion — Kreativitat — Spiritualitat ............. 101
Erich Fromm ... 103
Diskurs Psychoanalyse und Buddhismus ............................. 106
741 Anfangergeist .. ... 108
7.4.2 GedankenohnedenDenker ........ ... ... i, 110
7.4.3 Psychoanalytiker und spirituelle Lehrer im Vergleich .............. 13
7.4.4 Mangel und Frustration ........ ... i 117
745 OffeneWeite ... ..o e 19
Buddhismus und Verhaltenstherapie ........................... 124
Entwicklung der Verhaltenstherapie und Beziige zum Buddhismus ... ... ... 124
Methoden der Verhaltensanderung im friihen Buddhismus . .............. 126
Dritte Welle der Verhaltenstherapie .............. ... ... ... ... 127
8.3.1 Achtsamkeitsbasierte Psychotherapieverfahren ................. 127
8.3.2 Achtsamkeitsintegrierende Psychotherapieverfahren .............. 130
Buddhistische Psychotherapieverfahren.............................. 137
Spirituelle Aspekte in der Therapie ..., 140
Meditation und Wissenschaft . ................................. 143
Definitionen .. ... 143
Meditationsmethoden ....... ... ... . . 144
Mind and Life Dialog: Buddhismus und Wissenschaft im Austausch ....... 148
Meditationsforschung ........ ... . 151
Achtsamkeitsforschung ........ ... ... i 158
9.5.1 Definitionen ... .. . 160
9.5.2 Wirkmechanismen von Achtsamkeit im psychotherapeutischen

Zusammennang . ... 160
9.5.3 Effektstarken von achtsamkeitshezogenen und

achtsamkeitskorrelierten Methoden ........................... 161
9.5.4 Messinstrumente zur Messung von Achtsamkeit ................. 163
9.5.5 Unerwiinschte Nebenwirkungen............. ... . ...cooiii.t. 165

9.5.6 Schlusshemerkung ......... ... . . 166



XVI

Inhalt
10 Achtsamkeit in der klinischen Praxis ........................... 167
10.1 Begriffsklarung . ... 167
10.2 »McMindfulness« . ...t 170
10.3 Geistesgegenwart (Sati) .. ...t 172
10.3.1 Satiin Gleichnissen .. ... ... 172
10.4 Achtsamkeit als mentale Fertigkeit .............. ... ... L. 175
10.5 Heilsversprechungen . ........ ..ot 175
10.6 Achtsamkeit und Unachtsamkeit im psychotherapeutischen Kontext . ... ... 176
10.7 Das Wunder der Achtsamkeit . ... 177
10.8 Die vier Grundlagen der Achtsamkeit in der Praxis ..................... 178
10.9 Achtsamkeit in verschiedenen Therapieformen ........................ 184
10.10 Praktische Ubungen .. .........c.viuiine e 192
11 Grenzenlose Geisteszustande — giitige (Selbst-)Zuwendung ...... 199
11.1  »Alle Wesen wollen gliicklich sein« ........... ..o s, 200
11.2 Das affiliative System . ... e 203
11.3 ADWENIProzesse . . ...ovvi it e e 205
11.4 Mitleid, Empathie und Mitgefiihl in der Psychotherapie ................. 206
11.5 Mitgefiihlsbasierte Psychotherapie ........... ... i 210
11.5.1 Vom Mitgefiihl zum Selbstmitgefthl ........................... PAN
11.5.2 Compassion Focused Therapy (CFT) —
Mitgefiihlsbasierte Psychotherapie ............. ... ... ... ... 213
11.5.3 Konzeptionalisierung von Mitgefihl ........................... 214
11.6 Die vier grenzenlosen Geisteszustande .................coviiiiiin.. 215
11.7 Praktische Ubungen ... ... ... i 220
12 Erkenntnis und Selbsterkenntnis ................... . ... ...... 229
12.1 Differenzierungvon Ichund Selbst ............... ... ... ... L. 229
12.2 Entwicklung des Ich-Bewusstseins .. .........couveiiiiiiiineninn.. 232
12.3 Ich-ldentitdt . ... 234
12.4 Veranderungen des Ich-Erlebens ...... ... . ... . it 236
12.4.1 Ich-BEWUSSESIN ..ottt 236
12.4.2 Dimensionen des Ich-Bewusstseins .............. ...t 237
12.5 Das Selbstals lllusion .. ....... ... 238



Inhalt XVII

12.6 Orchesterohne Dirigent . ..........uiiiiiii e 240
12.7 Selbst und Nicht-Selbst im Buddhismus —Anatta ...................... 241
12.8 Flexibler Umgang mitsichselbst ............... ... ... 244
12.9 Abstand zu sich selbst entwickeln .............. ... L 246
12.10 Praktische Ubungen .. ... ... ... i 248
Quellen ... 254
Fachliteratur . ... ... ... . 256

Sachverzeichnis ........ ... 267



1  Religiositat und Spiritualitat
in der psychotherapeutischen Praxis

Die Lampen mdgen verschieden sein, doch das Licht ist gleich.
(Rumi)

In fritheren Zeiten bot die selbstverstindliche Zugehdorigkeit zu einer Kirche oder
Religionsgemeinschaft die Moglichkeit, sich angesichts existentieller Angste auszu-
tauschen und durch Glauben und Rituale Sinnstiftung zu erfahren. Dies ist heute
schwieriger geworden, da immer weniger Menschen konfessionell gebunden sind.
Die Amtskirchen geben den meisten Menschen keine Orientierung mehr, verfiigen
sie doch kaum noch iiber die erforderliche Autoritit. Menschen mit existentiellen
Fragen tauchen deshalb immer hdufiger in psychotherapeutischen Praxen auf und
treffen dort auf Behandler, die unsicher sind, wie sie mit diesen Anliegen professio-
nell umgehen sollen.

1.1 Religiositat und Spiritualitat als Ressource

In einer bundesweiten Befragung niedergelassener Psychologischer Psychothera-
peuten wird berichtet, ein Fiinftel der Patienten bringe religiose oder spirituelle
Themen in die Behandlung ein (Hofmann 2009). Die befragten Psychotherapeu-
ten vermitteln aber auch, dass der Umgang mit religiosen und spirituellen The-
men fiir sie selbst ungewohnt und tendenziell tiberfordernd sei, denn diese The-
matik seikein Inhalt des Psychologiestudiums oder der Psychotherapieausbildung.
Wenn Patienten also iiber Fragen sprechen wollen, die mit therapeutischen Tech-
niken nicht »behandelbar« sind, fithrt das nicht selten zur Unsicherheit aufseiten
der Behandler und zur Vermeidung dieses Themenkomplexes. Zu vermuten ist
dartiber hinaus, dass diese existentiellen — also berechtigten und nicht-neuroti-
schen - Angste der Patienten die eigenen Angste und die eigene Ratlosigkeit ak-
tivieren, was ein weiterer Grund dafiir sein kann, sich nicht ndher auf entspre-
chende Themen einzulassen.

Fragen ohne Antworten und Probleme ohne Losungen sind schwer auszuhal-
ten. Da es der Anspruch von Helfern ist, Verdnderung zu erméglichen und Wege
aus Krisen aufzuzeigen, fehlt manchmal die Fahigkeit, in einer gemeinsamen
Verbundenheit einfach bei den Fragen zu verweilen und den Sorgen Raum zu
geben — ohne gleich Losungen anzubieten. Zudem gilt in Deutschland die reli-
giose und weltanschauliche Neutralitit auch fiir die Richtlinienpsychotherapie.
Es steht weder Arzten noch Psychologen zu, eigene religiése Uberzeugungen zu
vermitteln oder therapeutische Arbeit mit spirituellen oder religiésen Ansétzen
zu vermengen.



1 Religiositat und Spiritualitat in der psychotherapeutischen Praxis

In anderen Landern ist das anders. Besonders in den USA hat sich eine Szene
entwickelt, die bewusst religiose Themen und Glaubensvorstellungen in die Psy-
chotherapie einbringt und davon tiberzeugt ist, dass es der Glaube und die damit
verbundenen Erfahrungen sind, die Heilung ermdglichen. Unterdessen lassen
sich in Deutschland auch schon einige glaubensbasierte Psychotherapieangebote
finden. Genannt seien zum Beispiel die christlich-integrativen Angebote der de
"ignis-Kette, die den Anspruch hat, fachliche Kompetenz mit Gottvertrauen zu
verbinden (https://www.deignis.de/). Auch eine islamische Psychologie und Psy-
chotherapie scheint sich herauszubilden (Rothman & Coyle 2018), ebenso wie
eine »Buddhistische Psychotherapie« (BPT), (Ennenbach 2011). Neben diesen
Verfahren, die sich an den religiosen Lehren ihrer Tradition orientieren, gibt
es eine grofle Fiille von Therapiemethoden, besonders aus der humanistischen
Richtung, die explizit spirituelle Erfahrungen vermitteln wollen. Transpersonale
Psychotherapiemethoden, wie zum Beispiel die »Initiatische Therapie« von Graf
Diirckheim, sowie Holotropes Atmen und psycholytische Psychotherapien, die
von Stanislav Grof entwickelt wurden, gehoren beispielsweise dazu. Bei letzteren
werden mitunter auch bewusstseinserweiternde Drogen genutzt.

In den vergangenen Jahren hat es auch immer wieder glaubwiirdige Berichte
tiber Schiaden religioser Praktiken im Zusammenhang mit psychotherapeuti-
schen Interventionen gegeben, so dass sich das Osterreichische Gesundheits-
ministerium veranlasst sah, vor der Aufgabe wissenschaftlicher Standards in der
Psychotherapie ausdriicklich zu warnen und esoterische Inhalte, spirituelle Ritu-
ale und religiése Methoden in der Psychotherapie zu verbieten (Osterreichisches
Bundesgesundheitsministerium 2014). Diese Situation hat die Deutsche Gesell-
schaft fiir Psychiatrie, Psychotherapie und Nervenheilkunde (DGPPN) dazu be-
wogen, 2013 ein »Referat fiir Religiositdt und Spiritualitdt in Psychiatrie und Psy-
chotherapie«ins Leben zu rufen. In diesem sollten sowohl das gesundheitsfordern-
de Potential von Religiositdt und Spiritualitét als auch die damit verbundenen
Gefahren und Fragen wissenschaftlich untersucht werden. Dabei wurden die ver-
wendeten Begriffe folgendermaflen definiert:

Unter Religion wird eine Gemeinschaft verstanden, die Traditionen, Rituale, Texte teilt
(Christentum, Judentum, Islam, Buddhismus, Hinduismus u.a.).

Religiositat meint iber die institutionelle Religionszugehérigkeit hinaus eine persén-
liche Gestaltung und Lebenspraxis von Religion.

Spiritualitat wird in den Gesundheitswissenschaften allgemein als Container-Begriff ver-
standen, der die personliche Suche nach dem Heiligen, nach Verbundenheit oder Selbsttrans-
zendenz meint und ausdriicklich auch Weltanschauungen auBerhalb der institutionalisierten
Religionen einschlieBt (Bucher 2014; Pargament et al. 2013).

Existentiell werden (Grenz-)Erfahrungen genannt, die mit Sinn-Krisen einhergehen, insbe-
sondere im Kontext von Krankheit und Tod (La Cour 2012; Schnell 2016).



1.2 Religiositat und Spiritualitat in Psychiatrie und Psychotherapie 3

1.2 Religiositat und Spiritualitat in Psychiatrie
und Psychotherapie

Die Geschichte der Auseinandersetzungen zwischen Religion und Psychothera-
pie reicht ins 19.Jahrhundert zurtick und kann hier nicht behandelt werden: Wir
haben es sowohl mit gegenseitiger Kritik, Abgrenzung und Polemik als auch mit
vorsichtiger Anndherung zu tun.

Psych-Facher in Bezug auf Glaubensfragen sind insgesamt ambivalent. Einige
Griinderviter der Psychologie und Psychotherapie wie William James, Pierre
Janet oder auch Carl Gustav Jung haben sich hochst differenziert mit der mensch-
lichen Religiositdt und Sehnsucht nach Transzendenz auseinandergesetzt. Sie
trafen aber auf das psychoanalytische Lager, das seinerzeit ein Bollwerk gegen die
»schwarze Schlammflut des Okkultismus« errichten wollte und Irrationalismen
aller Art bekampfte. Freud betrachtete religiosen Glauben als infantil und regres-
siv. Die psychoanalytisch geprigte Psychotherapie, aber auch die Verhaltens-
therapie haben deshalb religiose Themen bis zur Jahrtausendwende weitgehend
ausgeklammert.

Das kritische und aufkldrerische Potential der Psychoanalyse hat nach dem
Zweiten Weltkrieg sicherlich mafigeblich dazu beigetragen, dass die Auseinan-
dersetzung mit autoritdren und faschistischen Strukturen stattfinden konnte.
Man hat aber im Bemiihen, alle Irrationalismen zu vermeiden, das Kind mit dem
Bade ausgeschiittet und viele wirksame nonverbale Methoden der Selbsterfah-
rung ignoriert oder ausgegrenzt. Etliche therapeutische Strémungen, die Kérper-
arbeit oder Meditation integrierten, mussten sich im auflerakademischen Raum
weiterentwickeln, was zur Folge hatte, dass in den verschiedenen Nischen man-
cherlei uniiberpriifter Wildwuchs gedieh. Es fehlte in diesem Umfeld die wissen-
schaftliche Erganzung durch Theoriebildung, Grundlagenforschung und kriti-
schen Diskurs. Umgekehrt entwerteten die geschmahten »Schmuddelkinder« die
empirische Forschung und deren Vertreter. Die ideologischen Auseinanderset-
zungen zwischen diesen Lagern dauerten ungefahr bis zur Jahrtausendwende.

Seit etwa 20 Jahren gibt es mehr Begegnung und Austausch. Die frithere skep-
tisch-kritische Haltung von analytisch und verhaltenstherapeutisch geprigten
Psychiatern, Psychosomatikern und Psychotherapeuten in Bezug auf Religion
und Spiritualitdt ist in den vergangenen Jahren einem lebhaften Interesse an Be-
gegnung und Austausch gewichen. Die Zahl der Veroffentlichungen zur Thema-
tik steigt standig, Vortrage und Workshops dazu sind meistens ausgebucht. Im
Rahmen der Psychotherapie wird man sich der psychoprotektiven Wirkung von
Glaube und Religion bewusster. Auch mit Blick auf sich selbst suchen viele The-
rapeuten eine Haltung, die ihnen helfen kann, mit den aktuellen existentiellen
und okologischen Fragen umzugehen. Ferner spielt die verdnderte Zusammen-
setzung unserer Gesellschaft eine Rolle; die wachsende kulturelle Vielfalt verlangt
mehr interkulturelle Kompetenz der Behandler. Und dies wiederum setzt mehr
Interesse und Wissen hinsichtlich der religiésen Vorstellungen der Patienten vor-
aus.

2016 wurde das Positionspapier der Expertengruppe fiir »Religiositit und Spi-



4 1 Religiositat und Spiritualitat in der psychotherapeutischen Praxis

ritualitdt in Psychiatrie und Psychotherapie« fiir die DGPPN erstellt. Dessen
Kernthesen lauten, dass Religiositdt und Spiritualitdt als anthropologische Uni-
versalien angesehen werden miissen (Bucher 2014). Sie gehoren zum Menschsein
und sind im Rahmen einer ganzheitlichen Betrachtung zu wiirdigen — unabhén-
gig von einem moglichen Einfluss auf die Effizienz der jeweiligen Interventionen.
Dies wird in existentiellen Krisen und Grenzsituationen besonders deutlich,
wenn alle verfiigbaren Krifte benotigt werden. Um mit den religidsen und spiri-
tuellen Ressourcen eines Patienten gut arbeiten zu konnen, miissen sich die
Therapeuten selbst ihrer weltanschaulichen Uberzeugungen bewusstwerden und
verstehen, wie der eigene Verstindnishorizont die Interpretation der Patienten-
duflerungen formt.

Es gibt eine Fiille von Studien zum Zusammenhang von religios-spirituellem
Coping und Gesundheit. Pargament belegt mit mehr als 150 empirischen Stu-
dien, dass religiose Menschen mit Trennung und Trauer sowie Gewalt und Ein-
samkeit besser umgehen kénnen als Menschen ohne ein Glaubensgeriist (Par-
gament 1997). Sie verfiigen offenbar tiber grofiere Ressourcen und vielféltigere
Bewiltigungsstrategien. Dies veranlasst psychiatrische und psychotherapeuti-
sche Berufsverbdande im Rahmen des schon linger anhaltenden »spiritual turn«
dariiber nachzudenken, wie die positive Ressource der Religion oder der spiritu-
ellen Praxis psychotherapeutisch genutzt werden kann, ohne dass die Behandler
selbst missionarisch aktiv werden. Angestrebt wird eine Haltung, die einerseits
sensibel in Bezug auf religiose Themen ist und andererseits abstinent von person-
licher Meinungsduflerung. Den wissenschaftlichen Fachverbidnden fillt dabei die
Aufgabe zu, die Studien kritisch zu analysieren, denn manche Geldgeber sind
nicht frei von Eigeninteressen und missionarischen Tendenzen.

Bei der Sichtung der englischsprachigen Literatur zum Verhiltnis von Religio-
sitdt und Psychotherapie (z.B. Anderson et al. 2015; Goncalves et al. 2015; Lim
et al. 2014; Ross et al. 2015) fallt auf, dass religiose Elemente héaufig als modulare
Bestandteile der Psychotherapie selbst auftauchen — zum Beispiel im Rahmen von
kognitiver Verhaltenstherapie — oder sogar als wesentlicher Wirkfaktor der Hei-
lung dargestellt werden. Dies ist im deutschsprachigen Raum - noch - anders.
Hier besteht eine viel grofiere Zuriickhaltung gegeniiber spirituellen Interven-
tionen in der Psychotherapie. Eine Ausnahme stellen die achtsamkeitsbasier-
ten Therapieverfahren dar (Anderssen-Reuster 2011a; Anderssen-Reuster 2011b;
Harrer & Weiss 2016), die zwar aus dem buddhistischen Kontext stammen, aber
keine religiosen Botschaften vermitteln. Aktuell werden buddhistische Ansdtze
darauthin untersucht, ob ihre grofle Vielfalt an Lehren und geschickten Mitteln
fiir die westliche Psychotherapie hilfreich sein konnte. Zumeist wird der welt-
anschauliche Hintergrund dabei ignoriert, was Vor- und Nachteile hat.

Religion selbst ist vielfaltig definiert worden, und die Ambivalenz von Reli-
gion - repressiv einerseits, voller Befreiungspotential andererseits — ist deutlich
(von Briick 2008). Man unterscheidet heute zwischen Religion (das Institutionelle
und Glaubensbasierte) und Spiritualitit (die Kultivierung des Bewusstseins),
aber auch hier ist die Bandbreite der Wahrnehmungen und Interpretationen
grof3. Insgesamt wird deutlich, dass religiose und spirituelle Anliegen nicht guten



1.3 Zum Umgang mit Religiositat und Spiritualitat in der klinischen Praxis

Gewissens aus der Psychotherapie verbannt werden kénnen, denn religiose und
spirituelle Ubungen kénnen Menschen helfen, Krisen zu bewiltigen, Sinnzusam-
menhinge zu erkennen und tiefgreifende innere Erfahrungen zu machen. Die
Weisheitstraditionen, die in viele Glaubenslehren eingeflossen sind, vermitteln
einen Bezugsrahmen, der das individuelle Problem in einen grofleren Kontext
stellt. Aber es ist notwendig, religios-spirituellen Ansitzen nicht unkritisch zu
begegnen und die Gefahren zu kennen, die mit einer religidsen oder spirituellen
Praxis verbunden sein kénnen.

1.3 Empfehlung zum Umgang mit Religiositat
und Spiritualitat in der klinischen Praxis

Nachdem Fragen des Glaubens und der Religiositéit lange Zeit in Psychiatrie und
Psychotherapie ausgeblendet wurden, ist aktuell ein »spiritual turn« zu beobach-
ten. Die genannte Taskforce des »Referats fiir Religiositit und Spiritualitét in Psy-
chiatrie und Psychotherapie« hat 2016 folgende Empfehlung veréffentlicht:

Empfehlungen zum Umgang mit Religiositat und Spiritualitat
in Psychiatrie und Psychotherapie

Interkulturelle Kompetenz

Da Religiositat und Spiritualitat kulturell gepragt sind, sollten die individuellen Gesundheits-
und Krankheitskonzepte in einer kultur- und religionssensiblen Weise erfragt werden. Dazu
gehort die Fahigkeit des Therapeuten zum Perspektivenwechsel. Anregend erweist sich dies-
beziiglich das Cultural Formulation Interview (CFl), das im Rahmen des DSM-5 entwickelt
wurde (APA American Psychiatric Association 2013). Kultur- und sprachgebundene Missver-
standnisse sollten ausgerdumt werden.

Anamnese

Die Erfassung der Wertvorstellungen und religiésen Uberzeugungen sowie deren Relevanz
im Leben gehort zur psychiatrisch-psychotherapeutischen Anamnese (Frick et al. 2002).

Religiositat und Spiritualitat im Behandlungsplan

Der Behandler sollte in der Lage sein, Religiositat und Spiritualitat als Ressource und/oder Be-
lastungsfaktor fiir Patienten zu erkennen und in die Behandlungsstrategie einzubinden. Dies
gilt auch, wenn er selbst areligios ist oder einer anderen Weltanschauung verpflichtet ist als
der Patient. Insofern miissen die Sicht des Patienten auf Religiositat und Spiritualitdt sowie
seine diesbeziiglichen Wertungen verstanden und im Behandlungsplan beriicksichtigt wer-
den. Auch bei Patienten ohne religise/spirituelle Anbindung ist eine Auseinandersetzung
mit existentiellen Fragen oft erforderlich. Die Akzeptanz von religidsen/spirituellen Uberzeu-
gungen bei Patienten findet dort ihre Grenzen, wo Selbst- und Fremdgefahrdung vorliegen.

Grenzverletzungen aus religiésen oder spirituellen Motiven

Die therapeutische Beziehung sowie die therapeutische Behandlung in Institutionen brau-
chen eindeutige Regeln. Wenn diese aufgrund religidser und spiritueller Uberzeugungen
(z.B. religiosem Fanatismus/Fundamentalismus) verletzt werden, muss der Patient mit den



1 Religiositat und Spiritualitat in der psychotherapeutischen Praxis

geltenden Regeln als Teil des Realitatsprinzips konfrontiert werden. Je nach Setting (Ambu-
lanz, stationare Akutpsychiatrie, Praxis usw.) sind differenzierte Interventionen erforderlich,
die Grenzen schiitzen beziehungsweise wiederherstellen.

Professionelle Grenzen

Psychiater und Psychotherapeuten haben sich durch ihre Berufsethik verpflichtet, innerhalb
des Methodenspektrums ihrer Profession tatig zu sein.

Dies schlieBt religiose oder spirituelle Interventionen aus. Das stellt eine sinnvolle und not-
wendige Selbstbeschréankung dar. Dabei muss trotzdem sichergestellt werden, dass die Reli-
giositat/Spiritualitat des Patienten in der Therapie Raum haben kann. Die Taskforce hélt es
flir geboten, dass die deutschsprachige Psychiatrie und Psychotherapie sich starker mit die-
sem Thema beschaftigen als bisher.

Diversity Management

Angesichts des Marktes vielfaltiger psychospiritueller Angebote mit zum Teil fragwiirdigen
Versprechen und Rahmenbedingungen empfiehlt die Taskforce die Transparenz des jeweili-
gen weltanschaulichen Hintergrundes, die Wahrung der professionellen und wissenschaft-
lichen Standards sowie ein kultur- und religionssensibles Vorgehen.

Neutralitat

Der Behandler sollte auf eine respektvolle Weise religiés neutral bleiben, aber aufgeschlos-
sen sein fir einen moglichen Transzendenzbezug seines Patienten.

Psychiatrische und psychotherapeutische Behandlungen einerseits und Seelsorge und spiri-
tuelle Fiihrung andererseits sollten unterschieden werden und getrennt bleiben. Eine Zu-
sammenarbeit im Interesse des Patienten kann aber in vielen Fallen sinnvoll sein. Hierfur ist
es hilfreich, wenn Seelsorger ihr psychiatrisches und psychotherapeutisches Grundwissen
erweitern.

Passung in der therapeutischen Beziehung

Die Fragen der Wechselwirkung und Passung der religiosen/spirituellen Grundhaltung zwi-
schen Patienten und Behandlern sollten in der Selbsterfahrung reflektiert werden. Voraus-
setzung dafiir ist, dass Psychiater und Psychotherapeut ihre eigene weltanschauliche Orien-
tierung kennen und kritisch reflektieren. Eine besondere Bedeutung kommt in diesem
Kontext den Ubertragungs- und Gegeniibertragungsphanomenen zu. In Selbsterfahrung
und Supervision sind besonders das Spannungsfeld zwischen der weltanschaulichen Neutra-
litdt und der religiésen oder spirituellen Selbstdeklaration des Psychiaters und Psychothera-
peuten sowie Wahrheits- und Wertefragen zu reflektieren.

Aus-, Fort- und Weiterbildung

Die psychiatrische, psychotherapeutische und psychosomatische Aus-, Fort- und Weiterbil-
dung sollte sowohl hinsichtlich eines Grundwissens von Religions- und Weltanschauungs-
fragen und insbesondere hinsichtlich diesbeziiglicher Selbsterfahrungs-Angebote verbessert
werden. Kompetenzen in Bezug auf Haltungen, Wissen und Fahigkeiten (attitudes, know-
ledge and skills) zu Religiositat und Spiritualitat sollen geschult und entwickelt werden. Ent-
sprechende Lernziele sollten in das Medizinstudium sowie in die Weiterbildungsordnungen
integriert werden.

Forschung

Forschung Uber die Bedeutung von Weltanschauungen und Sinngebungsmodellen als Be-
lastung und Ressource im deutschsprachigen Bereich ist sinnvoll und notwendig.



1.4 Die rationale Religiositat des Buddhismus 7

Ein interdisziplindrer Dialog zwischen Religionspsychologie, Theologie und Psychiatrie, Psy-
chotherapie und Psychosomatik ist erwiinscht und notwendig. Folgende Forschungsthemen
erscheinen u.a. wichtig: (1) Wahrnehmen von religiésen/spirituellen Bediirfnissen der Pa-
tienten, (2) Religiositdt und Spiritualitat als Behandlungshindernis und (3) Zusammenarbeit
der Gesundheitsberufe mit Seelsorgeangeboten (Utsch et al. 2016).

1.4  Die rationale Religiositat des Buddhismus

Religiositit in der Psychotherapie kann sowohl eine wertvolle Ressource als auch
ein Hindernis fiir rationale Erkenntnisprozesse sein. Religiose Erfahrungen
koénnen wunderbare Erfahrungen von Verbundenheit und Selbsttranszendenz
ermoglichen und somit nicht nur Heilung - im klinischen Sinne - sondern Heil -
in einem umfassenderen Sinne - vermitteln. Wenn Glaubensiiberzeugungen
allerdings metakognitives Reflektieren verhindern und mit verbohrtem Starrsinn
einhergehen, dann ist Psychotherapie fast unmdglich. In diesem Dilemma wiin-
schen sich viele Menschen eine rationale religiose Praxis, die kognitive, emotio-
nale und soziale Offenheit sowie den Zugang zu tiefsten inneren Erfahrungs-
rdumen ermoglicht und zugleich die kritische Priifung von Lehre und Lehrern
gestattet. Ein Buddhismus, der sich als »Wissenschaft vom Geist« begreift, der auf
personliche Erkenntnisprozesse und individuelle Entwicklungsschritte setzt,
wird genau deshalb fiir immer mehr Menschen im Westen interessant.

Obgleich der Buddhismus zu den grof3en Weltreligionen gehort, kommt er
ohne einen Schépfer-Gott oder eine lenkende géttliche Kraft aus, die die Ge-
schicke der Menschen oder der Erde aktiv steuert. Die Kausalitdtslehre des Bud-
dhismus orientiert sich an einem Bedingungsgefiige von Ursache und Wirkung,
das rational weitgehend zuganglich ist und ohne Transzendenzbezug auskom-
men kann. Obgleich im Volksglauben Bodhisattvas verehrt werden und den Got-
tern im Lebensrad ein eigener Bereich zugeordnet wird, ist eine Anbetung hohe-
rer Méchte oder Wesen nicht notwendig. Es sind also nicht die metaphysischen
Themen, die den Kern dieser Lehre ausmachen, sondern die aktive Einiibung
von Reflexion und Selbstreflexion, prosozialem Verhalten und innerem Frieden.
Diese Elemente werden im Achtfachen Pfad vermittelt.

Das primidre Anliegen der buddhistischen Lehre ist es, Menschen zu helfen,
weniger zu leiden. Dogmatisch fixierte Wahrheiten stehen nicht im Vordergrund,
sondern eher verschiedene pragmatische Methoden und geschickte Mittel des
Umgangs mit Konflikten und Fragen aller Art. Und wie schon der Buddha seine
Lehrreden dem Verstindnishorizont seiner jeweiligen Zuhérer immer wieder
neu angepasst hat (s. Pali-Kanon), so scheint es auch heute legitim, den grof3en
Schatz an Weisheiten und geschickten Methoden, die der Buddhismus kennt,
dazu zu nutzen, das Leiden von Menschen mit psychischen Problemen zu lin-
dern. Man muss dazu weder Buddhist sein noch werden; aber es kann hilfreich
sein, mehr vom Hintergrund dieser Lehre zu verstehen, die sich selbst als »Wis-
senschaft vom Geist« bezeichnet.



2 Buddhismus im Uberblick

Die Lehre gleicht einem FloB, das man benutzt, um ans andere Ufer tiberzusetzen.
Es dient der Uberfahrt und nicht dem Festhalten.
(MN 10)

Von »dem« Buddhismus im Allgemeinen zu sprechen ist schwierig, denn es gibt
unzdhlige Schulrichtungen, Traditionslinien und Formen der Praxis. In allen Stro-
mungen finden sich zwar die gleichen Kernelemente der buddhistischen Lehre
(dhamma, dharma), aber sie werden in Abhdngigkeit von zeitlichen Entwicklungs-
linien und kulturellen Einfliissen unterschiedlich interpretiert und praktiziert. Die
gemeinsamen Grundelemente sollen in den nichsten Kapiteln im Uberblick ver-
mittelt werden. Die Komplexitit der Thematik wird dabei besonders auf die Aspek-
te reduziert, die von psychotherapeutischem Belang sind; also auf die Elemente, die
dazu beitragen, psychische Erkrankungen aus buddhistischer Perspektive zu ver-
stehen und seelisches Leiden zu lindern.

2.1 Kultureller Hintergrund

Der Buddhismus hat sich vor etwa 2300 Jahren im Norden Indiens entwickelt
und von dort her zunichst in Indien, dann in Asien, spéter weltweit ausgebreitet.
In jener Region hatte eine frithe Hochkultur bestanden (Harappa- bzw. Indus-
Kultur ca. 2800-1800 v.Chr.), die wohl aufgrund von Abholzung der Wilder,
Klimawandel, Diirre und vielleicht auch Seuchen erlosch. In das entstehende
Vakuum strémten ab ca. 1800 v. Chr. indo-europdische Stimme (aryas), die tech-
nisch weiterentwickelt waren und beispielsweise schon Pferdewagen nutzten.
Diese Invasoren brachten auch eigene religiose Riten und Liedersammlungen
mit, die Veden, die zunédchst miindlich und spater schriftlich tradiert wurden. Es
bildete sich ein hierarchisches Kastensystem aus mit der Priesterkaste der Brah-
manen an der Spitze, den Adligen und Kriegern (kshatriyas) darunter sowie den
Hindlern und Bauern (vaishyas), den landlosen Arbeitern und Dienern (shudras)
und schlieflich den Kastenlosen (parias). Die hellhdutigeren aryas nahmen die
Position der noblen Oberschicht ein, die tiber religiose Regeln und Riten die
Ordnung der Gesellschaft kontrollierten und vorgaben, dariiber den Lauf des
Schicksals zu lenken. Thnen oblag es, die Gotter durch Opfergaben wohlwollend
zu stimmen und die Ordnung der Dinge (Jahreszeiten, Aussaat und Ernte, fa-
milidren Zusammenhalt und gesellschaftliche Systeme) giinstig zu beeinflussen.
Regelbriiche galten als schwerwiegende Verstofe, die das Gefiige der Gesellschaft
in Unordnung zu bringen drohten. Soziale Verdnderungen oder Reformen waren
in diesem statischen Gesellschaftssystem nicht vorgesehen.

Die heiligen Texte und Rituale sowie die Glaubenslehren und Verhaltensvor-



2.2 Buddha als Person

schriften dienten der Stabilisierung des herrschenden hierarchischen Systems.
Priester hatten die Aufgabe, die als unumstofllich geltenden Wahrheiten zu be-
wahren und damit die Weltordnung zu schiitzen. Die sakralen Texte wurden aus-
wendig gelernt und gemeinsam rezitiert; die wesentlichen Lehren wurden in
einem lebendigen Austausch von Schiilern und Lehrern personlich vermittelt.
Das Kastensystem zementierte die soziale Ungleichheit und verhinderte — sowohl
im Sozialgefiige als auch in individueller Hinsicht - dynamische Entwicklungen,
es verbiirgte aber auch die Stabilitdt der Gesellschaft. Ab etwa 1000 v. Chr. boten
neue metaphysische Vorstellungen — zum Beispiel von Karma und Reinkarna-
tion — einen erweiterten Deutungsrahmen fiir die Geschehnisse in der Welt und
des individuellen Schicksals. Groles Gewicht kam dabei den religiosen Mythen
zu, die das Supernarrativ bildeten, in das sich die individuellen Biografien und
sozialen Ordnungssysteme einfiigten. Spatestens in der Mitte des ersten vorchrist-
lichen Jahrtausends kam es aber zu Umbriichen, und alte Gewissheiten wurden
fragwiirdig.

Der Buddhismus hat sich in einer wirtschaftlichen und politischen Umbruch-
zeit entwickelt, in der sich neue Lebensformen herausbildeten. Stddte wurden er-
richtet, in denen Manufakturen entstanden und ein lebhafter Fernhandel gedieh.
Neue Bevolkerungsschichten, wie zum Beispiel Handler, Staatsbeamte und auch
Kastenlose, kamen nun zum Zuge, die sich gegen das von der Priesterkaste do-
minierte hierarchische Gesellschaftssystem auflehnten, in dem sie sich nicht
reprasentiert sahen. Diese Gruppen waren fiir die sozialreformatorischen Impulse
des Buddhismus offen und forderten seine Ausbreitung. Die neue Religion bot
mehr Entwicklungsmoglichkeiten und individuelle Freiheiten, denn sie stellte die
feudalen Machtstrukturen sowie die Dominanz der Priesterkaste infrage. Das
Kastensystem, das die sozialen Hierarchien zementierte, sowie die kultischen
Reinheitsgebote spielten im Buddhismus keine Rolle. »Edel« war man nun nicht
aufgrund der Zugehorigkeit zur Brahmanenkaste oder durch Befolgung von
Reinheitsritualen, sondern wegen seines entsprechenden Lebenswandels (Side
2010).

2.2 Buddha als Person

Durch textkritische und historische Analysen ist es moglich, eine gewisse Vor-
stellung von der frithen buddhistischen Bewegung und ihrem Begriinder zu er-
langen, obwohl wir iiber die Lebensgeschichte des Buddha selbst fast nichts wissen
(von Briick 2007). Traditions- und Legendenbildungen haben das Bild des Griin-
ders geformt. Die historische Person und der Mythos sind nicht mehr zu trennen.
Zudem wird im spateren Mahayana-Buddhismus von weiteren Buddhas be-
richtet, die als Erwachte die Verpflichtung auf sich genommen haben, alle Lebe-
wesen vom Leiden zu befreien. Die typisierte Lebensgeschichte von Siddhartha
Gautama (Geburtsname) Shakyamuni (der schweigende Weise aus dem Ge-
schlecht der Shakyas), genannt der Buddha (der Erwachte), wird folgendermaflen
erzdhlt:



10

2 Buddhismus im Uberblick

Die liberlieferte Lebensgeschichte von Shakyamuni Buddha

Siddhartha (ca. 450—370 v. Chr.) wurde als Sohn eines Flrsten im nordlichen Indien, dem
heutigen Nepal, geboren. Er stammt aus der Kshatriya-Kaste und dem fiihrenden Geschlecht
der Shakyas, die den damaligen Staat Kapilavastu fiihrten. Geboren und aufgewachsen ist er
in der Stadt Lumbini. Es wird berichtet, dass seine Mutter Maya nach seiner Geburt verstarb.
Er wuchs behiitet im Palast seines Vaters Shuddhodana auf. GemaB einer Weissagung des
Heiligen Asita sollte er entweder ein weltlicher Herrscher (cakravartin) oder ein geistiger
Fihrer (Buddha) werden. Der Vater bevorzugte ersteres, und so sollte Gautama nicht zu friih
mit der duBeren Welt in Kontakt kommen, weshalb er das eingegrenzte Areal des vaterlichen
Gelandes nicht verlassen durfte.

Als kiinftigem Herrscher wurde ihm eine besonders sorgféltige Erziehung zuteil. Er lernte
verschiedene Sprachen, studierte die alten Schriften, erhielt Unterricht in Mathematik, Astro-
nomie, Philosophie und den damals notwendigen Kenntnissen zur Verwaltung eines Fiirs-
tentums. Er entwickelte offenbar auch sportliche Fihigkeiten wie Ausdauer, Kraft, Kampf-
techniken und Reiten. Siddhartha war hochintelligent. Er lebte im Rahmen seiner Kultur ein
privilegiertes Leben. In der Pubertét soll er, unter einem Rosenapfelbaum sitzend, dem Vater
beim Pfliigen zugeschaut haben und dabei spontan in einen meditativen Bewusstseins-
zustand eingetreten sein, der ihn mit tiefer Freude erfiillte. Im Alter von 16 Jahren wurde er
mit der Prinzessin Yasodhara verheiratet und zeugte einen Sohn — Rahula.

Dennoch war er offenbar nicht gliicklich. Er lebte zwar ein privilegiertes Leben, aber er war
unfrei, unzufrieden und gelangweilt. In der Legende wird berichtet, dass er im Alter von
29 Jahren endlich das umfriedete Geldnde des véterlichen Anwesens verlie3, um zu erfahren,
was sich jenseits der Mauern befand. Es wird von vier Ausfahrten erzéhlt, welche jeweils in
eine andere Himmelsrichtung fiihrten. Bei der ersten Ausfahrt begegnete er einem Greis, bei
der zweiten einem Kranken, bei der dritten einem Leichenzug und bei der vierten einem
Wanderasketen.

Diese Erfahrungen erschiitterten ihn zutiefst. Er verstand, dass ein angenehmes Leben, Ju-
gend und Gesundheit vergénglich sind und Krankheit, Alter und Tod unweigerlich auf ihn
selbst wie auch auf jeden anderen Menschen zukommen wiirden. Ab diesem Zeitpunkt be-
fasste er sich mit der Frage, wie es méglich sein kann, trotz dieses Leids, das aus dem mensch-
lichen Leben nicht wegzudenken oder zu verdrdngen ist, ein gliickvolles Leben zu fiihren. Die
letzte Begegnung mit dem friedlichen und gelassenen Ménch lieB in ihm den Entschluss rei-
fen, selbst ein Leben jenseits der familidren Bindungen zu fiihren und in die »Hauslosigkeit«
zu gehen.

Er sagte sich von seiner Familie und den an ihn gestellten Erwartungen los und entschloss
sich, als Wanderasket zu leben und verschiedenen renommierten Gurus, die ihn in die theo-
retischen und praktischen Lehren seiner Zeit einfiihrten, zu folgen. Von all diesen Lehrern
lernte er, ohne jedoch eine Antwort auf die Frage zu finden, wie man dem Leid begegnen und
trotz Alter, Krankheit und Tod gliicklich werden kénne. Er wurde immer verzweifelter und
schloss sich schlieBlich einer Gruppe von Asketen an, die durch extremes Fasten, yogische
Kérperiibungen und andere Praktiken versuchten, ihre sinnlichen Bediirfnisse zu unterdrii-
cken, um dadurch mehr geistige Klarheit zu erlangen. Nachdem er sechs Jahre lang diesen
Weg der Verneinung kérperlicher Bediirfnisse gegangen war, geriet er in einen desolaten
Zustand und wére beinahe verhungert.

Es wird berichtet, er sei in dieser Situation durch den Duft von Rosen an den Garten seiner
Kindheit erinnert worden und an das Gute und Liebevolle, das er in jungen Jahren erfahren
hatte. Die Zartheit und Schénheit dieser Erinnerung fiihrten ihn zu der Erkenntnis, dass nicht



2.3 Die Anfange des Buddhismus

Selbstkasteiung und Hérte der richtige Weg sein kénnen, sondern dass die kérperlichen
Bediirfnisse ebenfalls gewdirdigt werden miissen und ein »mittlerer Weg« zwischen Askese
und Véllerei angemessen sei. Als ihm ein Hirtenmédchen eine Schale Milchreis anbot, kam
er wieder zu Kréften. Und in dieser — nunmehr kérperlich und psychisch ausgeglichenen —
Verfassung machte er unter dem Bodhi-Baum in Bodhgaya eine transformative spirituelle
Erfahrung.

Nach sechs Tagen und Néchten in tiefer Meditation erfuhr er in der Morgendémmerung des
siebten Tages die Erleuchtung beziehungsweise das Erwachen und wurde fortan Buddha (der
Erwachte) genannt, oder auch Shakyamuni, der schweigende Weise aus dem Geschlecht der
Shakyas. Die wachsende Schar seiner Anhénger lehrte er danach, wie es Menschen gelingen
kann, trotz der unvermeidbaren Zumutungen des Lebens, gliicklich zu sein und gedeihlich
miteinander auszukommen. In seiner ersten Predigt nach dem Erwachen vermittelte er die
Lehre von den Vier Edlen Wahrheiten, welche den Kern seiner Botschaft enthélt. In den fol-
genden 45 Jahren zog er durch den Norden Indiens und sprach zu Menschen aus allen Gesell-
schaftsschichten. Er lehrte, dass das Leid der Menschen nicht primér durch duBere Umsténde
verursacht ist, sondern vor allem durch die Reaktionen darauf, also die eigenen Denk- und
Verhaltensweisen, die verdnderbar sind. Wie das gelingen kann, ist die Botschaft beziehungs-
weise Praxis des Buddhismus.

2.3  Die Anfange des Buddhismus

Shakyamuni Buddha hat keine schriftlichen Zeugnisse hinterlassen, sondern ca.
45 Jahre lang ausschliefSlich miindlich gelehrt. Immer mehr Schiiler folgten ihm,
und eine Gemeinschaft entstand, die sich Regeln und Strukturen gab und einen
hohen Organisationsgrad erreichte. Die Griindung einer stabilen, in festen Regeln
lebenden Monchsgemeinschaft ist die grofle Neuerung, die der Buddha in die
indische Religionsgeschichte eingefiihrt hat (von Briick 2007). Die Gemeinschaft
der Ordensleute (sangha) war relativ demokratisch organisiert, teilte das Vermo-
gen und ermoglichte Menschen aus allen sozialen Schichten die Zugehorigkeit.
Damit verkorperte sie einen Gegenentwurf zu der auf Status und Geburt gegriin-
deten Kastengesellschaft.

Der Buddha wanderte iiber 40 Jahre lang durch Nordindien und predigte allen
Menschen, die ihn horen wollten. Er ging auf die Fragen von Laien, Monchen,
Priestern und Konigen ein und nahm die jeweilige Situation zum Anlass, um mit
seinen Zuhorern in Kontakt zu treten. Seine Lehrreden sind hinsichtlich des
Komplexititsniveaus seiner jeweiligen Zuhorerschaft angepasst; oft verwendete
er Beispiele aus dem béuerlichen Leben oder von Handwerkstechniken, also aus
dem Alltagsleben der Menschen. Offensichtlich wollte er verstanden werden. Man
darf davon ausgehen, dass der junge Siddhartha als Wanderasket und Schiiler
verschiedener Gurus die philosophischen Systeme und religiésen Praktiken sei-
ner Zeit griindlich studiert hat. Was er lernte, hat ihn nicht hinreichend tiber-
zeugt, insbesondere weil alle Erkenntnis und esoterische Erfahrung nicht dazu
beitrugen, das menschliche Leiden zu mindern. Darum ging es ihm in erster
Linie und deshalb hat er die vorgefundenen Lehrmeinungen génzlich neu inter-
pretiert. Man kann sagen, dass er die brahmanische Lehre von der gottlichen

1



2 Buddhismus im Uberblick

Prisenz im Menschen radikalisiert hat, indem er das Insider-Wissen der Ober-
schicht jedem zuganglich machte und die ethischen Aspekte der Praxis betonte:
Nicht mehr Geburt und sozialer Status bestimmten den Wert eines Menschen,
sondern dessen Handeln sowie die je eigene geistige Erfahrung. Das von ihm ver-
mittelte Lehrsystem sollte einerseits eine hilfreiche Orientierung fiir ein gut ge-
fithrtes Leben bieten und andererseits den Weg zur Befreiung aufzeigen, der im
Prinzip jedem Menschen offensteht.

2.4  Ausbreitung des Buddhismus

Wihrend der Regierungszeit des Kaisers Ashoka (wohl 268-239 v. Chr.) wurde
der Buddhismus gefordert; sein Sohn Mahinda soll den Buddhismus nach Sri
Lanka gebracht haben, wo sich bis heute der Theravada-Buddhismus als tragen-
de Kulturkraft etablieren konnte. Beim Indienfeldzug Alexanders des Grof3en
(326 v.Chr.) wurden griechische Siedlungen im Nordwesten Indiens gegriindet,
wodurch es zum Austausch der Kulturen kam. In der Schrift Milindapanha ist
eine Diskussion des griechischen Kénigs Menandros (Milinda) mit dem bud-
dhistischen Mdnch Nagasena dokumentiert. Auch die Darstellung des Buddha
in der Gandhara-Kultur weist griechische Stilelemente auf. Die eindrucksvollen
Buddha-Statuen im Bamiyan-Tal von Afghanistan, die bis zu 53 Meter hochrag-
ten, entstanden im 5. und 6. Jahrhundert n. Chr. Sie wurden 2001 von den Taliban
zerstort.

Im Osten Indiens — im heutigen Bundesstaat Bihar — wurde spdtestens im
5.Jahrhundert n. Chr. die Universitdt von Nalanda gegriindet, die sich zum grof3-
ten Lehrzentrum der damaligen antiken Welt entwickelte. Etwa 10000 Studenten
wurden von 1000 Professoren unterrichtet. Der Campus umfasste Bauten mit bis
zu neun Stockwerken, die Bibliothek hatte angeblich neun Millionen Biicher im
Bestand. Im Curriculum lehrte man dort, wie auch in anderen Klosteruniversi-
titen, buddhistische und hinduistische Philosophiesysteme, sowohl die Tradi-
tionslinien des Mahayana als auch des Theravada sowie Medizin. Schiiler und
Gelehrte aus Tibet und China, Korea und Indonesien studierten in Nalanda und
verbreiteten den Buddhismus in ihren Heimatlindern. Der Buddhismus verband
sich dabei mit den vorherrschenden lokalen Religionen und fiigte sich in die ent-
sprechenden Kulturen ein. Die Expansion des Islam sowie interne religionskul-
turelle Entwicklungen fiihrten allerdings zum Niedergang des Buddhismus in
Indien. Nalanda wurde um 1200 fast ganz zerstort, und zahlreiche Monche und
Gelehrte wurden getotet. Der akademische Betrieb kam aber auch danach nicht
ginzlich zum Erliegen.

Der Buddhismus hat sich zumeist mit der Kultur der Regionen, in die er ein-
gefithrt wurde, verbunden und dadurch eine spezifische kulturelle Pragung er-
halten. So wurde der chinesische Buddhismus stark vom Daoismus geformt und
der tibetische Buddhismus von der schamanische Bén-Religion. In jedem Land
und jeder Kultur, wohin sich der Buddhismus ausbreitete, entstanden so verschie-
dene Ausformungen, mit den dazugehérenden Differenzierungen und Schulen-



2.4 Ausbreitung des Buddhismus

streitigkeiten. Heute unterscheidet man drei Hauptstromungen des Buddhismus,
»drei Drehungen des Rades der Lehre« beziehungsweise »die drei Fahrzeuge«:

e Theravada

e Mahayana

¢ Tantrayana

2.41 Theravada

Der Theravada (Pali: Schule der Altesten) ist die dlteste noch existierende Schul-
tradition des Buddhismus. Er hat sich iiberwiegend in Stidostasien ausgebreitet
und besitzt noch heute mafigeblichen Einfluss auf die Kultur der jeweiligen Re-
gionen (Sri Lanka, Myanmar, Thailand, Laos, Kampuchea). Die frithbuddhis-
tische Lehre betont besonders die ethische Lebensfithrung im Mitgefiihl fiir alle
Lebewesen sowie Askese fiir die Monche. Die Vier Edlen Wahrheiten und der
Achtfache Pfad umreiflen das Verstdndnis von den Ursachen des Leidens und
dem Weg zu dessen Uberwindung. Die Texte des Pali-Tipitaka (Dreikorb) bilden
die theoretischen Grundlagen dafiir. Sie werden auch heute noch intensiv stu-
diert und rezitiert. Auch fiir unsere Zwecke bildet der Pali-Kanon einen guten
Uberblick. Der Theravada wird ein wenig abwertend und polemisch von den Ver-
tretern des Mahayana-Buddhismus als »kleines Fahrzeug« bezeichnet, weil sich
die Theravadins angeblich vorrangig um ihr eigenes Seelenwohl sorgten und die
individuelle Befreiung anstrebten, wohingegen das Mahayana die Erlosung fiir
alle intendiere und in seinem »grofien Fahrzeug« fiir alle Platz habe.

2.4.2 Mahayana

Das Mahayana hat sich tiber China nach Korea, Japan und Vietnam sowie nach
Tibet und in die Mongolei ausgebreitet. Im Mahayana gibt es keinen endgiiltigen
Kanon von Schriften; die Lehre passt sich den kulturellen Besonderheiten der
Regionen an, in denen sie sich etablieren konnte. So wurde der Buddhismus in
China stark durch den Daoismus geprigt, wobei die monastisch geprigte Ver-
zichtsethik in den Hintergrund trat und stattdessen ein Entwicklungsweg betont
wurde, der Natiirlichkeit, Wandlungsfihigkeit und Spontaneitat hervorhebt. Be-
deutende Texte des Mahayana sind das Lotos Sutra, das Herz Sutra, das Diamant
Sutra, das Vimalakirti Sutra und die Sutras vom Reinen Land. Das Mahayana
verfolgt das Bodhisattva-Ideal, dessen Anliegen es ist, die Ruhe des Nirvana nicht
eher zu geniefien, bis alle anderen Lebewesen auch erwacht und befreit sind; es
geht also um aktives altruistisches Handeln. Dazu wird ein vertieftes Verstindnis
der wechselseitigen Abhédngigkeit aller Wesen und Erscheinungen, der Leerheit
und des Mitgefiihls vermittelt. In Korea und Japan hat sich der chinesische Ch’an-
Buddhismus zum Zen weiterentwickelt, wobei dadurch wieder eine ganz eigene
Kultur entstand.



	Inhalt
	1 Religiosität und Spiritualität in der psychotherapeutischen Praxis
	1.1 Religiosität und Spiritualität als Ressource
	1.2 Religiosität und Spiritualität in Psychiatrie und Psychotherapie
	1.3 Empfehlung zum Umgang mit Religiosität und Spiritualität in der klinischen Praxis
	1.4 Die rationale Religiosität des Buddhismus

	2 Buddhismus im Überblick
	2.1 Kultureller Hintergrund
	2.2 Buddha als Person
	2.3 Die Anfänge des Buddhismus
	2.4 Ausbreitung des Buddhismus
	2.4.1 Theravada
	2.4.2 Mahayana
	2.4.3 Tantrayana
	2.4.4 Buddhismus im Westen

	2.5 Der Pali-Kanon
	2.6 Das zentrale Anliegen des Buddhismus
	2.7 Religion oder Wissenschaft vom Geist?
	2.8 Der Ochs und sein Hirte

	3 Leiden (Dukkha)
	3.1 Umgang mit den Zumutungen des Lebens
	3.2 Zwei Arten des Leidens
	3.3 Die Vier Edlen Wahrheiten
	3.4 Formen des Leidens
	3.5 Die veredelnden Wahrheiten
	3.6 Dukkha in verschiedenen Kontexten

	4 Der Achtfache Pfad
	4.1 Anschauung (samma ditthi)
	4.2 Entschlossenheit (samma sankappa)
	4.3 Rede (samma vaca)
	4.4 Handeln (samma kammanta)
	4.5 Lebensführung (samma ajiva)
	4.6 Anstrengung (samma vayama)
	4.7 Achtsamkeit (samma sati)
	4.7.1 Die Grundlagen der Achtsamkeit

	4.8 Konzentration (samma samadhi)

	5 Bedingtes Entstehen und Beendigung des Kreislaufs des Leidens
	5.1 Die Lehre vom bedingten Entstehen – paticcasamuppada
	5.1.1 Die Kausalkette des bedingten Entstehens

	5.2 Das Rad des Werdens (bhavacakra)
	5.2.1 Der umfassende Dämon der Zeit
	5.2.2 Die Antriebskräfte
	5.2.3 Ursache und Wirkung
	5.2.4 Der Kreis der sechs Welten
	5.2.5 Zwölf Glieder des bedingten Entstehens (nidanas)

	5.3 Beendigung des Kreislaufs des Leidens
	5.4 Leidüberwindendes bedingtes Entstehen

	6 Die »Wissenschaft vom Geist«
	6.1 Gehirn und Geist
	6.2 Bewusstsein im psychotherapeutischen Kontext
	6.3 Bewusstseinskonzeptionen in Ost und West
	6.4 Die fünf Gruppen der Anhaftung – Skandhas
	6.5 Vom Theravada- zum Mahayana-Buddhismus
	6.6 Vijnanavada und Yogacara
	6.6.1 Zustände des Bewusstseins
	6.6.2 Die Zehn Vollkommenheiten (paramitas)
	6.6.3 Die Natur des Bewusstseins
	6.6.4 Yogacara


	7 Psychoanalyse und Buddhismus
	7.1 Buddhismus und Psychotherapie im Nationalsozialismus
	7.2 Psychoanalyse im Exil: Rebellion – Kreativität – Spiritualität
	7.3 Erich Fromm
	7.4 Diskurs Psychoanalyse und Buddhismus
	7.4.1 Anfängergeist
	7.4.2 Gedanken ohne den Denker
	7.4.3 Psychoanalytiker und spirituelle Lehrer im Vergleich
	7.4.4 Mangel und Frustration
	7.4.5 Offene Weite


	8 Buddhismus und Verhaltenstherapie
	8.1 Entwicklung der Verhaltenstherapie und Bezüge zum Buddhismus
	8.2 Methoden der Verhaltensänderung im frühen Buddhismus
	8.3 Dritte Welle der Verhaltenstherapie
	8.3.1 Achtsamkeitsbasierte Psychotherapieverfahren
	8.3.2 Achtsamkeitsintegrierende Psychotherapieverfahren

	8.4 Buddhistische Psychotherapieverfahren
	8.5 Spirituelle Aspekte in der Therapie

	9 Meditation und Wissenschaft
	9.1 Definitionen
	9.2 Meditationsmethoden
	9.3 Mind and Life Dialog: Buddhismus und Wissenschaft im Austausch
	9.4 Meditationsforschung
	9.5 Achtsamkeitsforschung
	9.5.1 Definitionen
	9.5.2 Wirkmechanismen von Achtsamkeit im psychotherapeutischen Zusammenhang
	9.5.3 Effektstärken von achtsamkeitsbezogenen und achtsamkeitskorrelierten Methoden
	9.5.4 Messinstrumente zur Messung von Achtsamkeit
	9.5.5 Unerwünschte Nebenwirkungen
	9.5.6 Schlussbemerkung


	10 Achtsamkeit in der klinischen Praxis
	10.1 Begriffsklärung
	10.2 »McMindfulness«
	10.3 Geistesgegenwart (sati)
	10.3.1 Sati in Gleichnissen

	10.4 Achtsamkeit als mentale Fertigkeit
	10.5 Heilsversprechungen
	10.6 Achtsamkeit und Unachtsamkeit im psychotherapeutischen Kontext
	10.7 Das Wunder der Achtsamkeit
	10.8 Die vier Grundlagen der Achtsamkeit in der Praxis
	10.9 Achtsamkeit in verschiedenen Therapieformen
	10.10 Praktische Übungen

	11 Grenzenlose Geisteszustände – gütige (Selbst-)Zuwendung
	11.1 »Alle Wesen wollen glücklich sein«
	11.2 Das affiliative System
	11.3 Abwehrprozesse
	11.4 Mitleid, Empathie und Mitgefühl in der Psychotherapie
	11.5 Mitgefühlsbasierte Psychotherapie
	11.5.1 Vom Mitgefühl zum Selbstmitgefühl
	11.5.2 Compassion Focused Therapy (CFT) – Mitgefühlsbasierte Psychotherapie
	11.5.3 Konzeptionalisierung von Mitgefühl

	11.6 Die vier grenzenlosen Geisteszustände
	11.7 Praktische Übungen

	12 Erkenntnis und Selbsterkenntnis
	12.1 Differenzierung von Ich und Selbst
	12.2 Entwicklung des Ich-Bewusstseins
	12.3 Ich-Identität
	12.4 Veränderungen des Ich-Erlebens
	12.4.1 Ich-Bewusstsein
	12.4.2 Dimensionen des Ich-Bewusstseins

	12.5 Das Selbst als Illusion
	12.6 Orchester ohne Dirigent
	12.7 Selbst und Nicht-Selbst im Buddhismus – Anatta
	12.8 Flexibler Umgang mit sich selbst
	12.9 Abstand zu sich selbst entwickeln
	12.10 Praktische Übungen

	Quellen
	Fachliteratur
	Sachverzeichnis

