Vorwort

Wer sich die notwendige theoretische Grundorientierung aneignet, kann in der
akuten Handlungssituation besonnen, empathisch und souveran zugleich, eben
belfend handeln. Man muss sich dariiber im Klaren sein: Die arztliche, medizin-
ethisch fundierte Position sicht sich stets nach zwei Richtungen Konflikten ausge-
setzt: Dies ist zum einen der Druck seitens einer »Wunschmedizin« in Form einer
sich ungeniert gerierenden »Kundenschar, die den Arzt als Dienstleister siecht und
sich »ihre« Medizin nach Gusto gestalten mochte'. Das ist zum anderen der von
auflen, von den sozialpolitischen Gegebenheiten unterhaltene Okonomisierungs-
druck. Dass sich hier bereits auf der Basis einer intuitiven irztlichen Ethik Span-
nungsfelder abzeichnen, solche nimlich zwischen Okonomie und Humanitit, ist
offensichtlich. Diese Spannungen sind im praktischen arztlichen Handeln zu be-
wdltigen, wobei es nicht genugt, solche bis zu einer akuten Konfliktsituation so
stehen zu lassen. Konkret stellen sich hier doch aufler den elementaren klinischen
Erkenntnisfragen stets Fragen beziiglich der Gerechtigkeit im Sinne einer adiqua-
ten, sozialethisch und politisch vertretbaren Allokation, mit der der behandelnde
Arzt umzugehen hat. Er soll ferner im individuellen Fall die begrenzten Mittel im
Sinne eines VerhiltnisméiRigkeitsgrundsatzes richtig einsetzen. Der akute wirt-
schaftliche Druck auf das Gesundheitssystem, der natiirlich seine Griinde hat —
demografischer Wandel, neue kostentrichtige Technologien und steigende Inan-
spruchnahme etwa —, fiihrt zu sozialethisch brisanten Fragen, zu Priorisierungsfra-
gen und politischen Dilemmata.

Das hier vorgelegte Konzept, das sich als ein dringend notwendiger Beitrag zur
Weiterentwicklung und Differenzierung der medizinischen Theoriebildung ver-
steht, will in der Offenlegung und Begriindung der Struktur der therapeutischen Si-
tuation und des mit ihr gegebenen Erkenntnis- und Handlungsauftrags Losungen
fur die sich von daher stellenden ethischen Fragen entwickeln, groere Klarheit und
Sicherheit schaffen fiir alle Beteiligten, fiir Arzte, Patienten und die Gesellschaft.
Dabei geht es um die Freiheit der therapeutischen Entscheidung und ihre Grenzen,
um Verantwortung fiir individuelles und Gemeinwohl, schlieflich um Vertrauen
zwischen allen Akteuren, Arzt, Patient und Gesellschaft, gegrindet auf Erfahrung in
einer gemeinsamen Ordnung, die solches rechtfertigt. Medizinische Ethik stitzt sich
auf die Methoden und Ergebnisse der allgemeinen Ethik; sie will diese im Hand-
lungsbereich der Medizin anwenden. Wenn Medizinethik sich somit als Bereichs-

1 Unschuld 2006.

11



Vorwort

ethik betrachtet, hat diese zur Voraussetzung, eben ihren Bereich zu definieren und
ihre Struktur zu kennen und zu berticksichtigen.

Die Struktur der therapeutischen Situation hat frihe historische Wurzeln, die
bereits im Corpus Hippocraticum erkennbar sind. Seit den Anfingen der natur-
wissenschaftlichen Medizin und ihrer Erfolge im 19. Jahrhundert geriet diese
Grundstruktur zunehmend in Vergessenheit. Dies hat mehrere Griinde, vor allem
aber wohl den: Die moderne, zunehmend technokratisch ausgelegte, oft naturwis-
senschaftlich genannte Medizin meinte, die Schlussfolgerungen und Handlungen
allein auf einer objektivierenden Basis begrinden und ethisch rechtfertigen zu kon-
nen. Hinzu trat mit der Aufklirung eine Verinderung und Vereinseitigung des
Menschenbildes. Allein die Anerkennung der Autonomie des Menschen und damit
des Patienten, teils naiv, teils ideologisch elaboriert und gleichgesetzt mit Men-
schenwiirde, schien bereits der Schliissel zu einer Humanisierung der arztlichen
Handlungssituation zu sein. So wichtig die Respektierung der Autonomie des Pa-
tienten fiir die arztliche Ethik ist, so elementar ist es, zu einer Differenzierung dessen,
was Autonomie bedeutet — jeweils in Abhdngigkeit von dem Krankheitszustand, der
Personlichkeit des Patienten und der Situation —, zu gelangen. Eine vom Zeitgeist
beforderte Kritik der dann oft paternalistisch genannten arztlichen Bemtihung um
differenzierte Erfassung der Autonomie des Patienten hat zu einer tatsichlichen Kli-
rung des Verhaltnisses von Autonomie und Firsorge und deren Relevanz in der
konkreten Situation bisher noch zu wenig beitragen konnen. Hier lohnt es sich,
nach den Strukturen der therapeutischen Situation zu fragen und zu prifen, ob deren
Beriicksichtigung helfen kann, zu einer tberzeugenden Weiterentwicklung der
notwendigen Humanisierung des Verhiltnisses von Patient, Arzt und Gesellschaft
zu kommen, zu einer Realisierung eines Ausgleichs von Autonomie und Firsorge,
von individuellem Wohl und sozialer Gerechtigkeit.

Im Zentrum ethischer Argumente in der therapeutischen Situation stehen also
nicht allgemeine, philosophische Begrindungsstrategien und auch nicht Letztbe-
grindungen fir ethisches Handeln. Viele medizinethische Debatten, etwa um Le-
bensbeginn und Lebensende, um aktive Beendigung des Lebens und Suizidalitat,
geraten dadurch ins Uferlose und bleiben dann schliefSlich doch in der therapeuti-
schen Handlungsbegrindung selbst unsicher, unentschlossen. Der hier vorgelegte
Losungsansatz soll dagegen Orientierung geben fiir das Erkennen und Handeln in
einer ganz bestimmten, der therapeutischen Situation, einer Situation der Konfron-
tation mit Not, Krankheit und dem kranken Menschen, einer Situation, die jeden
ohne Ausnahme, jedoch in unterschiedlicher Weise den Arzt, den Patienten und die
Gesellschaft mit in die Verantwortung nimmt.

An vielen Stellen wird Bezug genommen auf den Begriff der Grenzsituation im
Sinne von Karl Jaspers. Das mag die Frage aufwerfen, ob hier nicht eine Dramati-
sierung vorlige, auf die besser zu verzichten wire. Dem ist zu entgegnen, dass wir
stets in Grenzsituationen leben. In Krisen- und auch medizinischen Entschei-
dungssituationen wird uns dies bewusst, nicht um zu verzweifeln, sondern um zu
einer Entscheidung zu kommen, die die fachlichen Argumentationsstringe (Prin-
zipien) und die Erkenntnisse der Grenzsituation berticksichtigt. Aus den Dilemmata
heraus fihrt nicht verniinftige Argumentation allein, so wichtig sie ist, vielmehr die
existentielle Positionierung, die sich aus dem Bewusstsein der Grenzsituation ergibt;

12



Vorwort

dieser Position kommt in all ihrer Angreifbarkeit eine eigene Wiirde zu, die
menschlichem Maf entspricht und die sich rechtfertigen lasst.

13





