


Nil admirari.

[Horaz, Epistulae 1, 6]



Thorstein Berger

Einsichten und Betrachtungen III

Handbuch des kritischen Denkens



© 2024 Thorstein Berger

Druck und Distribution im Auftrag des Autors:
tredition GmbH, Halenreie 40-44, 22359 Hamburg, Deutschland

ISBN 
Paperback 978-3-384-18473-3
Hardcover 978-3-384-18474-0
e-Book 978-3-384-18475-7

Das  Werk,  einschließlich  seiner  Teile,  ist  urheberrechtlich  ge-
schützt. Für die Inhalte ist der Autor verantwortlich. Jede Verwer-
tung ist ohne seine Zustimmung unzulässig. Die Publikation und 
Verbreitung erfolgen im Auftrag des Autors,  zu erreichen unter: 
tredition GmbH, Abteilung "Impressumservice",  Halenreie  40-44, 
22359 Hamburg, Deutschland.



Inhaltsverzeichnis

Erstes Buch......................................................................................7

Zweites Buch..............................................................................128





Erstes Buch

Gestattet man dem Gesetz der Kausalität auch nur eine Ausnahme, 
so hat man es schon zur Gänze aufgehoben, da nur eine Ausnahme 
von demselben bereits alles zur Ausnahme erklärt.
Gestattet man dem Satz vom Grunde auch nur eine Ausnahme, so 
hat man ihn schon zur Gänze aufgehoben und damit vernichtet.

Der Zirkel zwischen Materialismus und Spiritualismus lässt  sich 
bereits dadurch auflösen, dass man sowohl die materiale als auch 
die spirituale Welt für ideal, und somit dem vorstellenden Subjekt 
zugehörig erkennt, mithin in dessen Vorstellung verlegt, wodurch 
beide dem Satz vom Grunde unterworfen sind,  diese  sich aller-
dings nur im inneren Sinne der Zeit, jene sich zusätzlich im äuße-
ren Sinne des Raumes darstellend.  Und eine gegenseitige Beein-
flussung dieser derart zusammengeführten Welten am Bande der 
Kausalität bedeutet dann auch keine Schwierigkeit, vor allem aber 
keinen Zirkel oder Widerspruch mehr.

Der Widerspruch des klassischen Dualismus erlischt,  wenn man 
Subjekt und Objekt als untrennbar in einer Sphäre, nämlich der des 
Idealen, liegend annimmt.

Dass wer nur immer herrscht, hierdurch bereits seine Vorzüglich-
keit vor allen anderen bewiesen hätte, und durch diesen Umstand 
wiederum zur Herrschaft berechtigt wäre, ist allerdings ein Satz, 
der nirgends so falsch ist wie in der Welt des Geistes.
Wer nur immer in der Welt des Geistes herrscht, hat dadurch be-
reits seine geistige Überlegenheit unter Beweis gestellt, als welche 
ihn eben wiederum zu selbiger Herrschaft berechtigt…

Die Despotie in der geistigen Welt nimmt sich immer als die uner-
träglichste Despotie aus.

7



Wollte man in allem Naturgeschehen ein allwaltendes rationales 
Prinzip erkennen, welches als ein solches das Naturgeschehen erst 
hervorrufen würde, so hat man in demselben Prinzip bereits auf 
unstatthafte Weise Erkenntnisgrund und Realgrund in eins gesetzt, 
wodurch das Prinzip durch noch so zahlreich vorgebrachte empiri-
sche Vorgänge, in denen sich dasselbe angeblich zeigen soll, nach-
weisen zu wollen zu einem ganz müßigen Unterfangen gerät.

In gewissen allgemein verneinenden Urteilen einen Widerspruch 
entdecken zu wollen, wie zum Beispiel, dass die Behauptung, es sei 
kein Dogmatismus möglich, selbst ein Dogma wäre, oder das Be-
kenntnis  der  eigenen  Unwissenheit  selbst  ein  Wissen  darstellen 
würde, vermag nur, wer die Gegenstände, auf die das Urteil sich 
bezieht,  als  auch das Urteil  selbst  fälschlich in derselben Sphäre 
verortet, sodass jenes mit der Existenz dieser auch sich selbst ver-
neinen würde.

Eine  bloß  formale  Aussage  über  alle  nur  möglichen  Inhalte  ist 
selbst eben kein solcher Inhalt, und somit auch nicht in sich wider-
sprüchlich.

Dass  vom  Absolutum  keine  Erkenntnis  möglich  wäre,  ist  eben 
selbst keine Behauptung einer solchen Erkenntnis, da die Behaup-
tung derselben eine transzendente, die der Unmöglichkeit dersel-
ben allerdings eine transzendentale ist.
Die Behauptung, dass keine Erkenntnis des Absolutums möglich 
wäre,  setzt  aber  eben  selbst  keine  solche  Erkenntnis  voraus,  ist 
doch die Behauptung der Erkenntnis  des Absolutums eine tran-
szendente, die der Unmöglichkeit derselben allerdings eine tran-
szendentale.

Die Behauptung, dass eine Erkenntnis des Absolutums unmöglich 
wäre, ist selbst eben keine solche absolute Erkenntnis, sondern bloß 
eine formale Aussage über die Möglichkeit inhaltlicher Erkenntnis.

8



Logik  ist  diejenige  Instanz  im  Erkenntnisvermögen,  welche  die 
Begriffe in ihrer Verknüpfung zu Urteilen auf Widerspruchsfreiheit 
prüft, nicht aber ein eigenständiger Apparat zur Gewinnung positi-
ver Erkenntnisse.

Dasjenige in der menschlichen Erkenntnis, hinter das nicht zurück-
gegangen werden kann, welches selbst also nicht weiter ableitbar 
ist und über das nichts hinausführt, ist gerade die Form des Er-
kenntnisvermögens selbst, nicht aber ein spezifischer Inhalt dessel-
ben. Einen besonders ausgezeichneten spezifischen Inhalt dennoch 
fälschlicherweise für ein solches zu nehmen, bedeutet gerade das 
Aufstellen eines dogmatischen Grundsatzes. Und aus diesem ließe 
sich dann tatsächlich dem bloßen Schein nach jeder nur mögliche 
Inhalt  ableiten,  was  aus  der  bloßen  Form  desselben  unmöglich 
wäre.

Ein Mehr an empirischer Erkenntnis vermag wohl den vielen Irrtü-
mern abzuhelfen, aber doch nicht dem einen, den als Glaube an die 
Möglichkeit der wesentlichen Verbesserung des Menschen in sei-
nem diesseitigen Zustande der Empirismus selbst darstellt.

Aller Fortschritt in der empirischen Erkenntnis von der Welt ver-
mag zwar einzelne Übelstände aus derselben fortzuschaffen, nicht 
aber aus derselben etwas wesentlich Anderes oder gar Besseres zu 
machen als das, was sie eben ist und immer sein wird.

Die Kunst leerer Beredsamkeit ist noch immer der schlechteste Er-
satz für eigenständiges Denkvermögen.

Ein rationales Weltprinzip selbst ist nicht zu fürchten, da es eben 
nicht existiert, wohl aber diejenigen, die ein solches entweder glau-
ben  oder  bloß  glauben  machen  wollen.  Jene  beabsichtigen,  die 
Menschheit mit ihrer Kenntnis von selbigem zu beglücken, diese 
behaupten aus reinem Eigennutz eine solche, und das wider besse-
res Wissen. Jene ereifern sich in ihrem Auftreten, diese sind bloß 

9



berechnend, mit dem Unterschied, dass vom Wahn abzubringen 
leichter ist, denn von der Selbstsucht.

Wer Vieles besitzt, vermag noch ein Mehreres zu scheinen.

Dass das Gehirn als Träger der Vorstellungswelt selbst wiederum 
nur Vorstellung sei, wird gerne als Widerspruch angeführt, aller-
dings ist  eben nicht das Gehirn selbst Träger der Vorstellungen, 
sondern nur das materiale Korrelat desselben, als für welchen das 
transzendentale Bewusstsein anzusehen ist.
Das Gehirn ist nicht selbst Träger der Vorstellungswelt,  sondern 
bloß das materiale Korrelat desselben.

Das Postulat,  dass  alles  mit  allem zusammenhängen würde,  be-
zeichnet den Umstand, dass kein Zustand als Wirkung möglich ist, 
der nicht mit einem anderen Zustand, als seiner Ursache, in kausa-
ler Beziehung stehen würde, leidlich schlecht.

Es ist doch immer die intuitive Anwendung der Kausalität, als ei-
ner apriorischen Verstandesfunktion, von der diskursiven Auffas-
sung derselben, als dem Gesetz der Kausalität, welches das Auf-
stellen empirischer Naturgesetze ermöglicht, zu unterscheiden.

Alles mathematische Axiom ist ein Satz, der zwar als Grund für 
einen logischen Satz zu dienen vermag, selbst aber nicht durch ei-
nen solchen, sondern allein durch einen Seinsgrund in Raum und 
Zeit zu begründen ist. Und dass für beliebig gesetzte logische Prä-
missen  von  Schlussketten  die  Bezeichnung  des  Axioms  in  An-
spruch genommen wird, soll einer solchen Prämisse nur das Anse-
hen  der  Unfehlbarkeit  des  Axioms  verleihen,  als  würde  es  sich 
hierbei um Sätze von unumstößlicher, da selbstevidenter logischer 
Wahrheit handeln.

Ein  Axiom ist  eben kein  selbstevidenter  logischer  Satz,  der  also 
seine Begründung in sich selbst finden würde, sondern ein Satz, 

10



der gar keiner logischen Begründung fähig ist, weil seine Gründe 
außerhalb der Logik liegen.

Ein  Axiom ist  eben kein  selbstevidenter  logischer  Satz,  der  also 
seine Begründung in sich selbst finden würde, sondern ein Satz, 
der gar keiner logischen Begründung fähig ist, weil seine Begrün-
dung,  als  in  einem Seinsgrund der  Mathematik  liegend,  gerade 
außerhalb der Logik aufzusuchen ist.

Die Frage nach der Wahrheit eines mathematischen Axioms ver-
langt  nicht  nach  einem  logischen  Grund,  sondern  nach  einem 
Seinsgrund in Raum und Zeit, erwächst also nicht aus bloßer Lo-
gik, sondern aus reiner Anschauung.

Die Wahrheit eines mathematischen Axioms liegt nicht in einem 
logischen Grund.

Es gibt keine der Ratio entstammenden Axiome, sondern nur Dog-
men.

Axiom  ist  eben  nicht  jede  willkürlich  getroffene  Voraussetzung 
eines bloß rationalen Systems von Sätzen.
Unter einem Axiom ist nicht jede willkürlich gesetzte rationale An-
nahme zu  verstehen,  entspringt  alles  Axiom doch  vielmehr  der 
reinen Anschauung.

Dass das Aufstellen eines Modells nicht der eigentliche Zweck der 
Wissenschaft ist, um in demselben eine genaue Abbildung der Rea-
lität  zu erblicken,  und die Anwendung desselben auf Erfahrung 
nicht  in  der  bloß  klassifikatorischen  Einordnung  des  empirisch 
Gegebenen unter die verschiedenen Begriffe des Modells besteht, 
beruht darauf, dass die exakte Wissenschaft nicht bereits auch die 
empirische Wissenschaft ist,  mithin nicht unmittelbar auf die Er-
fahrungswelt herabreicht.

11



Im  vereinzelt  auftretenden  Naturgeschehen  kann  die  Kausalität 
selbst  nicht zu entdecken sein,  ist  vielmehr durch die Kausalität 
das Naturgeschehen doch erst gegeben, und zwar als ein am Bande 
der Kausalität verknüpftes. Rein empirische Induktion, verstanden 
als das Aufsteigen von vereinzelten Naturbegebenheiten zu allge-
meinen Naturgesetzen, kann also überhaupt nicht stattfinden ohne 
die Voraussetzung der apriorischen Kausalität selbst.

Für die intuitive Erkenntnis des Verstandes besitzt die Wirkung, da 
reine Empfindung, nur intensiven Grad, die Ursache, als im Raum 
vorgestellte, da in den Raum projizierte Kausalität, nur extensive 
Größe. Die diskursive Erkenntnis der Vernunft zeigt sich dann im 
Aufstellen von empirischen Naturgesetzen, die das Kausalverhält-
nis zwischen verschiedenen Klassen von Zuständen erklären sol-
len. Hier aber kommen nun sowohl der Ursache als auch der Wir-
kung, jeweils aufgefasst als empirischer Zustand, sowohl intensiver 
Grad als auch extensive Größe zu.

So wie der Bezeichner ein sinnliches Abbild des Begriffes in der 
Welt  der  Erfahrung darstellt,  so  die  Grammatik  ein  solches  der 
Logik.

Nicht  nach Originalität  im Denken ist  zu streben,  sondern nach 
Wahrhaftigkeit, selbst wenn man dieselbe Wahrheit zum tausends-
ten Male vorzutragen hätte. Aber wie originell  müsste uns doch 
heute die Wahrheit vorkommen.

Es ist die ewige Frage, ob man die Auffassung von Raum und Zeit 
den Begriffen der Mathematik oder vielmehr die Begriffe der Ma-
thematik gerade der reinen Anschauung von Raum und Zeit  zu 
entnehmen habe.

Ausgehend von der  herkömmlichen Arithmetik  kann man eben 
nicht durch eine bestimmte Normierung der arithmetischen Opera-
tionen zu einer neuen Arithmetik vorstoßen, die völlig unabhängig 

12



von der herkömmlichen wäre, in ihren Ergebnissen aber eine grö-
ßere Gültigkeit als dieselbe besitzen soll.

Eine solche Unmenge von Lügen zu erzählen, dass man selbst so-
gar noch die größte derselben glaubt, dass nämlich alles Wahrheit 
sei, was man nur vortragen würde…

Sich frei von Weisheit zu finden, ist bloß bedenklich, aber die Weis-
heit nicht nur nicht zu suchen, sondern ihrer sogar absichtsvoll zu 
fliehen, vollends verderblich.

Wer nur mit Falschheit gewappnet durch die Welt geht, darf sich 
nicht  wundern,  wenn er beständig sowohl mit  der Wahrheit  als 
auch mit anderer Falschheit aneinandergerät. Daraufhin sich aber 
sowohl  diese  als  auch jene verbitten zu wollen,  da einem beide 
gleichermaßen  unleidlich,  da  dem  eigenen  Nutzen  unzuträglich 
sind, stellt dann allerdings den Höhepunkt an Falschheit dar.

Man mag in hohem Maße gelehrt und doch bar jeder Urteilskraft 
sein,  und das gerade in Bezug auf diejenigen Dinge,  von denen 
man zwar ein großes Wissen, um die man aber dennoch keine Wis-
senschaft besitzt.

Mögen  die  Grenzen  der  Erfahrungswissenschaft  auch  beständig 
erweitert  werden,  ihre Beschränktheit  auf die bloße Erscheinung 
wird doch niemals überwunden werden.

Die Überzeugungskraft der meisten philosophischen Systeme be-
ruht allein auf ihrer logischen Geschlossenheit, und damit Wider-
spruchsfreiheit,  welche aber doch allemal nur notwendig für die 
Wahrheit eines solchen ist. Tatsächlich vermag uns von derselben 
Wahrheit nur die Urteilskraft zu überzeugen, indem sie die dem 
System zugrundeliegenden Begriffe und Urteile auf ihren materia-
len Gehalt hin untersucht.

13



Recht albern und läppisch nimmt sich der Mensch in seiner Hoffart 
und Geltungssucht aus, und dieses umso mehr, je stärker der Intel-
lekt demselben Vorschub leistet, indem er gerade die Motive hier-
zu heranzuschaffen versteht, welche denselben dann hilfreich die 
Steigbügel halten.

Die bloß logische Verknüpfung von Urteilen bereits für eine wis-
senschaftliche Erkenntnis ansehen zu wollen, heißt aber zu verken-
nen, dass zwischen logischem Folgen und ätiologischem Erfolgen 
kein Parallelismus besteht.

Es gibt eben keinen Parallelismus zwischen Erkenntnisgrund und 
Realgrund,  zwischen logischem Folgen und ätiologischem Erfol-
gen.
Es gibt eben keine logische Naturerklärung derart, dass in ihr der 
logische Schluss der kausalen Wirkung parallel gehen würde.

Es ist ein Irrtum der empiristischen Auffassung von Naturwissen-
schaft, dass der Ursache eines Kausalgeschehens in der abstrakten 
Erklärung desselben ein logischer Grund entsprechen soll, aus dem 
die  Erkenntnis  des  Kausalgeschehens,  und  damit  der  Wirkung, 
dann wiederum zu schließen wäre,  ist  ein  solcher  Parallelismus 
doch gänzlich unstatthaft, da weder Ursache und Erkenntnisgrund 
gleichzusetzen sind, um derart aneinander ihre Entsprechung zu 
finden, noch der Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung, 
als ein Naturgesetz, analytisch zu erkennen, mithin aus bloßen Be-
griffen zu folgern ist.

Das Auftreten einer Wirkung kann nicht aus einem der Ursache als 
korrespondierend  angenommenen  Erkenntnisgrund  logisch  ge-
schlossen werden, sondern es stellt die Kenntnis um eine Wirkung 
gerade erst den Erkenntnisgrund dar, aus dem auf die Notwendig-
keit eines ihr vorhergehenden Zustands als ihrer Ursache geschlos-
sen wird.

14



Die empirische Wissenschaft besteht eben nicht darin, eine der cau-

sa vermeintlich parallel gehende ratio zu bestimmen.

Bei jeder Lehre, die auf einem Widerspruch beruht, stellt sich nicht 
die Frage,  wie sie zur Gänze aus der Welt  zu schaffen, sondern 
vielmehr, in welche Richtung sie allein aufzulösen wäre. Und für 
nichts  gilt  dasselbe mehr als  für  die  Lehren der überkommenen 
Offenbarungsreligion.

Ein Gegenstand der Erfahrung kann immer nur unter einen Begriff 
fallen, nicht aber einem Musterbild aus Begriffen entsprechen.

Die Wellen des Meeres, beständig einander brechend, sind zu ver-
gleichen den flüchtigen Erscheinungen der Welt,  welche in ihrer 
zeitlichen Begrenztheit nichts so wenig ausmachen wie das Wesen 
des ewig in sich ruhenden Ozeans.

Das abstrakte Denken und Urteilen ist eben nicht als eine Mecha-
nik von Begriffen aufzufassen.

Wird eine idealistische Auffassung als Mittel zur Erreichung eines 
allemal  realistischen Zweckes  missbraucht,  so  lässt  sich  aus  der 
moralischen Verwerflichkeit  von diesem eben nicht  auch bereits 
die von jener folgern. Vielmehr ist gerade das Zugeständnis an die 
Gültigkeit der idealistischen Auffassung in kritischer Weise gegen 
die  argumentative  Rechtfertigung  des  realistischen  Zweckes  zu 
gebrauchen.

Durch den verdeckten Übergang von Nominalismus zu Realismus, 
d.h. von nominalistischer zu realistischer Auffassung des Begriffes, 
lässt  sich gerade erklären, dass,  was nicht ist,  auch niemals sein 
kann. Denn was einem empirischen Gegenstand als Merkmal nicht 
zukommt,  das  kommt  ihm  auch  seinem  Begriff  nach  nicht  zu, 
macht mithin also nicht sein im Begriff erkanntes Wesen aus, und 
kann ihm somit niemals als Merkmal zukommen, da es ihm we-

15



sensfremd ist, wenn man hierbei bloß dem nominalistischen Begriff 
den realistischen Begriff von gleichem Bezeichner substituiert…

Durch den versteckten Übergang von Nominalismus zu Realismus 
lässt  sich  für  jeden  Gegenstand  beweisen,  dass,  wenn  ihm  ein 
Merkmal nicht zukommt, er also nicht unter den Begriff des Merk-
mals fällt,  folglich auch sein Wesen nicht  durch den Begriff des 
Merkmals ausgemacht sein, und ihm das Merkmal somit niemals 
zukommen kann.

Wer noch nie ein Verbrechen begangen hat, fällt nicht unter den 
Begriff des Verbrechers, ist also auch seinem Wesen nach kein Ver-
brecher, und somit unfähig, jemals ein Verbrechen zu begehen…

Hat jemand noch niemals eine Bank ausgeraubt,  so fällt  er auch 
nicht unter den Begriff des Bankräubers, ist demnach seinem We-
sen nach kein Bankräuber,  und somit  unfähig,  jemals eine Bank 
auszurauben…

Unterwerfe ich schlechterdings alles dem Satz vom Grunde, also 
auch das Ding an sich und alles a priori Gegebene, als das Formale 
der Erkenntnis, so ist das Ergebnis allemal kein Kritizismus, son-
dern ein Skeptizismus, und zwar mit allen Schwächen, die einem 
solchen naturgemäß zukommen.

Wer den Satz vom Grunde auf schlechterdings alles Anwendung 
finden lassen möchte, mithin also auch auf sich selbst, und damit 
bereits die Möglichkeit aller Erkenntnis a priori bestreitet, indem er 
alles  in die  empirische Realität  herüberzuziehen sucht,  kann für 
seine Position aber nicht in Anspruch nehmen, Kritizismus zu sein, 
handelt es sich bei derselben doch bloß um Skeptizismus.

Auf  einer  weißen  Leinwand,  als  der  menschlichen  Existenz  bar 
jeder Eigenschaft, lässt sich mit weißem Kreidestift, als dem empi-
risch freien Willen, das bunte Bild des vielgestaltigen Lebens doch 
niemals zur Aufführung bringen.

16



Das Gesetz der Schwerkraft ist ein empirisches Naturgesetz, da es 
eben die Äußerung einer Kraft allgemein zu erklären unternimmt, 
damit streitet es aber nicht, dass die in ihm vorkommenden Ver-
hältnisse extensiver Größen zwar  a priori zu bestimmen sind, ihr 
behaupteter gesetzlicher Zusammenhang aber immer nur von hy-
pothetischer Geltung sein kann.

Mag der mathematische Zusammenhang in einem Modell der ex-
akten Wissenschaft auch von apodiktischer Gültigkeit sein, so ist 
das durch dasselbe Modell aufzustellende Gesetz der empirischen 
Wissenschaft dennoch bloß von hypothetischer Gültigkeit.

Dem universalen Dogmatismus lässt sich sowohl mit einem bloß 
partikularen Dogmatismus als auch mit einem universalen Kritizis-
mus begegnen. Jener behält den dogmatischen Irrtum bei, erklärt 
ihn aber zu einer nur subjektiven Wahrheit,  dieser verwirft  ihn, 
indem er ihn als in Widerspruch mit der objektiven Wahrheit ste-
hend nachweist.

Das Vorhergehen der Ursache ist zwar notwendig für das Auftre-
ten der Wirkung, nicht aber ist damit bereits jede behauptete Be-
stimmung der Ursache als notwendig für die Vollständigkeit der 
Ursache in ihren Bestimmungen, und damit Wirksamkeit dersel-
ben ausgemacht.

Füge ich zu den Bestimmungen, die eine Ursache ausmachen, noch 
eine weitere hinzu, welche allerdings in keinerlei Kausalverhältnis 
zur Wirkung derselben Ursache steht, so erfolgt auch auf ihr ver-
eintes Auftreten weiterhin die Wirkung, sodass selbiges Auftreten 
der Wirkung für den Schluss auf die Vollständigkeit wie auch Voll-
zähligkeit  der  Bestimmungen  der  Ursache  also  niemals  hinrei-
chend, sondern immer nur notwendig sein kann.

Auf  das  vollständige  Beisammensein  derjenigen  Bestimmungen, 
welche in ihrer Gesamtheit die Ursache ausmachen, lässt sich aus 

17



dem  anschließenden  Auftreten  der  Wirkung  zwar  hinreichend 
schließen, nicht aber auf die Vollständigkeit der abstrakten Kennt-
nis  um diese Bestimmungen durch ein empirisches Naturgesetz. 
Denn entweder kann in demselben eine Bestimmung fehlen, die 
der Ursache allerdings notwendig angehört, oder aber durch das-
selbe der Ursache eine Bestimmung beigezählt werden, ohne die 
das Kausalgeschehen dennoch erfolgen würde.

Die  konkrete  Vollständigkeit  der  Bestimmungen  einer  Ursache 
lässt sich zwar logisch aus ihrer gegebenen Wirkung ableiten, nicht 
aber  die  Vollständigkeit  der  Bestimmungen  in  der  abstrakten 
Kenntnis von der Ursache, sodass, welche Bestimmungen der Ur-
sache also tatsächlich beizuzählen sind, gleichfalls als hypothetisch 
verbleiben muss.

In derselben Richtung, in der das Kausalgeschehen erfolgt, kann 
die Logik auf das allgemeine Gesetz dieses Erfolgens nicht hinrei-
chend schließen, sondern immer nur aus dem Auftreten der Wir-
kung auf das Vorhergehen der Ursache und aus dem Ausbleiben 
der Wirkung auf die Abwesenheit der Ursache.

Objekt und Subjekt machen, in ihrer Beziehung zueinander, bereits 
die ganze Welt  der Vorstellung aus.  Und darum ist  es mehr als 
ungereimt, in ihrem Verbund, der gerade darin besteht, dass das 
eine nicht ohne das andere vorgestellt, und damit der Begriff des 
einen nicht ohne den des anderen gedacht werden kann, da alles 
Vorgestellte immer auf ein Vorstellendes verweist und umgekehrt, 
einen Zirkelschluss ausmachen zu wollen. Ein solcher würde nur 
dann auftreten, wenn man Objekt und Subjekt, als Reales und Idea-
les, Materie und Geist, ausgedehnte und denkende Substanz miss-
verstanden, widerrechtlich auseinanderreißen wollte, um sie hier-
durch zwar für vollkommen wesensfremd, und darum getrennten 
Sphären angehörig zu erklären, im Anschluss aber doch jeweils das 
eine aus dem anderen abzuleiten.

18



Käme der  Raum als  Bestimmung einem Objekt  an sich zu,  und 
wäre zudem die Materie, aus welcher dasselbe bestehen soll, nicht 
ins Unendliche teilbar, existierten mithin also unteilbare Atome, so 
wäre der Raum selbst auch nicht ins Unendliche teilbar, damit aber 
gleichfalls kein Kontinuum…

Die Naturforschung ist um Bestätigung eines empirischen Natur-
gesetzes bemüht, eingedenk seiner grundsätzlichen Unbeweisbar-
keit.
Alle Naturforschung ist um Bestätigung des empirischen Naturge-
setzes bemüht, wohl wissend um seine grundsätzliche Unbeweis-
barkeit.

Dass sich ein empirisches Naturgesetz immer nur bestätigen, nie-
mals aber beweisen lässt, ist ein unumstößliches Ergebnis der Ein-
richtung unseres Verstandesapparates.

Die Wahrheit empirischer Naturgesetze lässt sich schlechterdings 
nicht beweisen, weder aus Tatsache noch aus Begriff.

Noch so viele Tatsachen der Erfahrung reichen doch nicht zu ei-
nem allgemeinen Gesetz bezüglich derselben hin, sondern können 
für die Geltung eines solchen immer nur notwendig sein, und die-
ser Umstand liegt gerade in der synthetischen Natur jedes solchen 
Gesetzes begründet,  indem es zur Verknüpfung der rein empiri-
schen Tatsachen immer noch der jeder Erfahrung vorhergehenden 
Verstandesfunktion der Kausalität bedarf.

Der recht verstandene Atheismus besteht nicht in der Hinwendung 
zur materialistischen Seite des überkommenen Dualismus aus Ma-
terie und Geist, sondern gerade in dessen Auflösung.

Es ist doch das Unglück, dass der Kritizismus zwar im Theoreti-
schen den Dogmatismus selbst aus dem Feld geschlagen, im Prak-
tischen  aber  bloß  Platz  für  unzählige  neue  dogmatische  Lehren 
geschaffen hat.

19



Es ist eben das Unglück, dass der Kritizismus zwar im Theoreti-
schen den Dogmatismus selbst widerlegt, im Praktischen aber nur 
eine dogmatische Lehre verdrängt hat, an deren Stelle nun unzähli-
ge andere getreten sind.

Die Zahlbegriffe sind aus dem unmittelbar gegebenen Kontinuum 
der Zeit abstrahiert, und somit kann also, da die Welt der Begriffe 
kein Kontinuum darstellt, aus den Zahlbegriffen die Zeit nicht kon-
struiert werden.
Die Zahlbegriffe sind aus dem uns unmittelbar gegebenen Konti-
nuum der Zeit abstrahiert, und da die Welt der Begriffe kein Konti-
nuum ist, kann aus den Zahlbegriffen die Zeit eben nicht erst kon-
struiert sein.

Die Logik, als Vermögen des Verstandes, angewandt auf diskrete 
Zahlbegriffe, schafft eben nicht erst das Kontinuum, sondern nä-
hert sich dem Kontinuum, aus welchem dieselben allein abgezogen 
sind, allenfalls an.
Die Logik, als Vermögen des Verstandes, angewandt auf diskrete 
Zahlbegriffe, schafft nicht erst das Kontinuum, sondern vielmehr 
stammt die Kenntnis des Kontinuums gerade aus der reinen An-
schauung der Zeit.

Die Logik kann sich vermittelst der immer nur diskreten Begriffe 
der  kontinuierlichen  Anschauung  zwar  beliebig  annähern,  nicht 
aber diese selbst kongruent abbilden.

Jede inkommensurable Zahl setzt bereits  ein Kontinuum voraus, 
die bloß kommensurable Zahl gerade nicht.

Unendlichkeit und Kontinuum, als etwas, das bis ins Unendliche 
teilbar ist, sind demnach Wechselbegriffe, und beide zudem bloß 
negative. Und somit gibt es auch nur jeweils eine Art der Unend-
lichkeit und des Kontinuums.

20


	Erstes Buch

