
Nadine Gerner, Lina Hansen

Ö k o f e m i n i s m u s  z w i s c h e n 
T h e o r i e  u n d  P r a x i s 

Eine Einführung

U N R A S T



| 23

Warum jetzt ein Buch zum Thema Ökofeminismus oder: Was 
können wir heute von Ökofeminist*innen lernen?

Maria Mies schreibt im Jahr 2015 in ihrem Vorwort zur Neuauflage von 
Patriarchat & Kapital:

»Zwischen 1986 und heute hat sich die Weltlage insgesamt verschlechtert. 
Natur- und menschengemachte Katastrophen und Krisen haben zugenom-
men. Der Klimawandel, verursacht durch unseren Lebensstil, ist nicht mehr 
rückgängig zu machen. Die Ressourcen, auf deren Ausbeutung unser Lebens-
stil basiert, gehen zu Ende. Die Zahl der Armen hat zugenommen, nicht nur 
in den armen, sondern auch in den reichen Ländern. Überall wird die Natur 
mehr und mehr zerstört. In seiner Gier nach immer mehr Profit nimmt der 
Kapitalismus keine Rücksicht auf Mensch und Natur. Um weiteres Wachstum 
voran zu treiben, werden neue Technologien erfunden, die jedoch allesamt 
negative Auswirkungen auf Mensch und Natur haben.« (Mies 2015: 9)

Auch acht Jahre später, während wir dieses Buch schreiben, zeigen das 
gewaltvolle kapitalistische System und die darin verwobenen Herrschafts-
strukturen an vielen Stellen ihr Gesicht:
–	 Das besetzte Braunkohledorf Lützerath wurde Hand in Hand von 

der nordrhein-westfälischen Landesregierung, dem Energiekonzern 
RWE, der Polizei und einigen grünen Handlanger*innen geräumt;

–	 In Saint Soline erleben die gegen den Bau eines Rückhaltebeckens 
Demonstrierenden gewaltvolle Repression seitens der französischen 
Polizei;

–	 Pflegenotstand und Krankenhausstreiks; Applaus und symbolische 
Anerkennung statt besserer Arbeitsbedingungen prägen den deut-
schen Gesundheitssektor;

–	 Deutschland gibt 100 Milliarden Euro für die deutsche Rüstungsin-
dustrie aus;

–	 In Argentinien wird jeden Tag etwa eine Frau, Lesbe oder trans Person 
getötet; alle vier Tage wird eine Frau in Italien ermordet, in Österreich 
sind es drei Femizide im Monat; 

–	 In Deutschland ist die Streichung der Abtreibungsparagraphen 218 ff. 
immer noch nicht vollzogen;



24 |

–	 In Lahore, Pakistan, sowie in Hebei und Peking in China gab es eine 
große Flut; in Maui auf Hawaii große Brände; ein Erdbeben hat viele 
Regionen Kurdistans erschüttert; Extremwetter wie Dürreperioden 
und Überschwemmungen sind vielerorts immer häufigere Ereignisse.

Diese kurze Bestandsaufnahme ist ein Ausdruck vieler Symptome der 
derzeitigen Krisen des Spätkapitalismus. Care-Krise, Klimakrise, ökolo-
gische Krise, Wirtschaftskrise, Finanzkrise, usw.: Sie lösen einander nicht 
ab oder auf, sie greifen ineinander, verstärken sich wechselseitig, reichen 
sich die Hand. Diese Bestandsaufnahme zeigt einmal mehr, dass die 
Krisenhaftigkeit dem kapitalistischen System innewohnt. Sie zeigt auch, 
inwieweit das kapitalistische System sich an der Ausbeutung und Zerstö-
rung von Ökosystemen erlabt, während die ökologische Basis degeneriert 
und erstickt. Die oben genannten Beispiele verdeutlichen, dass unser 
Wirtschaftssystem auf den Schultern von marginalisierten Menschen und 
deren (prekärer, un- und unterbezahlter) Arbeit steht und dass es auch 
diese Basis immer weiter zerdrückt und zunehmend in die Knie zwingt. 
Die strukturelle und systemische Gewalt ist allgegenwärtig und beraubt 
Menschen ihrer Würde und ihres Lebens. Die Symptome jener gewalt-
voller Strukturen sind im alltäglichen Leben spürbar, beispielsweise wenn 
es um mentale Gesundheit, die eigenen Beziehungen, die Sinnhaftigkeit 
unserer Arbeit, die Vereinzelung in den eigenen vier (oder keinen!) 
Wänden, die Freiheit, einen Wohnort zu wählen, die Informationsfluten 
und die Ohnmacht angesichts des Zustands der Welt geht. Wie unser all-
tägliches Leben – die vielen kleinen Akte und unsere Denkweisen – mit 
dem großen Ganzen –  den materiellen gesellschaftlichen Strukturen  – 
zusammenhängt: damit beschäftigt sich Ökofeminismus.

Ökofeminismus kann erklären, …
• 	 … warum einerseits Natur eine (queer)feministische Angelegenheit 

und andererseits Feminismus eine ökologische Angelegenheit ist.
• 	 … warum Ökologie(n) und Natur(en) Fragen des Kolonialismus auf-

werfen.
• 	 … was ein Plattenbau im Ruhrgebiet mit einer Grünanlage im Prenz-

lauer Berg, einem Wald im Himalaya und einer Müllhalde in Agbog
bloshie zu tun hat.



| 25

• 	 … dass wir nicht ›rausfahren‹ müssen, um in der Natur zu sein; dass 
der Begriff Umwelt fehlleitend ist, denn wir werden nicht von Natur 
umgeben, ›wir sind Natur‹.

• 	 … was Pflegestreiks in Deutschland mit Subsistenzbäuer*innen in 
Indien und zapatistischer Selbstorganisierung in Mexiko zu tun haben.

• 	 … warum der Kapitalismus niemals grün sein kann; warum eine Tesla-
Fabrik in Brandenburg weder eine Lösung für Mobilitätsengpässe 
und Ressourcenknappheit bietet, noch Ausdruck nachhaltiger und 
gerechter Mobilität ist.

• 	 … warum es nicht ausreicht, sich mit CO2-Zertifikaten das unterneh-
merische Gewissen reinzukaufen.

• 	 … warum nicht alle bio oder vegan sein müssen; es nicht ausreicht, in 
den eigenen vier Wänden Müll zu trennen oder zu reduzieren, wäh-
rend unser Wirtschaftssystem auf Überproduktion basiert.

• 	 … warum es nicht reicht, wenn weiße3 Mittelstandsfrauen CEOs von 
großen Unternehmen, Vorstände oder Bundeswehrkommandantinnen 
werden, während andere Frauen deren Kinder hüten, Eltern pflegen 
oder sich als Genossinnen organisieren oder gar zu Milizen zusam-
menschließen, um ein demokratisches Leben in ethnischer Vielfalt zu 
verteidigen.

• 	 … warum es nicht ausreicht, wenn der Ehemann in einer heterose-
xuellen Paarbeziehung im Haushalt ›hilft‹, während Mütter weiter 
das Gros der dreckigen, ungemütlichen, unpassenden anfallenden 
Sorgearbeit übernehmen.

• 	 … inwiefern die sogenannte reproduktive Arbeit die Grundlage der 
kapitalistischen Gesellschaft darstellt, beziehungsweise gar gesell-
schaftliches Leben erst möglich macht.

• 	 … warum es keine universelle Handlungsoption für alle, sondern meh-
rere Denkweisen, Welten und Ansätze gesellschaftlicher Veränderung 
gibt und braucht.

3	 Die kursive Schreibweise verweist auf die politische und soziale Konstruktion von Haut-
farbe sowie auf Weiß-Sein als Norm. Die Hervorhebung dient dazu, diese unhinterfragte 
Norm sichtbar zu machen, also Unmarkiertes zu markieren.



26 |

• 	 … dass ohne die Sorge(arbeit) für, durch und um Menschen oder nicht-
menschliche Entitäten4 weder Lohnarbeit noch jegliche Form von 
Tätigsein – also kein gesellschaftliches (Über-)Leben – möglich ist.

Ökofeminismus nimmt all die unsichtbaren, unter- und unbezahlten 
Schultern, auf denen das kapitalistische System ruht, in den Blick: Öko-
systeme wie das Meer, die Wälder, Böden und Flüsse; die migrantische 
Mutter, die Schulklos putzt; die weiße Studentin, die nach der Uni im 
Café arbeitet und babysittet; den rassifizierten Altenpfleger in der über-
lasteten Pflegeeinrichtung; die rumänischen Erdbeerpflücker*innen auf 
deutschen Feldern; die versklavten Menschen in deutschen Kolonien, 
deren Geschichten im Schulunterricht gar nicht auftauchen, und all jene 
Kräfte, die unsichtbar sind und kollektiv Macht entfalten können. 

In diesem Buch werden wir zeigen, welche (unsichtbaren) Geschich-
ten sich Ökofeminist*innen erzählen, wie sie Gesellschaft erklären, wie 
sie Kapitalismus, Patriarchat und Kolonialismus kritisieren und welche 
– meist kämpferischen – Wege sie aufzeig(t)en, um die herrschenden 
Verhältnisse zu überwinden.

Warum wurden wir Ökofeministinnen  
oder: Wie kam der Ökofeminismus zu uns?

Diese Fragen begleiten uns als Autorinnen schon länger im gemeinsamen 
Fäden Spinnen. Damit verbunden sind die Fragen, was uns wann bio-
grafisch geprägt hat und wie dies mit ökofeministischen Fragestellungen 
zusammenhängt. 

In der gängigen Wissensproduktion werden Biografien, individuelle 
Erfahrungen und Gefühle, kollektives Wissen und Erinnerung, Nicht-
Verschriftlichtes und Erzähltes oft ausgeblendet, diskreditiert und gar 
zerstört. Ökofeminismus hingegen fragt danach, wie Wissen produziert 
wird und welche Art von Wissensproduktion legitim und valide ist. Aus 

4	 Tiere, Pflanzen oder Ökosysteme wie Wald, Boden, Wasser. Im Verlauf dieses Buches 
verwenden wir abwechselnd Begriffe wie ›nicht-menschliche Natur‹ oder ›Mehr-als-
Menschen‹, um den Begriff ›Natur‹ möglichst zu vermeiden. Warum wir dies tun und 
was die ökofeministische Kritik am Naturbegriff ist, steht auf S. 181.



| 27

diesem Grund diskutieren wir an dieser Stelle ökofeministische Biografi-
en: die unseren, die sowohl die anderen als auch die weiteren sein können.

Die Ökofeministin Maria Mies reflektiert in ihrem Buch Das Dorf 
und die Welt (2008) Schlüsselmomente ihres Lebens: Sie beschreibt 
darin ihre Kindheit während des Zweiten Weltkrieges in einer Land-
schaft voller schützender Berge und Höfe. Ihr eigenes Leben setzt sie 
ins Verhältnis zu ihrer ökofeministischen Theoriearbeit und Forschung. 
Durch das Verdeutlichen der eigenen Positionierung und ihres Erlebten 
erklärt sie, dass es einen Zusammenhang zwischen ihrer Forschung und 
ihrem eigenen Leben gibt. Auch Elemente aus unseren Biografien waren 
ausschlaggebend für unsere Auseinandersetzung mit feministischen und 
ökologischen Themen und brachten uns letztlich zum Ökofeminismus. 

Wir möchten daher sichtbar machen, wie unser Wissen biografisch 
eingebettet und an welche Emotionen und gelebten Erfahrungen es ge-
knüpft ist, und so verdeutlichen, dass dies nur eine Einführung ist – die 
unsere –, eingefangen in einem kurzen Moment. Dieser Prozess der Wis-
sensproduktion kommt dem Säen eines Saatkorns gleich, das vor einiger 
Zeit, ungewiss, von wem und unter welchem Umstand, vielleicht durch 
einen Vogel hinterlassen und damit gesät wurde und nun wächst. Die Saat 
der gewachsenen Pflanze wird vielleicht durch einen weiteren Vogel wie-
der fortgetragen. Eine Kuh für Hillary von Veronika Bennholdt-Thomsen 
(1997, mehr dazu siehe S.  160) war ein solches Saatkorn, welches wir 
weitergetragen haben. Er war einer unserer ersten ökofeministischen 
Texte, den Maria Backhouse in einem Seminar zu Umwelt und Entwick-
lung zur Lektüre aufgab. Wir verwendeten ihn daraufhin immer wieder 
in unseren Workshops und Lehrveranstaltungen zu Ökofeminismus, aus 
denen heraus schließlich dieses Buch entstehen sollte.

Vor und während unserer5 Kindheit in einem norddeutschen Dorf gab es 
immer weniger landwirtschaftlich geführte Höfe und immer weniger diverse 

5	 Unsere Biografien sind keineswegs die gleichen. Und doch möchten wir unsere Biografien 
in diesem Absatz miteinander verweben und damit ein wichtiges Moment im gemeinsamen 
Schreibprozess ausdrücken: unsere jeweiligen Gedanken, Erfahrungen und das Geschrie-
bene nicht mehr entweben zu können – ohne dabei aber völlig ineinander aufgehen zu 
wollen. Wir wollen und sind zu einem ›ökofeministischen Wir‹ herangewachsen. Daher 
schreiben wir diesen Absatz ausschließlich in der ersten Person Plural.



28 |

Felder. Der Bau einer Biogasanlage führte, wie die Tante es den Kindern 
schon vor der Projektumsetzung kritisch erläuterte, zu einem Meer an mo-
notonen Maisfeldern. Neben dieser Monokultur prägten Spargelfelder mit 
Plastiktunneln saisonal die Peripherie des Dorfes. Auf dem Dorf kannten 
sich alle untereinander. Während wir mit dem Auto zum nächsten Dorf 
fuhren, konnten wir aus dem Fenster beobachten, wie Figuren, die sonst 
nicht im Dorf zu sehen waren, den Spargel stachen. Niemand tratschte 
über sie, wie sonst über jegliche Dorfbewohner*innen. Vielmehr, so schien 
es, waren sie unsichtbar. Wer waren sie? Wie sah ihr Alltag aus? Und: 
Wo gingen sie nach der Saison hin, fragten sich die Kinder. Dass viele 
Dorfbewohner*innen das Spargelstechen unter jenen Arbeitsbedingungen 
gar nicht erst als Jobmöglichkeit in Betracht zogen, führte dazu, dass dies 
an migrantische Saisonarbeiter*innen ausgelagert wurde. Dass Letztere in 
der Dominanzgesellschaft strukturell ausgeschlossen und ausgebeutet wer-
den, damit der Preis niedrig bleibt, erschloss sich den Kindern erst später. 
Das Spargelessen hingegen war und bleibt ein Statussymbol, auf das die 
Dorfbewohner*innen noch heute Wert legen.

Prägend wie die Autofahrten zwischen Dorf und Kleinstadt waren für 
die Kinder auch die obligatorischen Gartenrunden beim gegenseitigen Be-
such verschiedener Familienmitglieder. Dabei waren Beete auf Balkonen, 
im Garten oder auf der Fensterbank zu finden. Gemeinsame Gartenarbeit 
prägte gerade im Sommer und Herbst die gemeinsam verbrachte Zeit. Wir 
beackerten verschiedene Stellen im Garten in alleiniger Verantwortung und 
erinnern uns gut, wie wir das Saatgut in die Erde taten. Die Karotten, die 
wir ernteten, waren wie menschliche, sich umarmende Figuren zusammen-
gewachsen. Schon in unserer Kindheit war der Garten als Experimentier-
raum ein zentraler Lebensort. Während er für die Großeltern noch mit 
der Produktion von Nahrungsmitteln lebenserhaltend war, versorgte das 
gemeinsame Unkraut Jäten die Kinder zwar mit Momenten des Miteinan-
ders, der Garten aber wurde immer mehr zur Zierde … 

Bis dahin wussten wir noch nichts vom Begriff des Ökofeminismus, auch 
wenn diese Erlebnisse später unser Interesse am Ökofeminismus prägen 
sollten. Erst später würden die Kindern lernen, die Welt durch eine ökofe-
ministische Brille zu betrachten.

An der französischen Elite-Universität Sciences Po, an der die Studen-
tinnen einige Jahre lang studierten, kamen kritische Inhalte wie alternative 



| 29

Wirtschaftstheorien oder feministische Inhalte äußerst selten vor. Doch 
eines Semesters belegten sie einen Kurs zu ›Environmental Justice‹ bei der 
ökofeministischen Professorin Sherilyn MacGregor. Daraus entwickelte sich 
zunächst eine leidenschaftliche Begeisterung für das Thema Müll und es 
wurde mit der Zeit ein Stein ins Rollen gebracht: Wir wollten uns mehr 
mit Kapitalismuskritik und Feminismus auseinandersetzen, sowohl theo-
retisch als auch in sozialen Bewegungen. In Frankreich begeisterten sich die 
Studentinnen außerdem für Ökodörfer, in der Hoffnung, dass auf diesen 
Inseln ein antikapitalistisches Leben erleb- und erfahrbar würde. Für ihre 
Masterarbeiten setzten sie dann eine feministische Brille auf und beleuch-
teten Genderrollen in den ökologischen Gemeinschaftsprojekten. So kamen 
sie zur sozialen Reproduktion und zum Marxismus. Der Ökofeminismus 
ist durch die Universität, die paar wenigen kritischen Menschen dort und 
die vielen kritischen Menschen in sozialen Bewegungen zu uns gekommen. 
Auch wenn die Uni jener Ort ist, an dem die Studentinnen sich oft verloren, 
nicht genug, zu dumm und unpassend vorkamen, eröffneten ihnen die Texte, 
Bücher und Menschen dort eine akademische Welt. Die Welt der Hörsäle, 
Formalien und Professoren hatten sie nicht in die Wiege gelegt bekommen, 
dafür aber die Selbstständigkeit, den Mut und den Ehrgeiz, diese heute 
ökofeministisch auseinanderzunehmen. 

Dies ist ein Ausschnitt der Erfahrungen, an die wir denken, wenn wir 
uns fragen, warum uns Ökofeminismus berührt. Diese gelebten Er-
fahrungen und die Emotionen prägen unseren Ökofeminismus. Das 
Forschen, politisch aktiv Sein, Agieren, Lehren ist von diesen nicht 
zu trennen. Demnach ist auch unser Schreiben von unserem Stand-
punkt in der Gesellschaft geprägt – vom »where we stand«, wie bell 
hooks es nennt, wenn sie vom Klassismus und Rassismus, den hooks als 
Schwarze6 Person erlebt, schreibt. Wo stehen wir in einer Gesellschaft, 
die von Rassismus, Sexismus, Ableismus und weiteren Machtstrukturen 
durchzogen ist? Was sind unsere gelebten Erfahrungen als cis Frauen, 
die zur weißen Dominanzgesellschaft gehören? Was können wir – in 
Arbeiter*innenfamilien aufgewachsen oder als erste in der Familie zur 

6	 Schwarz ist eine Selbstbezeichnung von Menschen, die von Rassismus betroffen sind, 
weswegen das Adjektiv in diesem Buch großgeschrieben wird (vgl. Fußnote 3).



30 |

Uni gegangen – wissen und weitergeben? Welche emotionalen Erfah-
rungen im Garten der Tanten; welche aktivistischen Erfahrungen Hand 
in Hand mit Klimaaktivist*innen und Feminist*innen in Deutschland 
oder Frankreich prägen dieses Buch maßgeblich? Einige Perspektiven 
und Beispiele können wir beschreiben, weil wir selbst bei Besetzungen 
mitgemacht haben, weil wir viel Zeit auf Plena verbracht haben, weil 
wir Teil bestimmter Gruppen oder Bewegungen sind oder waren. Von 
weiteren Perspektiven, wie zum Beispiel denen Schwarzer, beHinderter, 
verRückter oder Indigener Feminist*innen, wissen wir nicht durch ge-
lebte Erfahrung, sondern wir können sie nur durch Freund*innenschaft, 
Genoss*innenschaft, durch Austausch, Lektüre und Bildung sowie durch 
gemeinsames Kämpfen und geteilte Arbeit hier abbilden. 

Damit wird deutlich, dass wir eine spezifische Brille haben, die zu 
Auslassungen führt, bestimmte Räume weniger betrachtet, andere mehr. 
Für uns sind beim Schreiben dieses Buches mehr komplexe Fragen als 
einfache Antworten aufgekommen und mehr Lücken, die wir in Zukunft 
miteinander und durch VerLernen füllen wollen.7 

Beim Schreiben treibt uns an, dass sich erstaunlich wenig getan 
hat und sich erstaunlich viel erhalten hat, seitdem Ökofeminist*innen 
begonnen haben, die bestehenden Verhältnisse zu beschreiben und 
zu kritisieren. Wir wollen zeigen, wie wir uns in ihren Gedanken und 
Analysen wiederfinden, wie wir ihnen nahe sind und zugleich in eini-
gen Punkten sehr fern. Außerdem schreiben wir uns in einen Prozess 
des Sichtbarmachens und Lücken- und Leerstellen-füllen-Wollens ein, 
insbesondere von marginalisiertem Wissen, wie dem der Aktivist*innen 
und Theoretiker*innen der ökofeministischen Bewegungen in den 
1970er- bis 1990er-Jahren. Zu diesem Wissen, welches selten zu Papier 
gebracht wird und für welches wir viele Eselsohren falten, Tabs öffnen, 
viel zuhören und aushalten mussten, wollen wir den Einstieg mit dieser 
Lektüre erleichtern. Mit diesem Buch möchten wir unser Interesse, 
unsere Leidenschaft, unsere Wut, unsere Zerrissenheit, unsere eigene 
Widersprüchlichkeit, unser eigenes Nicht-Wissen, die Freude und die 
Erotik des Ökofeminismus teilen. Wir wollen ökofeministisches, nicht 

7	 Wir danken Valerie Janßen für ihre wertschätzenden und kritischen Anmerkungen zu 
diesem Kapitel.



| 31

patentiertes Saatgut säen und schauen, mit welchen Händen, in welchen 
Kontexten und Bewegungen diese kämpferischen Analysen der zerstöre-
rischen Verhältnisse im Spätkapitalismus aufgegriffen werden, fruchten, 
wachsen und gedeihen können.

Zu Inhalt und Aufbau des Buches
Ökofeminismus zwischen Theorie und Praxis bietet keine einführende Lek-
türe in den Ökofeminismus, sondern in die Vielfalt von Ökofeminismen 
in all ihrer Widersprüchlichkeit und Uneinigkeit. Da es nicht die eine 
Erzählung ökofeministischer Bewegungen und Theorien gibt, zeichnen 
wir zunächst die (un)vollständige Geschichte des Ökofeminismus nach. In 
vollem Bewusstsein möglicher Ausschlüsse werden wir anti-militärische 
Kämpfe in Nordamerika und Europa, Kämpfe um Saatgut und Bäume 
in Indien oder Kenia, Kämpfe um Indigene Territorien sowie Kämpfe 
um Körper und Hausarbeit in unsere Erzählung einschließen. Hierdurch 
stellen wir die Vielschichtigkeit ökofeministischer Kritik und Analyse 
der herrschenden gesellschaftlichen Verhältnisse und (Un-)Ordnungen 
vor (Kapitel 1).

Da es nicht nur einen Ökofeminismus gibt, kann auch nicht von 
der einen Definition des Ökofeminismus die Rede sein. Von differenz-
feministischen über materialistische bis hin zu queerfeministischen 
Definitionen spannen wir in Kapitel 2 den Bogen über verschiedene 
ökofeministische Strömungen hinweg. Die Geschichte weist verschiede-
ne Zeitverläufe und zugleich deren Überschneidungen auf. Wir zeigen, 
wie der Ökofeminismus es schafft, eine nicht anthropozentrische, eine 
antikapitalistische, feministische und dekoloniale Kritik an bestehenden 
Verhältnissen zu formulieren und mit seinen Konzepten und Praktiken 
die Verbindung zwischen Herrschaftsstrukturen aufzuzeigen: Ökofemi-
nismus denkt die Herrschaft über Frauen, queere, beHinderte, migranti-
sierte, rassifizierte Menschen und weitere marginalisierte Gruppen sowie 
über Ökologien zusammen.

Zudem spricht Ökofeminismus ein Klassenbewusstsein an und kriti-
siert insbesondere liberale Feminismen sowie den hegemonialen Nach-
haltigkeitsdiskurs für ihre In-Verantwortungsnahme von Individuen, 
statt die unnachhaltigen kapitalistischen Verhältnisse infrage zu stellen. 



32 |

Im Zusammenhang mit Ökofeminismus sprechen einige von Parallelen 
und Analogien zwischen Frauen und der Natur und meinen, dass es 
eine gewisse Nähe zwischen Frauen und der Natur gebe. Warum dies 
umstritten ist und zu einer Marginalisierung ökofeministischen Denkens 
geführt hat, anstatt dass die bedeutenden Kritiken des Ökofeminismus 
an liberalen Politiken gewürdigt würden, darauf gehen wir in Kapitel 3 
näher ein.

Anschließend werden in Kapitel 4 gesellschaftliche Zusammenhänge 
durch theoretische Konzepte wie Subsistenz, Hausfrauisierung, gesell-
schaftliche Naturverhältnisse, Eisbergmodell sowie queere und dekolo-
niale Ökologien ausformuliert und verständlich gemacht. Es gilt, die 
Gesellschaft ökofeministisch zu betrachten, indem wir einen Blick auf 
die gegenwärtigen politischen und ökonomischen Verhältnisse werfen – 
insbesondere auf das vorherrschende Wachstumsdogma mit seinen (Re-)
Produktionsverhältnissen. Diese komplexen theoretischen Zusammen-
hänge erläutern wir auf fragend-spielerische Art. Damit erschließt sich 
für die Leser*innen die Anwendbarkeit und Aktualität ökofeministischen 
Denkens bis in ihre alltäglichen, vermeintlich privaten Belange hinein: 
Wer macht die Care-Arbeit? Warum eine Kritik an Mutterschaft und 
Kernfamilie? Warum ist Gärtnern politisch und Einkaufen nicht? Was 
zählt als Naturerfahrung? 

Diesen Argumentationsstrang nehmen wir in Kapitel 5 konstruk-
tiv auf, indem wir Vorstellungswelten, Erfahrungen und Perspektiven 
aus derzeitigen Kämpfen präsentieren, die wir dem ökofeministischen 
Spektrum zuordnen. Hierbei möchten wir gesellschaftliche Handlungs-
optionen der Organisierung, Vergemeinschaftung, Vergesellschaftung 
und internationalistischen Solidarität sowie Solidarität mit der Natur 
aufzeigen und diskutieren.

Mit diesem Buch ermöglichen wir jenen Einstieg in den Ökofemi-
nismus, den wir uns selbst gewünscht hätten. Beim Lesen wünschen wir 
euch Reflexionsprozesse, Emotionen, Konflikte und geteiltes Interesse, 
sodass ökofeministisches Wissen weitergetragen wird. In unserer Arbeit 
versuchen wir, den Körper mitzudenken, lassen Raum zum Fühlen, Stre-
cken, Zappeln – beim Schreiben wie beim Denken. Beim Lesen lieben 
wir Atmen, Pausen, Denken, Austauschen, Spazierengehen, Eselsohren, 
Stippvisiten, Neuanfangen, VerLernen, schnell Lesen, Stifte und Lang-



| 33

samkeit. Alles auf einmal und nichts davon perfekt. Mit diesem Garten 
an Wissen möchten wir Hoffnung aus Vergangenem_Gegenwart schaf-
fen, ökofeministische Potenziale nähren, kompostieren und wachsen 
sehen.


