Willibert Pauels

Von wegen Hokuspokus

Die befreiende Kraft des Glaubens

Wi

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



MIX
Papier | Fordert

gute Waldnutzung
E‘w%corg FSC® C014496

Titel der Originalausgabe: Lachen, Leiden, Lust am Leben.
Die befreiende Kraft der Religion
© Giitersloher Verlagshaus, Giitersloh 2018

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2024
Alle Rechte vorbehalten

Die Bibelverse wurden, soweit nicht anders angegeben,
folgender Ausgabe entnommen:

Die Bibel. Die Heilige Schrift
des Alten und des Neuen Bundes.
Vollstindige deutsche Ausgabe

© Verlag Herder, Freiburg im Breisgau 2005 DIE BIBEL

Umschlaggestaltung: Gestaltungssaal, Rohrdorf
Umschlagmotiv: Panptys / Gettylmages, © seamartini / Gettylmages

Satz: Daniel Férster, Belgern

Herstellung: GGP Media GmbH, Péfineck
Printed in Germany

ISBN (Print): 978-3-451-03445-9
ISBN (EPUB): 978-3-451-83450-9



Inhalt

1.
1.1
1.2

1.3

1.4

1.5

1.6

2.2

2.3

Vom Durstund der Quelle ................
Bin ich bekloppt?, oder: Fast ein Vorwort .......
‘Was Thomas Bernhard mit der Sachsenklinik

verbindet, oder: Atheismus ist nicht schén ... ...
Hollywood zeigt, was ein Literatur-Nobelpreistriger
denkt, oder: Von der Sehnsucht nach ewiger Heimat
Da beriihren sich Himmel und Erde, oder: In der
Liebe und der Kunst kénnen wir das Ewige ahnen
Von wegen Hokuspokus, oder: Es lohnt sich,
Nahtod-Erlebnisse ernst zu nehmen ...........
Ein schweigender Ochse und ein Freund des Judas,
oder: Was Thomas von Aquin und Blaise Pascal
geschenhaben ........ ... ... oo ool

Vom Leiden und Glauben .................

Heinerle, komm bet mit mir, oder: Warum lisst
Gott das Leid in der Weltzu? ................

Was Wanderer und der Namensgeber eines Kekses
wissen, oder: Kann man das Licht schitzen, ohne
die Finsternis zu kennen? ....................

Ich brauche jetzt etwas mit Haut drumherum, oder:
In Jesus ist Gott begreifbar geworden ..........

16

22

27

33

43

55

55

66



2.4

2.5

3.2

3.3

3.4

3.5

4.2

4.3

Die von der Birengruppe sind doof, oder: Der

Herdentrieb gehért zur Natur des Menschen ... ..

Kann man das Meer in ein Loch am Strand
schaufeln?, oder: Gibe es das Dogma der

Dreifaltigkeit nicht, man miisste es erfinden .. ...

Vom Lachen und Witze-Machen ...........

Der dicke Denker und sein Pater Brown, oder:
Warum Glauben und Lachen zusammengehéren

Mach aus dem »Highway to hell« einen »Highway
to heavene, oder: Um psychisch gesund zu sein,

sollte man tiber den Dingen stehen kénnen ... ...

Scheif$ auf den Terror — Hauptsache, das Bier ist
in Sicherheit, oder: Gerade in der Not braucht der

Mensch Humor ............. ... .. i,

Ein Hoch auf politisch inkorrekte Witze, oder:
Lasst euch von keiner Diktatur der Welt das

Lachen verbieten ............. ... .. ........

Kommt ein Papst in den Himmel, oder: Witze als
Lackmustest fiir die Gesundheit einer Religion

Von Geschichten und Wahrheiten ..........

Wenn man in Mirchen und Gedichten erkennt
die wahren Weltgeschichten, oder: Bilder tiefer

Wahrheit finden ... ... . . L

Ich wollte wie Orpheus singen, oder: Erkenntnisse

auf Sizilien ... . . .

Den Sprung von der Folter zum siiffen Backwerk
schaffen, oder: Heilige lehren uns die osterliche

Perspektive ....... . ... il



4.4

4.5

5.2

5.3

5.4

5.5

5.6

Wahrheiten aus Liigien und Triigien, oder: Ein Lob
auf Hans Conrad Zander ....................

Entweder man nimmt die Bibel wortlich oder ernst,
oder: Vom lohnenden Blick ins Buch der Biicher

Vom Lebenund Sterben ..................

Dank sei dem Hochamt der Sinneslust, oder:
Karneval istgesund ............... ... .....

Das Grab ist leer, der Held erwacht, oder:

Ich brenne fiir die osterliche Botschaft ..........
»Karl-Heinz, du tot im Flur? So kenn ich dich ja gar
nichtl«, oder: Aus der 6sterlichen Perspektive kann
man sogar Witze iiber den Tod machen .........
Mysterium schligt Moral, oder: Vom innersten Kern
der Religion und seinem Ausdruck in der Liturgie

Lasst die Kirche im Dorf, oder: Ein Plidoyer fiir

anbetendes Staunen . ......... ... ... ... . ...,

Der die Finsternis in Licht verwandelt, oder:
Fast ein Nachwort ............ .. ... ........






1. Vom Durst und der Quelle

1.1 Bin ich bekloppt?, oder: Fast ein Vorwort

Als Kabarettist, Karnevalist und Diakon werde ich oft als
Redner angefragt — von Pfarrgemeinden, Kolpingsfamilien,
Katholischen Frauengemeinschaften, Karnevalsvereinen und
allen méglichen anderen Veranstaltern. An eine Anfrage erin-
nere ich mich trotzdem besonders deutlich, obgleich sie schon
viele Jahre zuriickliegt. Ein Herr Dr. Vohwinkel von der Gior-
dano-Bruno-Stiftung rief mich an. Sehr freundlich fragte er,
ob mir diese Stiftung bekannt sei. Giordano Bruno sei mir ein
Begriff, sagte ich, von einer entsprechenden Stiftung hitte ich
allerdings noch nichts gehére.

Wie sich herausstellte, handelt es sich dabei um eine der
leidenschaftlichsten und kimpferischsten atheistischen Ver-
bindungen, die wir in Deutschland haben. Auch Herr Dr.
Vohwinkel war, wie er weiterhin in sehr sympathischem Ton-
fall erklirte, Atheist aus tiefster Uberzeugung. Seine Lebens-
gefihrtin allerdings sei treu katholisch, worauf mir prompt
herausrutschte: »Wenigstens eine Verniinftige in der Familiel«
Zum Gliick hérte ich, dass der Mann am anderen Ende der
Leitung ein kurzes Lachen nicht unterdriicken konnte. Ohne

weiter auf meinen Einwurf einzugehen, erklirte er mir, dass die



Vom Durst und der Quelle

Giordano-Bruno-Stiftung regelmifig einen sogenannten athe-
istischen Stammytisch veranstalte und er mich zu einem solchen
gern als Gast einladen wiirde. Damals habe ich — heute sage ich:
leider — mit dem Argument abgelehnt: »Danke, aber man ladt
ja auch keinen Vegetarier zum Grillen ein.« Stattdessen habe ich
meinerseits Dr. Vohwinkel sehr herzlich eingeladen, zu einem
meiner Kabarettabende ins Senftopfchen-Theater nach Kéln
zu kommen. »Dag, so mein Vorschlag, »kénnen wir uns dann
nachher noch zusammensetzen und unterhalten.« Dr. Vohwin-
kel nahm — viel hoflicher als ich — die Einladung an.

Vor Beginn des Programms hatte ich mich vergewissert,
dass er die auf seinen Namen an der Kasse hinterlegte Eintritts-
karte auch tatsichlich abgeholt hatte. So stand ich kurze Zeit
spiter also auf der Biihne in dem Wissen, mindestens einen
bekennenden Atheisten im Publikum zu haben. Der Abend
begann prichtig: ausverkauftes Haus, tolle Atmosphire, auf-
merksames, gut gelauntes Publikum. Getragen davon konnte
ich der Versuchung nicht widerstehen, meinen Ehrengast zum
Running Gag des Abends zu machen. Schon in der Begrii-
Bung wies ich darauf hin, dass auch Herr Dr. Vohwinkel von
der atheistischen Giordano-Bruno-Stiftung im Saale sei. »Ich
weild jetzt nicht, wo er sitzt«, sagte ich, »aber Sie erkennen ihn
an zwei kleinen Hornern und leichtem Schwefelgeruch.« Im-
mer wieder baute ich den armen Kerl in mein Programm ein —
frei nach dem Motto: »Auch wenn Dr. Vohwinkel jetzt wahr-
scheinlich Schnappatmung kriegt, méchte ich Folgendes zu
meinem Glauben sagen ...«

Nach der Vorstellung, die mit lang anhaltendem Applaus
und Zugabe-Rufen geendet hatte, war ich deshalb sehr ge-



Bin ich bekloppt?, oder: Fast ein Vorwort

spannt, ob mein Gast unsere Verabredung wahrnehmen wiirde
oder ob er vielleicht beleidigt nach Hause gefahren sei, was ich
ihm nicht einmal hitte veriibeln kdnnen. War er aber nicht!
Ich sah ihn im Foyer stehen — erkannte ihn gleich, obwohl ich
ja noch kein Foto von ihm gesehen hatte —, und ich muss sa-
gen: Auf den ersten Blick schon war mir dieser Mann zutiefst
sympathisch, und ein wenig bereute ich es, ihn fiir meine Gags
»benutzt« zu haben. Nachdem ich meine Pappnas weggebracht
hatte, gingen wir zusammen ins Brauhaus und haben uns dort
sehr lange, sehr gut und sehr angeregt unterhalten. Dass ich
ihn beim Kabarett als Witzfigur missbraucht hatte, nahm Dr.
Vohwinkel — von Beruf {ibrigens Astrophysiker, also nicht ge-
rade einer der diimmsten Menschen auf diesem Planeten — mir
kein bisschen iibel.

»lhr Programm ist sehr unterhaltsam, Herr Pauels¢, lobte
et. »Ich habe viel gelacht! Aber immer, wenn Sie auf den Glau-
ben zu sprechen kamen, dachte ich: Wie kann ein aufgeklar-
ter Mensch das nur ernsthaft meinen? Friiher, das ist klar, da
brauchten die Menschen die Religion, um sich die Welt zu er-
kliren. Aber wer heute, wo uns die Wissenschaft doch diese
Erklarungen liefert, immer noch daran festhilt, der ist — ent-
schuldigen Sie bitte die etwas drastische Ausdrucksweise — ein
Stiick weit geistesgestort.« In diesem Moment stellte ich mir
(mal wieder) die Frage: Willibert, bist du eigentlich bekloppt?
Warum kannst du einfach nicht authéren, an Gott zu glauben?

Wiirden meine Verleger nicht gerade aus Stiddeutschland
kommen und eine gewisse Scheu vor rheinischer Direktheit
mitbringen, hitte tibrigens dieses Buch auch so heiffen kén-

nen: »Bin ich bekloppt?! Warum ich nicht aufthéren kann,



Vom Durst und der Quelle

mehr und mehr an Gott zu glauben.« Denn um nicht mehr
und nicht weniger als diese kleine, bescheidene Frage nach der
Existenz Gottes geht es in diesem Buch. Auch die ebenso rei-
zenden Geschwister dieser Frage tauchen auf: Wenn es Gott
gibt, warum lisst er das Leid in der Welt zu? Und was ist mit
dem Tod?

Wenn ich mich Antworten nihere — und mehr werde ich
nicht tun: Ich mag bekloppt sein, aber so verriicke zu behaup-
ten, ich hitte tatsichlich endgiiltige und unwiderlegbare Ant-
worten auf diese Fragen gefunden, bin selbst ich nicht —, wenn
ich mich also Antworten nihere, dann geht es mir weniger um
Studien, Statistiken und stringente Argumentationen, sondern
vielmehr um das, was mich schon bewegt, seit ich ein Kind
war: die Erfahrung der Sehnsucht nach Gott, die Erfahrung
der Nihe Gottes und die Erfahrung der Gottferne. Immer
wieder werde ich dabei Zitate und Gedanken anderer aufgrei-
fen — von Chesterton bis Drewermann, von Cusanus bis Boll.
Ich tue das nicht aus Bequemlichkeit, weil es mir zu anstren-
gend wire, eigene Gedanken zu formulieren, sondern weil ich
mich so in eine Gemeinschaft derer eingebunden weif3, die wie
ich und mit mir auf dem Weg der Sehnsucht sind. Und ich
wiirde mich freuen, wenn Sie, liebe Leserin und lieber Leser,
mich durch die folgenden Kapitel ein Stiick auf diesem Weg
begleiteten.

Seit Jahrtausenden stellen Menschen die Frage nach Gott —
und immer wieder, durch alle Zeiten hindurch, kommen sie
zu der Uberzeugung: Ja, unsere Sehnsucht hat ein Ziel. Jenseits
alles rational Erklirbaren ist der Mensch im Letzten geborgen
bei Gott.



Bin ich bekloppt?, oder: Fast ein Vorwort

Deswegen hat dieses Buch den Untertitel »Von der befrei-
enden Kraft des Glaubens«. Denn eine befreiendere Botschaft
als die, dass der Tod nicht das letzte Wort hat, kann ich mir
nicht vorstellen. »Leck mich am Arsch, Sisyphos, der Stein ist
oben« hitte mir deshalb als Titel auch gut gefallen.

Auf Sisyphos werde ich noch einmal zuriickkommen, auch
auf Orpheus und Arion. Es wird um die heilige Agatha gehen
und um Pater Brown, um Heiner GeifSler und Thomas von
Aquin, um Benedikt XVI. und einen ziemlich beriihmten
Rabbi aus Nazareth. Es wird nicht um Depressionen gehen —
das war Thema meines Buches »Wenn dir das Lachen vergeht,
das ich mit dem wunderbaren Leo Linder zusammen geschrie-
ben habe —, dafiir aber zum Beispiel um Humor und um Nah-
tod-Erlebnisse, um Karneval und um Liturgie. Wer mein erstes
Buch gelesen hat, dem mag das eine oder andere bekannt vor-
kommen, aber was ich dort nur andeuten konnte, will ich hier
in den Mittelpunke stellen.

Ich werde Geschichten erzihlen und Witze. Ich werde Lie-
der zitieren und Gedichte. Ich werde vom Thema abkommen
und wieder zuriickfinden. Und bei all dem geht es mir letztlich
zwischen Zweifel und Glauben um ein ehrliches »Und den-
noch ...« In seiner »Einfiihrung ins Christentumc« schreibt Jo-
sef Ratzinger: »Der Glaubige und der Ungldubige treffen sich
im Zweifel.« Es stimmt: Der Zweifel ist ein treuer Begleiter
all derer, die ihren Verstand und ihr Herz nicht abgeschaltet
haben und abgestumpft sind gegen das Leid und die entsetzli-
chen Ungerechtigkeiten dieser Welt.

Nicht mit einem Wort méchte ich die Grausamkeiten ab-

mindern, mit denen wir Tag fiir Tag konfrontiert werden. Wenn



Vom Durst und der Quelle

ich lese, hore oder sehe, was Menschen Menschen antun, dann
kommen auch mir immer wieder Zweifel, ob wirklich ein giiti-
ger Gott iiber allem steht. Und es miissen gar nicht immer die
groflen Ereignisse sein, die den Glauben in Frage stellen. Oft
genug ist es einfach nur ein immer wieder mal hochkommen-
des Gefiihl der Angst, dass der Tod vielleicht doch ins Nichts
fithrt — mich und alle, die ich liebe.

Umgekehrt sind es auch keine groflen Crash-Boom-Bang-
Erlebnisse, die die Angst vertreiben. Stattdessen ist es ein war-
mes Fiihlen dieser einen 6sterlichen Sonne, die alle Finsternis
vertreibt. Es ist ein Gefiihl der unbedingten Geborgenheit in
Gottes Liebe — und es gibt Millionen Ausprigungen davon:
im Betrachten der Schonheit der Natur, in der Begegnung mit
Tieren, in der Liebe von Menschen, ... »da beriihren sich Him-
mel und Erde«, wie es in einem Neuen Geistlichen Lied heifSt.

Dabei ist es die gleiche Natur, die zerstdrerisch erschiit-
tern kann. Es sind die gleichen Tiere, deren Grausamkeit einen
zweifeln lisst, ob diese Schopfung wirklich die beste aller mog-
lichen ist. Und es sind die gleichen Menschen, die mit Herz-
losigkeit und Hass die Angst in einem schiiren, dass am Ende
nichts bleibt als kalte Dunkelheit.

Im Letzten hingen beide Seiten auf fiir mich niche erklir-
bare Weise zusammen. Denn kénnte ich das Licht schitzen,
ohne die Dunkelheit zu kennen? »Das Symbol der christlichen
Hoffnung ist das Licht«, wird Goethe manchmal zitiert. »Licht
bedeutet nicht, dass es keine Nacht mehr gibt, aber es bedeu-
tet, dass die Nacht erhellt und iiberwunden werden kann. Ich
glaube, dass wir einen Funken jenes ewigen Lichtes in uns tra-

gen, das im Grunde des Seins leuchten muss und welches un-



Bin ich bekloppt?, oder: Fast ein Vorwort

sere schwachen Sinne nur von ferne erahnen kénnen.« Diesem
Glauben schliele ich mich an — und nicht dem von Stephen
Hawking, der gegeniiber der Zeitung »The Guardian« einmal
gesagt hat: »Ich sehe das Gehirn als einen Computer, der die
Arbeit einstellt, wenn seine Komponenten versagen. Es gibt
keinen Himmel fiir kaputte Computer. Das ist ein Mirchen
fiir Menschen, die sich vor der Dunkelheit fiirchten.«

Ich kenne die Furcht vor der Dunkelheit, aber ich halte den
Himmel nicht fiir ein Mirchen. Hans Kiing — einer, der nun
wirklich jeder kirchlichen Frommelei und ultra-konservativen
Verhaftetheit unverdichtig ist, — hat in der Einleitung des Bu-
ches »Ewiges Leben?« den sehr treffenden Begriff »verniinftiges
Vertrauen« dafiir gefunden. »Ich méchte nicht endlos leben,
schreibt er, »mochte nicht eine unbeschrinkte Verlingerung
des irdischen Lebens in Zeit und Raum. Ich hoffe auf ein un-
endliches Leben: in einer vollig anderen, unsichtbaren Dimen-
sion, in der Dimension Unendlich, ein vollkommen verwan-
deltes Leben in Gottes Ewigkeit. [...] Dass ich in ein ewiges
Leben hineinsterbe, das mit der Wirklichkeit Gottes identisch
ist, kann ich nicht beweisen. Dazu kann ich nur in einem ver-
niinftigen Vertrauen Ja sagen. Verniinftig, weil ich es keines-
wegs als verniinftige Losung ansehe zu behaupten, dass Welt
und Mensch aus dem Nichts kommen und ins Nichts gehen.
Sinnlos, vernunftlos, von Anfang bis Ende: Nein, das will mir
nicht in meinen Kopf.«

Dem kann ich mich nur anschlieSen. Deshalb glaube ich,
dass es Gott gibt und dass er es gut mit uns meint. Dass der
Tod nicht das Ende ist, sondern das Tor, durch das wir gehen

auf unserem Weg nach Hause. Diese befreiende Botschaft ist



Vom Durst und der Quelle

fir mich Dreh- und Angelpunke der Religion. Sie ist der archi-
medische Punkt, mit dem sich die Welt aus den Angeln heben
lidsst. Und sie ist das Fundament, auf dem man Lachen, Leiden

und Lust am Leben problemlos nebeneinanderstellen kann.

1.2 Was Thomas Bernhard mit der Sachsenklinik
verbindet, oder: Atheismus ist nicht schon

Wenn ich heutzutage mit der Position konfrontiert werde
»Jaaaaa, frither brauchten die Menschen den Glauben, um sich
die Welt zu erkliren, heute aber liefert die Wissenschaft die Er-
klarungen, und wer trotzdem an Gott glaubt, ist geistesgestortc,
dann bitte ich mein Gegeniiber gerne: »Dann erklire mir doch
mal bitte wissenschaftlich, was Leben ist.« Die hiufigste Ant-
wort, die ich dann zu héren bekomme, ist eine reduktionisti-
sche, nimlich: Leben ist letztlich eine biochemische Reaktion
in Zellen. Solange diese biochemische Reaktion erfolgt — sei es
bei einem Farn, bei einem Rhesusiffchen oder dem sogenann-
ten Homo Sapiens —, ist Leben da. Sobald sie endet, ist kein
Leben mehr da. Und auch das, was wir im Bereich der geistigen
Welt, der Gefiihle, der nicht materiellen Lebensrdume empfin-
den, ist diesem Denkansatz nach im Grunde nichts anderes als
eine — mit meinen Worten — biochemische, elektromagneti-
sche, neuronenbefeuerte Reaktion im Gehirn.

Wer mir so daherkommt, dem stelle ich dann folgende
Frage — auch, wenn sie gemein ist, weil sie voll ins emotio-
nale Zentrum meines Gegeniibers zielt: Kannst du deinem

Kind in die Augen schauen und dabei wirklich konsequent



Was Thomas Bernhard mit der Sachsenklinik verbindet

der Perspektive folgen, die du mir gerade gesagt hast? Wenn
ja, musst du es ertragen konnen zu denken oder sogar zu sa-
gen: Kind, letztendlich bist du nichts anderes als eine Zellfor-
mation, noch drastischer: ein Zellhaufen, der biochemisch re-
agiert. Und auch, wenn ich meine, dich lieb zu haben, ist das
letztlich nichts anderes als ein biochemischer Prozess im lim-
bischen System meines Gehirns. Und wenn du stirbst, Kind,
weil aus welchen Griinden auch immer die biochemische Re-
aktion in dir aufgehort hat, gehst du in die Verrottung auf den
kosmischen Abfallhaufen des Nichts. Es gibt kein Woher. Es
gibt kein Wohin.

Wer davon iiberzeugt ist: bitteschon! Aber er soll mir nicht
weismachen, dass diese Perspektive ihn heiter und gelassen le-
ben ldsst. Wer das behauptet, ist in meinen Augen nicht weni-
ger zynisch als Albert Camus, wenn der sagt: »Wir miissen uns
Sisyphos als gliicklichen Menschen vorstellen.« Ich bitte Sie!
Sisyphos! Jene Gestalt der griechischen Mythologie, die dazu
verdonnert wurde, einen Stein auf einen Berg hinaufzurollen,
obwohl der Stein kurz vor dem Gipfel immer wieder herab-
rollte. Homer berichtet in seiner Odyssee: »Und weiter sah ich
den Sisyphos in gewaltigen Schmerzen: wie er mit beiden Ar-
men cinen Felsblock, einen ungeheuren, fortschaffen wollte.
Ja, und mit Hinden und Fiiffen stemmend, stief§ er den Block
hinauf auf einen Hiigel. Doch wenn er ihn iiber die Kuppe
werfen wollte, so drehte ihn das Ubergewicht zuriick: von
Neuem rollte dann der Block, der schamlose, ins Feld hinun-
ter. Er aber stief§ thn immer wieder zuriick, sich anspannend,
und es rann der Schweif$ ihm von den Gliedern, und der Staub

erhob sich iiber sein Haupt hinaus.«



Vom Durst und der Quelle

Klingt das erstrebenswert? Toll? In irgendeiner Weise po-
sitiv? Also ich finde die implizierte Sinnlosigkeit dieses Tuns
einfach entsetzlich! Sie ist grausam und unertriglich! Und ge-
nau das wire es auch, wenn der Mensch nicht mehr wire als
ein biochemisch reagierender Zellhaufen. Das allein ist natiir-
lich noch kein Argument gegen diese Auffassung, so nach dem
Motto: »Es kann nicht sein, was nicht sein darf.« Aber dazu
spater mehr. Jedenfalls kann ich kaum glauben, dass es einen
Menschen gibt, der eine solche Definition von Leben nicht
als zutiefst trostlos empfindet! Damit will ich nicht sagen,
ein Atheist konne nicht gliicklich sein — »Gottlos gliicklich«
heiflt ja zum Beispiel ein Buch des Pressereferenten der Gior-
dano-Bruno-Stiftung. Das wire wirklich anmaflend! Was ich
mir aber beim besten Willen nicht vorstellen kann, ist, dass ihn
die Frage nach dem Woher und Wohin nicht umtreibt. Es sei
denn vielleicht, wir reden hier von einem Menschen, der sich
diese Fragen gar nicht stellt, frei nach dem Motto »no brain,
no paing, also: Wer nicht nachdenkt, hat auch keine Probleme.
Ansonsten gilt wohl cher der Spruch: »Ich komme und weif}
nicht woher. Ich gehe und weif8 nicht wohin. Mich wundert,
dass ich so frohlich bin.«

Wobei es ja tatsichlich keiner weif§! Der sogenannte Gliu-
bige glaubt, dass es einen Ursprung und ein Ziel seines Lebens
in einer anderen Dimension gibt, die wir Christen Gott nen-
nen. Der Atheist, filschlicherweise manchmal der »Ungldu-
bige« genannt, glaubt, dass es diesen Ursprung, dieses Ziel, die-
sen Gott nicht gibt. Aber noch einmal: Dass diese Perspektive
ihn heiter und gelassen leben und sterben ldsst, will mir nicht
in den Kopf.



