
47 Alltagsimpulse für mehr Achtsamkeit 

Silke-Andrea Mallmann 

  MANCHMAL 
MUSS ICH MICH 
     SUCHEN 

GEHEN





Inhalt
Vorwort

1	 Schöpfer aller Dinge

2	 Mein Code	

3	 Cool oder wesentlich	

4	 Tragetuch	

5	 Einladung ins Café	

6	 Kochkünste	

7	 Rezeptgebührenfrei	

8	 Topfschlagen	

9	 Herzensangelegenheiten	

10	 Schmetterlinge

11	 Gut verknüpft	

12	 Geschmack des Lebens	

13	 Ist da jemand?	

14	 Schutzbrille	

15	 Heimatschein	

16	 Himmelsschlüssel	

17	 Kostbarkeiten	

18	 Auf der Suche	

19	 Angeschlagen	

20	 Funkenflug	

21	 Brillentausch	

22	 Harte Brocken	

7

9

11

13

15

17

19

21

23

25

27

29

32

34

36

38

40

42

44

46

48

50

52



7

23	 Schlüssel gesucht

24	 Erstklässler	

25	 Was wirklich wichtig ist	

26	 Alle Tassen im Schrank?	

27	 Angesteckt

28	 Lupenrein

29	 Dableiben

30	 Blick in die Ewigkeit

31	 Vom richtigen Druck	

32	 Zwei Hände 

33	 Unterschiede

34	 Funkstille

35	 Tiefenschärfe	

36	 Maisbrei	

37	 Gechippt	

38	 Mut zur Farbe

39	 Entwirrt	

40	 Übervoll	

41	 Silvesterkracher	

42	 Neue Normalität	

43	 Knospen	

44	 Schutzengel	

45	 In Sand geschrieben	

46	 Freiheit	

47	 Zeit zum Singen

Quellenverzeichnis

54

56

58

60

62

64

66

68

70

72

74

76

78

81

83

87

90

92

95

98

100

102

104

106

108

112



7

Vorwort

Es gibt Tage, da muss ich mich wirklich suchen gehen! Nein, ich 

weiß schon noch, wo ich bin … aber weiß ich auch immer, wer 

ich bin? Manche Tage sind so angefüllt mit Tätigkeiten, Einflüs-

sen, Begegnungen, Erwartungen und Anforderungen, dass ich 

abends ins Bett falle und mich wundere, wo ich den ganzen Tag 

über „geblieben“ bin. Ich meine nicht meinen Körper, sondern 

meinen Geist und meine Seele. Manchmal habe ich dann das 

Gefühl, sie sind noch gar nicht bei mir angekommen, und mit-

unter fürchte ich, dass sie auf der Strecke bleiben. 

Wer bin ich eigentlich, was macht mich aus? Für mich zählt bei 

der Beantwortung dieser Frage nicht allein die Einheit von Kör-

per, Seele und Geist, sondern vor allen Dingen auch, inwieweit 

es mir gelingt, immer mehr die Person zu werden, die Gott, als er 

mich schuf, gemeint hat. Mit Gott in Verbindung zu bleiben, ist 

im Alltag aber oft ganz schön schwer.

Um mir dieses In-Verbindung-Bleiben zu erleichtern, habe 

ich mir angewöhnt, alltägliche Gegenstände, die man meist wie 

selbstverständlich benutzt, einmal gezielt zu betrachten – auf 

ihre besondere Bedeutung für mein Leben mit Gott hin. Diese 

paar Sekunden, in denen ich den betreffenden Alltagsgegen-

stand in der Hand halte, zu nehmen, um in der Betriebsamkeit 

meines Lebens eine kleine „Achtsamkeitspause“ einzulegen, eine 

Pause, in der ich bewusster in Kontakt trete mit meinen dazu-



8 9

gehörigen Gefühlen und Gedanken und mich so der Gegenwart 

Gottes zu versichern. Sieben konkrete Gegenstände – einer für 

jeden Tag der Woche – helfen mir dabei: Tasse, Löffel, Brille, 

Schlüssel, Knoten, Bleistift und Streichholz.

Ausprobiert habe ich die so entstandenen Meditationen ur-

sprünglich in den besinnlichen Tagen der Fastenzeit. Ausgelegt 

ist die Menge der Texte daher auf die Anzahl der Tage zwischen 

Aschermittwoch und Ostersonntag. Sie können die 47 Inspiratio-

nen dieses Buches aber auch vollkommen unabhängig von der 

kalendarisch festgelegten Fastenzeit verwenden. 

Vielleicht haben Sie ja Lust, Ihren Alltag anhand der ausge-

wählten Gegenstände ein wenig achtsamer zu gestalten. Wo-

möglich lösen meine Gedanken bei Ihnen sogar den Impuls aus, 

selbst auf Entdeckungsreise zu gehen und die für Sie wichtigsten 

Alltagsbegleiter einmal bewusst in den Blick zu nehmen.

Ich wünsche Ihnen viel Spaß beim „Sich-suchen-Gehen“.

Sr. Silke-Andrea Mallmann



8 9

Schöpfer aller Dinge  

Mein Großvater nannte ihn, in Anlehnung an ein Lied aus dem 

Gotteslob, den „Schöpfer aller Dinge“– den großen Schöpflöffel, 

mit dem meine Mutter, als ich noch klein war, das Essen auf mei-

nen Teller schöpfte.

Im Speisesaal des Klosters, im sogenannten Refektorium, 

kommt die Suppe in großen Töpfen auf die Tische. Darin je-

weils der Schöpflöffel. Der Suppentopf wird weitergereicht von 

Schwester zu Schwester. Jede Schwester darf selbst schöpfen, 

soviel sie möchte. Doch es gibt dabei ein kleines, unauffälliges 

und doch so bedeutsames Ritual: Wenn der Topf weitergegeben 

wird, richtet man den Schöpflöffel zur Nachbarin aus. Wenn also 

der Suppentopf zu mir kommt, schiebt die Schwester, die vor 

mir geschöpft hat, den Löffelstiel zu mir. Das geschieht beiläufig, 

ganz automatisch, so eingeübt sind wir. Und doch sagt sie mir 

mit dieser kleinen Geste: „Nimm! Für dich!“

Sie stellt den Topf nicht einfach vor mich hin. Sie lädt mich ein: 

„Nimm. Schöpf!“	 

Das tägliche Ritual mit dem Suppenlöffel, die Einladung der 

Mitschwester, macht mir immer wieder bewusst, wie beschenkt 

wir doch eigentlich sind.

Genug zum Essen zu haben, ist nicht selbstverständlich.



10 11

Genauso wenig wie das Geschenk meines Lebens. Leben zu dür-

fen, geliebt zu sein, angenommen zu werden, eingeladen zu sein 

... all dies ist ein Geschenk.

Die Mitschwester, die mir den Löffel zuschiebt, erinnert mich 

an dieses Beschenktsein und verweist mich auf den eigentlichen 

Geber, auf den wirklichen „Schöpfer aller Dinge“ – auf den, der 

mich Tag für Tag ins Leben ruft, der mir Atem schenkt, Begeg-

nung, Leid und Freude.

Und der mir jeden Tag den Löffel zuschiebt: „Da, nimm. Leben 

für dich.“

Wann habe ich heute mein Leben als Geschenk 
wahrgenommen? Womit  bin ich heute beschenkt  worden?



10 11

Mein Code  

Spät am Abend erreiche ich mein Ziel. Ich stelle das Auto ab, hebe 

meine Reisetasche aus dem Kofferraum und ziehe sie durch den 

Schneematsch bis vor den Eingang des Bildungshauses, in dem 

ich heute schlafen werde. Die Tür ist bereits verschlossen, es 

leuchtet ein Nachtlicht. Daneben befindet sich ein Safe. Wenn 

alles gut geht, sollte hier ein Haustürschlüssel für mich hinter-

legt sein. Irgendwie traue ich diesem System nie so ganz. Immer 

bleibt ein bisschen Angst. Hoffentlich klappt das jetzt. Hoffentlich 

hat niemand vergessen, dass ich komme. Was mache ich, wenn 

der Schlüssel nicht hinterlegt ist …?

Die Dame von der Rezeption hat mir zuvor einen Code für 

den Safe zukommen lassen – eine Kombination aus Zahlen und 

Buchstaben, die nur ich kenne. Zögernd tippe ich sie ein – und 

atme erleichtert auf. Der Safe öffnet sich, und vor mir liegt mein 

Schlüssel. Ich schließe auf, finde mein Zimmer, auf dem Schreib-

tisch eine Postkarte mit einem Willkommensgruß: „Wir freuen 

uns, dass Sie da sind.“

Ich bin immer froh, wenn die Technik funktioniert – und dabei 

erinnert mich der Code auch an eine ganz andere Wirklichkeit. 

Ich habe neben dem mir eigenen Safe-Code auch einen einzig-

artigen genetischen Code. So wie ich ist, war und wird niemand 

2



12 13

mehr. Dieser Code ist weit mehr als eine Mischung aus den bio-

logischen Codes meiner Eltern. Es ist die Zusage Gottes an mich: 

„Ich habe dich in meine Hand geschrieben, du bist mein.“ (Jesaja 

49,16) Wenn ich mir diesen Code, diese Zusage, diesen einmali-

gen Satz Gottes für mich doch öfter ins Gedächtnis rufen würde: 

die Gewissheit, dass ich eingeschrieben bin in Gottes Hand, dass 

ich mich täglich neu aus seiner Hand empfange!

Wenn ich im Wissen um diesen Code ganz bewusst lebe, dann 

werden mir auch immer wieder die „Schlüssel“ geschenkt, mit 

denen ich auch schwierige Situationen im Leben lösen kann. 

Und ich werde mit weniger Angst mir unbekannte Räume er-

schließen und vielleicht auch darin die Notiz finden: „Es ist gut, 

dass du da bist!“

Bin ich mir Gottes Zusage bewusst?



12 13

Cool oder wesentlich	

In der Zeit von Computern, Laptops, iPhones und dergleichen 

bleibt er oft liegen. Bei Schülern gilt er als uncool – er ist schein-

bar nicht „technisch“ genug. Bei mir steht einer im Glas auf dem 

Schreibtisch, manchmal krame ich auch einen aus den Tiefen 

meiner Handtasche, und gelegentlich entdecke ich ein Stum-

mel-Exemplar beim Ausleeren meiner Jackentaschen. Gemeint 

ist: der gute alte Bleistift.

Viele meiner Mitschwestern tragen einen Bleistift und ein paar 

kleine Notizzettel oder sogar ein kleines Notizbüchlein bei sich. 

Im hektischen Arbeitsalltag erweisen sich diese Schreibsachen 

als äußerst hilfreiche Begleiter. Sie dienen nicht nur dazu, sich 

schnell etwas zu notieren, nach dem Motto „Sr. Teresa noch an-

rufen!“ oder „Waschmaschine nicht vergessen“ oder „Sr. Berta 

14.43 Uhr Bahnhof“ – nein, sie benutzen das Heftchen gleich in 

der Früh direkt nach der morgendlichen Meditation. Ein Wort, 

ein Satz, ein Gedanke, der ihnen in der Betrachtung wichtig ge-

worden ist, wird aufgeschrieben und mit dem Notizbuch in der 

Rocktasche verstaut. Tagsüber, in den Warteminuten des All-

tags, während der Kaffee durch die Maschine läuft oder sie beim 

Zahnarzt sitzen oder mal eine ruhige Minute haben, ziehen sie 

das Notizheftchen hervor, lesen diesen Gedanken und verbinden 

3



14 15

sich so für einen Moment wieder mit dem, was ihnen im Leben 

wirklich wichtig ist.

Oft fragen mich Menschen: „Wie kann ich im Alltag mit Gott 

in Verbindung bleiben?“ Der kleine Bleistift, das kleine Notiz-

buch meiner Mitschwestern sind für mich eine Methode, mir der 

Gegenwart Gottes und der Bedeutung dessen, was mir wirklich 

wichtig ist, immer wieder bewusst zu werden. 

Gewiss, es braucht  wieder ein bisschen Einübung, in den 
Wartemomenten des Lebens nicht  einfach das Handy aus der 
Tasche zu ziehen, um sich zu zerstreuen. Notizbuch und 
Bleistift  sind weniger cool – aber vielleicht  viel wesentlicher.


