
Karl Christian Friedrich Krause
Das System der Rechtsphilosophie
Entwurf eines europäischen 
Staatenbundes 

Philosophische Bibliothek





K A R L  CHR ISTIA N  FR IEDR ICH  KR AUSE

Das System der  
Rechtsphilosophie

Entwurf eines europäischen 
Staatenbundes

Herausgegeben von 
Benedikt Paul Göcke, 
Elena Maria Catania 

und 
Claus Dierksmeier

FELIX  MEINER  VER L AG
HA MBURG



PHILOSOPHISCHE  BIBLIOT HEK  BA ND  763

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten 
sind im Internet über <http://portal.dnb.de> abrufbar.

ISBN  978-3-7873-4350-8
ISBN eBook  978-3-7873-4351-5

www.meiner.de

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2024. Alle Rechte vorbehal-
ten. Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfil-
mungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. 
Satz: post scriptum, Hüfingen. Druck und Bindung: Beltz Grafische 
Betriebe, Bad Langensalza. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werk-
druckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Prin-
ted in Germany.

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der DFG  
im Rahmen der Emmy-Noether-Nachwuchsgruppe  

»Theologie als Wissenschaft?!«



INHALT

Einleitung  
von Claus Dierksmeier und Benedikt Paul Göcke  . . . . . . .       	 IX

	 1.	 Vorbemerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 IX

	 2.	 Historischer Kontext  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 X

	 3.	 Analytische und synthetische Rechtslehre  . . . . . . . . . . . . .             	 XIV

	 4.	 Freiheit und Gleichheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 XXIII

	 5.	 Gerechtfertigte Ungleichheiten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 XXVII

	 6.	 Tier- und Umweltschutz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 XXX

	 7.	 Sachenrecht und Gemeinbesitz der Erde  . . . . . . . . . . . . . . .              	 XXXVI

	 8.	 Private und öffentliche Aufgaben  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 XLI

	 9.	 Gesellschaftsrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 XLVII

	 10.	 Strafrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 LII

	 11.	 Staatsrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 LVI

	 12.	 Völker- und Weltbürgerrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 LX

	 13.	 Schlussbemerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 LXVI

Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 LXIX

	 1.	 Schriften von K. C. F. Krause zur Rechtsphilosophie . . . . .    	 LXIX

	 2.	 Ausgewählte Sekundärliteratur zur Rechtsphilosophie  
		  von K. C. F. Krause  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 LXIX

Zu dieser Ausgabe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	LXXVII



VI	 Inhalt 

K A R L   C H R I S T I A N   F R I E D R I C H   K R A U S E  
D A S    SYSTEM DER R  ECHTSPHILOSOPHIE

Grundlegung der Philosophie des Rechts

Vorerinnerung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 3

Erster Theil 
Begründung der Rechtswissenschaft von dem  

vorwissenschaftlichen Bewusstsein aus,  
in Selbstwahrnehmung des Geistes. Oder: subjectiv-analytische 

Begründung der Rechtswissenschaft

Erster Abschnitt 
Grundriss der subjectiv-analytischen Entwickelung des  
Urbegriffs und des Urbilds (der Idee und des Ideals)  
des Rechts  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 17
Neuere subjectiv-analytische Auffassungen des Rechts und 
Staates vor und nach Kant  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 134

Zweiter Abschnitt  
Fortsetzung der Selbstwahrnehmung des Geistes (der  
subjectiven Analysis) bis zu Anerkenntniss der einen 
Grunderkenntniss (des Einen Princips) der Wissenschaft  
überhaupt und der Rechtswissenschaft insbesondere  . . . . . . . . . . .           	 157

Zweiter Theil 
Begründung der Rechtswissenschaft in der Erkenntniss  

Gottes oder: grundwissenschaftliche (metaphysische und 
synthetische) Grundlage der Rechtsphilosophie

Erste Abtheilung 
Die Grunderkenntniss über und vor der Erkenntniss  
des Rechts, oder: die Erkenntniss Gottes über und vor  
der Rechtswissenschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 183

Zweite Abtheilung 
Die Grunderkenntniss des Rechts, oder: grundwissen- 
schaftliche (metaphysische) Erkenntniss des Princips  
der Rechtswissenschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 233



	 Inhalt� VII

Dritte Abtheilung  
Weitere Lehren der Grundwissenschaft, die für den Ausbau  
der Rechtswissenschaft erfordert werden  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 263

Die Philosophie des Rechts

Erster Theil 
Die allgemeine Philosophie des Rechts

Erste Abtheilung 
Die Grunderkenntniss des Rechts als Sachprincip und als 
Erkenntnissprincip der Rechtswissenschaft, auch als oberster 
Rechtsgrundsatz und als oberstes Rechtsgesetz  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 285

Zweite Abtheilung 
Die Idee des Rechts nach ihren Grundwesenheiten  . . . . . . . . . . . . . .             	 299

Dritte Abtheilung 
Das wirkliche Recht, oder das Recht als zeitlich daseiend; auf  
der weiterbestimmten synthetischen Grundlage dargestellt  . . . . .     	 366

Betrachtung einiger der vornehmsten synthetischen  
Aufstellungen über die Rechtsidee  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 451

Zweiter Theil 
Die Philosophie des menschlichen Rechts, 

d. i. die Philosophie des Rechts der Menschheit,  
der Gesellschaften in der Menschheit  

und des Menschen für sich und in Gesellschaft

Vorerinnerung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 533

Erste Abtheilung 
Erster allgemeiner Theil der Philosophie des menschlichen  
Rechts: Allgemeine und allumfassende (generale und universale)  
Erkenntniss des menschlichen Rechts als Eines organischen  
Ganzen; oder: Grunderkenntniss des menschlichen Rechts,  
als Princips seines Gebiets  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 538

Zweite Abtheilung  
Besonderer Theil der Philosophie des menschlichen Rechts  . . . . . .     	 599



VIII	 Inhalt�

Inhalt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 683

Anmerkungen des Erstherausgebers  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 687

EN T W UR F EINES EUROPÄ ISCHEN  
STA AT ENBUNDES

Entwurf eines europäischen Staatenbundes  
als Basis des allgemeinen Friedens und als rechtliches  
Mittel gegen jeden Angriff wider die innere und  
äußere Freiheit Europas (1814)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 707

Personenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 727



EINLEITUNG

EINLEITUNG

1.  Vorbemerkungen

Der Rechtsphilosophie Karl Christian Friedrich Krauses (1781–
1832) wurde bisher – wie seinen Theorien überhaupt – in der aka-
demischen Zunft wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Das verwun-
dert, denn Krauses Rechtslehre ist nach dem einhelligen Urteil 
der (wenigen) Kenner seines Systems von hoher wissenschaftli-
cher Relevanz und praktischem Nutzen. In auffälligem Kontrast 
zum Zeitgeist des frühen 19. Jahrhunderts arbeitete Krause eine 
Rechtslehre aus, deren Positionen heutzutage geradezu prophe-
tisch wirken. 

Während es, überspitzt gesagt, für die meisten deutschen Phi-
losophen um 1800 typisch war, Mensch über Natur, Mann über 
Frau, Eltern über Kind und Deutschland über alles zu stellen, 
stritt Krause für die Emanzipation und Gleichberechtigung der 
Frau, den Schutz des ungeborenen Lebens, die Rechte insbeson-
dere von Menschen mit Behinderungen, einen nachhaltigen Um-
gang mit der Natur, gerade auch im Hinblick auf zukünftige Ge-
nerationen, für Tierrechte sogar, und stritt für sozialpflichtiges 
Eigentum und dessen subsidiär-solidarischen Gebrauch zuguns-
ten aller Bedürftigen. Krause vertrat ferner ein Weltbürgerrecht 
und entwarf im Lichte dessen eine Musterverfassung für sowohl 
eine europäische Völkerunion als auch einen Weltbund der Na
tionen, um regionale und globale Governance voranzutreiben.

Der rote Faden, der diese und weitere, für seine Zeit außer-
gewöhnlich progressive Forderungen verband, so möchten wir 
nachfolgend zeigen, ist seine Theorie der Freiheit. Für Krause be-
gründet die Idee der Freiheit nicht nur negative Abwehrrechte 
gegen den Staat, sondern auch positive Ansprüche gegenüber 
der Gesellschaft. Sie ist zudem stets auf das Gute bezogen, aber 
geht dennoch nicht in einer bestimmten Teleologie auf bzw. unter. 



X	 Einleitung�

Und die Freiheit markiert bei ihm nicht nur das Ziel der prak-
tischen Philosophie, sie gibt ihr auch die Methode vor: Krause 
war einer der Ersten, die sich an einer dialogisch-partizipatori-
schen Neuausrichtung der Philosophie versuchten, mit dem Ziel, 
die Betroffenen rechtlicher Regelungen zu Beteiligten im Prozess 
ihrer Entstehung zu machen.

Um einen ersten Einblick in Krauses Rechtsphilosophie zu ge-
winnen, eignen sich der Abriss des Systemes der Philosophie des 
Rechtes oder des Naturrechts und seine Schrift Das System der 
Rechtsphilosophie – Vorlesungen für Gebildete aus allen Ständen 
besonders. Der Abriss ist vor allem rechtsphilosophisch interes-
sant, während die Vorlesungen auch ein näherhin rechtsphiloso-
phisches Interesse bedienen. Was dort in architektonischer Ab-
straktion mit dem Systemganzen der Krause’schen Philosophie 
enggeführt ist, wird hier vor allem mit Blick auf juristische An-
wendungsfragen konkretisiert. Gemeinsam führen diese beiden 
Texte damit vor, warum Krauses Denken auch heute noch aktu-
ell ist: aufgrund seiner beeindruckenden systematischen Klarheit 
und dessen hoher praktischer Relevanz.

2.  Historischer Kontext

Bevor wir die zentralen Postulate von Krauses Rechtslehre 
näher vorstellen, sollten wir uns kurz die historische Konstel-
lation ihrer Entstehung vor Augen rufen: Krause Rechtsphilo-
sophie wuchs hervor aus einer Kritik an seinem akademischen 
Lehrer Johann Gottlieb Fichte (1762–1814). Krause, der bis heute 
als Musterschüler Fichtes gilt, 1 setzte sich schon früh von dessen 
Rechtslehre ab, etwa in seinen 1802 niedergeschriebenen Erklä-
renden Bemerkungen und Erläuterungen zu J. G. Fichtes ›Grundlage 
des Naturrechts‹. Vor allem aber in seiner eigenen, mit Fichtes 

1  Die heutigen Ausgaben der Fichte’schen Wissenschaftslehre »nova me-
thodo« (1798/99) beruhen beispielsweise auf der Kollegnachschrift von 
Krause, vgl. die Ausgabe von E. Fuchs, Hamburg 1982.



	 Historischer Kontext� XI

Schrift in Titel und Anspruch konkurrierenden Grundlage des  
Naturrechts (i. F.: G, Seitenangabe) 2 von 1803 markierte Krause 
gegenüber der Öffentlichkeit seine Distanz zu Fichte und dessen 
rechtsphilosophischen Grundgedanken – die Zusprechung von 
Rechten basierend auf einem Mechanismus streng wechselsei-
tiger Rechtsleistungen –, die er von Grund auf ablehnt. 3 Zudem 
muss Krauses Rechtsphilosophie im Kontext seiner Kant- und 

2  Krauses Schriften werden nach den folgenden Siglen zitiert: 
AR 	 Abriss des Systemes der Philosophie des Rechtes oder des Natur-

rechts, Göttingen 1828. 
ER	 Der Erdrechtsbund an sich selbst und in seinem Verhältnisse zum 

Ganzen und zu allen Einzeltheilen des Menschheitlebens. Aus dem 
Nachlaß hg. von G. Mollat, Weimar 1893.

EU 	 Entwurf eines europäischen Staatenbundes als Basis des allgemei-
nen Friedens und als rechtliches Mittel gegen jeden Angriff wider die 
innere und äußere Freiheit Europas (1814). Zweite Auflage, hg. von 
H. Reichel, Leipzig 1920.

G 	 Grundlage des Naturrechts, oder philosophischer Grundriss des Ide-
ales des Rechts. Erste Abtheilung, Jena 1803.

LL 	 Lebenlehre oder Philosophie der Geschichte zur Begründung der 
Lebenkunstwissenschaft. Zweite Auflage, Leipzig 1904.

Nph	 Anleitung zur Naturphilosophie. I. Deduction der Natur, II. Anlei-
tung zur Construction der Natur, Jena/Leipzig 1804.

NPS 	 Zur Geschichte der neueren philosophischen Systeme. Hg. von P. 
Hohlfeld, A. Wünsche, Weimar 1889.

NR 	 Vorlesungen über Naturrecht oder Philosophie des Rechts und des 
Staates. Hg. von R. Mucke, 1892. 

Sys I/II 	 Vorlesungen zum System der Philosophie (Teil I/II), Göttingen 1828 
(zitiert nach der Neuauflage von Siegfried Pflegerl, Breitenfurt 
1981).

VR 	 Das System der Rechtsphilosophie – Vorlesungen für Gebildete aus 
allen Ständen. Hg. von K. A. D. Röder, 1874. 

U	 Das Urbild der Menschheit. Zweite Auflage, Göttingen 1851.

3  Für detailliertere Informationen über Krauses Fichte-Kritik siehe: C. 
Dierksmeier: »Fichtes kritischer Schüler – Zur Fichte-Kritik K. C. F. Krauses 
(1781–1832)«, in: H. Traub (Hg.): Fichte und seine Zeit, Beiträge zum vierten 
Kongreß der Internationalen Fichte-Gesellschaft in Berlin (2000), Amster-
dam/New York 2003, 151–162.



XII	 Einleitung�

Schelling-Kritik situiert werden. Diesen Aspekten können wir im 
Rahmen dieser Einleitung nicht im Detail nachgehen. 4 

So viel aber doch: Krause wies in deutlichen Worten Fichtes 
und Schellings Anspruch, Kant überboten zu haben, zurück; 
und es ist Kant, von dem her Krause sein eigenes philosophi-
sches Unternehmen legitimiert (NR 110 ff.); hinter ihn dürfe die 
Philosophie methodisch nie zurückgehen. 5 Krause hatte Kant 
zwar schon in der Schule gelesen, aber nach glaubwürdiger ei-
gener Aussage erst nach 1803 intensiver studiert, 6 nach jenem 
Zeitpunkt also, den Krause wiederholt als den angibt, von dem 
an ihm die Konzeption seines eigenen Systems klar vor Augen 
stand. 7 Dennoch sieht sich Krause als Nachfolger Kants (Sys I 24). 

4  Ausführlich dazu: C. Dierksmeier: Der absolute Grund des Rechts. Karl 
Christian Friedrich Krause in Auseinandersetzung mit Fichte und Schelling, 
Stuttgart-Bad Cannstatt 2003, Kapitel 1–3.
5  Zum Verhältnis Krause/Kant vgl. insgesamt das (auch den Jenaer Fichte 
und Schelling miteinbeziehende) Kapitel »Krause, continuador del pro-
yecto crítico de Kant« bei R. Orden Jiménez: El Sistema de la Filosofía de 
Krause – Génesis y desarrollo del Panenteísmo, Madrid 1998, 324–342. Vgl. 
auch M. Gößl: Untersuchungen zum Verhältnis von Recht und Sittlichkeit bei 
Immanuel Kant und Karl Christian Friedrich Krause, München 1961, sowie 
C. Dierksmeier: »Kant versus Krause – sobre o Comum e as Diferenças no 
fundamento da Moral e do Direito«, in: Estudios em Homagem a Joachim M. 
da Silva Cunha, Portucalense 1999, 87–100; deutsch: »Kant versus Krause – 
Über Gemeinsamkeiten und Differenzen in der Begründung von Moral und 
Recht«, in: Studia Iuridica, 45 (1999), 71–82.
6  Das ist gut aus Krauses Briefen an seinen Vater zu belegen. Dem am 
Studienfortschritt seines Sohnes interessierten Vater berichtete der finanz-
schwache Student Krause regelmäßig über die von ihm gelesenen und zum 
Ärger des ihn finanzierenden Vaters stets auch gekauften Bücher, nicht ohne 
seine diesbezüglichen philosophischen Kommentare mitzuliefern. Anhand 
dieser Bemerkungen kann Krauses intellektuelle Biographie gut verfolgt 
werden.
7  In den Vorlesungen zum System der Philosophie datiert Krause den Ein-
satz seiner selbständigen philosophischen Entwicklung auf 1801 zurück. In 
der Anleitung zur Naturphilosophie legt Krause sich auf das Jahr 1802 fest. 
Plausibel ist es, die Jahreswende 1802/03 – die Zeit während der Abfas-
sung seiner Grundlage des Naturrechts – als Wendezeit anzugeben. Bis ins 
Wintersemester 1802/03 las Krause noch basierend auf Fichtes Grundlage 



	 Historischer Kontext� XIII

In seiner Schrift Zur Geschichte der neueren philosophischen Sys-
teme 8 liefert er eine minutiöse Kritik der Systeme Kants, Fichtes 
und Schellings. Deren Proportionen erstaunen. Allein der Kritik 
der reinen Vernunft widmet Krause, in einer bisweilen Seite für 
Seite am Text orientierten Stellenkritik, ein Drittel des gesam-
ten Werkes. Die Besprechung endet mit der Anklage an Kants 
Nachfolger, sie seien im Versuch, Kant zu überschreiten, hinter 
ihm zurückgeblieben, da sie die Rolle der Kritik der Erkenntnis
vermögen missverstünden, als eine Leiter, die man fortwerfen 
könne, sobald sie einen zur Metaphysik geführt habe. 9 Statt
dessen aber stellten das analytische Philosophieren samt phäno
menologischer Bewusstseinskritik den einzig wahren Weg zu 
allen Gegenständen der Metaphysik dar (NPS 205–209). 10 Im 
Sinne Kants müsse deshalb jede Regionalphilosophie und so auch 
die Rechtstheorie mit einem »subjektiv-analytischen« (bewusst-
seinskritischen) Teil anheben, in dem man nur »monstrierte, in-
duzierte, eduzierte, analysierte«, sich aber allen »Demonstrierens, 

das Naturrecht. Dies hätte er nicht getan, wäre ihm schon damals sein eige-
ner Gegenentwurf hinreichend deutlich gewesen; erst im Sommersemester 
1803 kündigte Krause aber Naturrecht »ad compendium suum« an. Die 
Systemumbildungen waren also erst jetzt zu jenem (vorläufigen) Abschluss 
gelangt, den dann der Entwurf des Systems der Philosophie, 1. Abteilung 
(1804) zu erkennen gibt. Vgl. H.-C. Lucas: »Die eine und oberste Synthesis«, 
in: K.-M. Kodalle (Hg.): K. Chr. F. Krause (1781–1832): Studien zum Krausismo 
und seiner Wirkungsgeschichte, Hamburg 1985, 26.
8  1898 von Paul Hohlfeld und August Wünsche aus Krauses Nachlass 
veröffentlicht.
9  Zur inhaltlichen Relevanz dieser Kritik im Hinblick auf Fichte vgl. Chr. 
Asmuth: Das Begreifen des Unbegreiflichen, Philosophie und Religion bei J. G. 
Fichte (1800–1806), Stuttgart-Bad Cannstatt 1999, 243, im Hinblick auf 
Reinhold und Fichte vgl. W. Schrader: »Philosophie als System – Reinhold 
und Fichte«, in: Erneuerung der Transzendentalphilosophie im Anschluß an 
Kant und Fichte, a. a. O., 331–344 (335 ff.) und im Hinblick auf Schelling: 
B. Sandkaulen: Ausgang vom Unbedingten. Über den Anfang in der Philoso-
phie Schellings, Göttingen 1990, 117.
10  Insofern ist es durchaus stimmig, wenn R. V. Orden Jiménez den Kampf 
»contra el dogmatismo filosófico« spätestens seit der Jenaer Zeit zu Krauses 
vorrangigem systematischen Anliegen erklärt; a. a. O., 326.



XIV	 Einleitung�

Deduzierens, Synthetisierens« (NPS 205) enthalte. 11 Aufgabe der 
Metaphysik sei nicht, die Themen und Gegenstände der Philo
sophie herbeizuspekulieren, sondern vielmehr diese – nach ihrer 
Bereitstellung durch analytisches Philosophieren – in die rechte 
systematische Ordnung zu bringen. Insoweit müsse es auch fer-
ner alle Philosophie mit Kant halten. 12 

3.  Analytische und synthetische Rechtslehre

Krauses Rechtsphilosophie setzt mit einer Analyse des Rechts-
bewusstseins ein und versucht, von dort aus, d. h. innerhalb des 
analytischen Zugriffs, die Rechtsphilosophie in ihren Themen 
so vollständig wie möglich zu entfalten: Zwar gibt es einige Fra-
gen, die nur eine metaphysisch grundierte, synthetisch operie-
rende Philosophie des Rechts abschließend klären könne, aber, 
so Krause: »wenn wir uns auch nicht zu einem höheren Stand-
punkte erheben sollten, so vermöchten wir es schon auf der […] 
analytischen Grundlage mit demselben Charakter der Wissen-
schaftlichkeit, als welcher dieser analytischen Grundlage zu-
kommt, die ganze Rechtswissenschaft auszubilden.« (VR 88) 

Zunächst sollten wir fragen, »ob sich in unserem Selbstbe-
wußtsein eine allgemeine Erkenntnis und Anerkenntnis des 
Rechts vorfindet, wenn wir behaupten, zu wissen und zu beur-
teilen, was an sich recht und gerecht ist« (NR 4). Wir »finden« in 
uns, so Krause, ein theoretisch noch ungeklärtes Rechtsbewusst-
sein und Rechtsgefühl vor; und von diesem »Standort des gemei-
nen, gebildeten Bewusstseins (Lebens) aus« (NR 33) habe man 
Ausgang zu nehmen. Denn mit einem jeglicher (Vor-)Inhalte ent-

11  Vgl. hierzu auch K. Cramer: K. Chr. F. Krauses analytische Philosophie – die 
Göttinger Vorlesungen von 1928. Vortrag auf dem Spanisch-Deutschen Kollo-
quium »Eine Philosophie wird praktisch: Karl Christian Friedrich Krause und 
der Krausismus in Deutschland und Spanien«, Göttingen 1994.
12  Vgl. R. Orden Jiménez, in: La Habilitaciones filosoficas de Krause, Madrid 
1996, LXXIII. 





|  1–2

GRUNDLEGUNG  
DER PHILOSOPHIE DES RECHTS

  

Vorerinnerung 
Vorerinnerung

V 1  In dem jetzigen Leben der Völker überwiegt das Leben des 
Staates und das Streben, den Staat auszubilden A.1 Die Völker Eu-
ropas suchen die vernunftgemässe Staatsverfassung und sind 
bestrebt, diese in und ausser Europa wirklich zu machen. Harte 
Kämpfe haben sich darüber erhoben; noch sind sie nicht ge-
schlichtet, noch härtere werden folgen. Hierbei nun hat das deut-
sche Volk, wie in allen menschlichen Angelegenheiten, den hohen 
Beruf, den Mitvölkern in seinen Denkern und Wissenschaft
forschern vorzuleuchten mit gründlicher echt wissenschaftli-
cher Erkenntniss, mit der Einsicht, was das Recht und der Staat 
ist und sein soll. Jünglinge aber, die ihr Leben der Wissenschaft 
weihen, finden hierin die Aufforderung, nach wissenschaftlicher 
Einsicht in die Wesenheit des Rechts und des Staates zu streben, 
damit sie dereinst als reifere Männer auf würdige | und erfolg
reiche Weise mitwirken mögen für jenen hohen Zweck mensch-
licher Bestimmung: dass das Recht im Staate wirklich werde, und 
dass das Leben der Menschheit, vom Rechte geschirmt, gedeihe. 
Dass der Mensch und dass die Völker das Gute und das Schöne 
frei nach Ideen, nach ewigen Zweckbegriffen, gemäss dem reinen 
wahren Gedanken des Rechts gestalten, – Das ist der Mensch-
heit göttliches Vorrecht. Auch das Recht und der Staat können 
nur in Freiheit nach erkannter Wahrheit weiter ausgebildet, und 
nur nach erlangter wissenschaftlicher Einsicht auf eigenthüm
liche Weise vollendet werden. Schon an sich, zu allen Zeiten, 

A  Daher auch der Staat jetzt alle menschlichen Angelegenheiten und Be-
strebungen sich unterzuordnen sucht und in Vormundschaft nimmt – frei-
lich mehr um sie zu beherrschen als um sie zu regieren.1



4	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  2–3

unter allen Umständen ist die Erkenntniss des Rechts und des 
Staates für einen Jeden als Menschen und als Staatsbürger wich-
tig; erstwichtig aber ist diese Einsicht für Jeden, der die Sache des 
Rechts zum ersten Berufe seines Lebens macht, für den Rechts-
gelehrten, den Staatsbeamten und den Staatsmann. Und da so-
eben die gebildetsten Völker nach höherer Vollendung des Rechts 
und des Staates ringen, so ergeht gerade jetzt mehr und tiefer er-
greifend, als je zuvor, die Forderung: dass die Idee und das Ideal 
des Rechts und des Staates zu klarer Erkenntniss gebracht und 
als Wissenschaft ausgebildet werde. Ideen aber und Ideale zu er-
kennen und zu lehren ist Sache des Philosophen; daher des Phi-
losophen göttlicher und zeitgemässer Beruf, die philosophische 
Lehre vom Rechte und vom Staate Empfänglichen zu verkünden, 
und zumeist, sie wissbegierigen, das erkannte Gute mit feuriger 
Liebe umfassen|den Jünglingen anzutragen, denen die Arbeit des 
Denkens frohe Lust ist.

Das Verlangen, die Idee des Rechts und des Staates zu erken-
nen, hat uns hier vereinigt. Ich werde mich bemühen, was lang-
jährige Forschung A2 mich gelehrt, vor Ihren Augen mit möglicher 
Klarheit zu entfalten; und ich lade Sie ein, dass Sie dabei selbst
thätig und prüfend, als freie Geister, mir folgen mögen. Gehen wir 
also an unser Werk! 

  

Die Rechtswissenschaft ist eine besondere Wissenschaft – eine von 
mehrern; mithin setzt sie noch andere und noch höhere Erkenntniss 
voraus. Sie bedarf daher einer Begründung im höhern Ganzen 
der Wissenschaft. Darum muss der erste Theil unserer Untersu-
chung der Begründung der Philosophie des Rechts gelten. Diese 
nun beginnt mit folgender vorläufigen Erklärung oder Definition 
der Philosophie des Rechts oder des Naturrechts. Die Rechts

A  Die ersten im Druck bekannt gemachten Ergebnisse dieser Forschung 
sind meine rechtsphilosophischen Schriften seit dem Jahre 1802. Dann 
die rechtsphilosophischen Abhandlungen im »Tagblatt des Menschheits
lebens« (1811), und in der Schrift: »Urbild der Menschheit« (1812).2



	 Vorerinnerung� 5

|  3–4

philosophie ist die Erkenntniss des Rechts und des Staates in reiner 
Vernunft. Die weitere Betrachtung wird diese vorläufige Defini-
tion erläutern. Hier bestimmen wir daraus, ebenfalls blos vor-
läufig, das Verhältniss, worin die Rechtsphilosophie von der einen 
Seite zu der gesammten Rechtswissenschaft, von der andern Seite 
zu der gesammten Philosophie steht. 

Da der gegebenen Erklärung zufolge das Naturrecht oder die 
Philosophie des Rechts nur die Erkenntniss ihres Gegenstandes, 
des Rechts, in reiner Vernunft ist, so ist sie nicht die gesammte 
Rechtswissenschaft; denn diese befasst alle Erkenntniss des 
Rechts und des Staates, also auch die geschichtliche Erkenntniss 
davon oder die Rechtsgeschichte, das ist die Kunde von Dem, was 
die Menschen auf dieser Erde für Recht erkannt, und was sie | 
als Recht im bürgerlichen Leben und in der bürgerlichen Gesetz-
gebung in Kraft gesetzt haben. Und zwar erkennt die Rechtsge-
schichte in ganz individueller vollendeter Bestimmtheit, dass und 
wie es geschehen, dass Dieses oder Jenes für recht gehalten und 
als Recht ins Werk gesetzt worden ist; aber die Rechtsgeschichte 
untersucht nicht, ob Das, was als Recht festgesetzt worden, auch 
an sich recht ist. – Das Naturrecht dagegen, als philosophische 
Wissenschaft, hat zu erkennen, was an sich recht ist infolge der 
vernünftigen Natur des Menschen, der Völker, der Menschheit, 
abgesehen von aller Geschichte, von aller individuellen Persön-
lichkeit, von allen geschichtlichen Gesetzgebungen und Staaten; 
mithin sucht das Naturrecht zu erkennen, was ewig recht ist, nicht 
nur hier und da, zu dieser oder jener Zeit, für dieses oder jenes 
Volk, sondern was da Recht ist an sich, also auch als Recht gültig 
überall im Weltall, für alle Vernunftwesen, für alle Geister, für 
alle Menschen und für alle Gesellschaften derselben. Wenn also 
die Wissenschaft des Naturrechts möglich ist, so muss in dieser 
Wissenschaft zugleich untergeordneterweise eingesehen werden, 
was auch auf dieser Erde, für diese Völker, ja für jeden einzel-
nen Menschen, recht ist und als recht anerkannt und geltend ge-
macht werden soll. Das Naturrecht muss ferner uns auch in den 
Stand setzen das geschichtlich festgesetzte (positive) Recht zu be
urtheilen, d. h. einzusehen ob und inwiefern dieses mit dem ewi-



6	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  4–5

gen Rechte selbst übereinstimmt und auf dem Wege ist dasselbe 
auch auf dieser Erde darzustellen. Auch muss das Naturrecht zei-
gen, was den jetzt wirklichen Gestaltungen des Rechts noch fehlt; 
es muss erklären, was zunächst für diese ganze Menschheit, für 
dieses und jenes Volk, und für dieses und jenes untergeordnete 
Ganze von Völkern, als Recht festgesetzt werden kann und soll, 
damit die gegenwärtige Rechtsverfassung, das ganze gegenwär-
tige Rechtsleben immer reiner von Unrecht, immer voller von 
Recht werde, – immer angemessener Dem, was da ewig recht ist 
in aller Welt. 

Das Naturrecht also beschäftigt sich mit dem reinen Gedan-
ken des Rechts als ewiger Wahrheit. Da aber jeder reine Gedanke 
einer ewigen Wahrheit Idee oder Urbegriff genannt wird, so kann 
auch gesagt werden: der Gegenstand des Naturrechts ist die Idee 
des Rechts; und es wird diese Idee des Rechts unterschieden von 
dem geschichtlichen Erkennen des in der Zeit wirklichen Rechts, 
vom Geschichtbegriff des Rechts; so dass also das Naturrecht 
die Idee des Rechts in der Unterscheidung von dem geschichtli-
chen Begriffe des Rechts zu erkennen und darzustellen hat. Auf 
ähnliche Weise ist es mit allen philosophischen Wissenschaften 
der Fall; sie alle erkennen irgendeinen Gegenstand nach seiner 
ewigen Wesenheit als ewige Wahrheit. So soll die philosophische 
Wissenschaft vom Schönen und von der schönen | Kunst nicht erklä-
ren und erzählen, was einzelne Menschen für schön gehalten und 
für Werke der schönen Kunst geachtet, was verschiedene Völker 
zu verschiedenen Zeiten von der Schönheit und von der Kunst 
gedacht haben, sondern sie soll die Erkenntniss enthalten von 
Dem, was an sich ewig, für alle Zeit, für das ganze Weltall schön 
ist und für alle Wesen, welche Kunstwerke zu bilden vermögen, 
in alle Ewigkeit. 

Wenn nun Gegenstand des Naturrechts der reine Gedanke der 
ewigen Wesenheit des Rechts als ewiger Wahrheit ist, so zeigt sich 
ferner, dass die Wissenschaft jenen Gedanken in ein anschauli-
ches Bild zu gestalten hat, welches diesem ewigen Begriffe voll-
endet entspreche; denn es ist ein Grundgesetz alles Erkennens 
und Denkens, dass das allgemein und ewig Wahre im Geiste 



	 Vorerinnerung� 7

|  5–6

anschaulich gemacht werde durch ein entsprechendes Bild, ein 
Ideenbild, Begriffb ild. So bildet z. B. der Geometer, wenn er die 
ewigen Wahrheiten von den Raumgestalten allgemein erkennt, 
diese Gedanken aus zu einem bestimmten individuellen Schema, 
zu schematischen Figuren, woran er das Allgemeine, ewig Wahre 
ersieht. Ebenso wird der reine Gedanke der Schönheit in einem 
individuellen Bilde, welches man das Idealbild des Schönen nen-
nen kann, weiter ausgestaltet. Solange der wissenschaftliche 
Gedanke der Schönheit nicht zugleich in urbildlicher Klarheit 
vom Geiste gefasst ist, wird er noch nicht in vollständiger Be-
stimmtheit durchschaut. In der Rechtswissenschaft nun soll die 
Idee des Rechts und des Staates vollendet durchkannt werden. 
Soll dies geschehen und soll diese Erkenntniss fruchtbar wer-
den im Leben, so müssen wir den reinen ewigen Gedanken des 
Rechts in ein entsprechendes Bild ausgestalten. Dieses geschieht 
stufenweis, in stetigem Fortschreiten; indem wir den Gedanken 
des Rechts und des Staates als ewige Wahrheit nach allen seinen 
Grundbestandtheilen (Momenten) gesetzmässig weiter bestim-
men, fügen wir zu dem gleichzeitig entstehenden Urbilde gesetz-
mässig einen Grundzug nach dem andern hinzu; so dass, wenn 
unsere urbegriffliche Erkenntniss des Rechts vollendet sein wird, 
dann auch das Urbild oder Ideal des Rechts ausgeführt vor Augen 
stehen wird. Es kann daher auch gesagt werden: der Gegenstand 
der Rechtsphilosophie sei der Urbegriff und das Urbild oder die Idee 
und das Ideal des Rechts und des Staates. 

Dieses ist der Gegenstand der Philosophie des Rechts, soweit 
dies vorläufig bestimmt werden kann. Betrachten wir in Vergleich 
damit den Gegenstand der Geschichtwissenschaft des Rechts. Um 
diesen zu finden kommt es darauf an, in der individuellen Gestal-
tung der Staaten das Allgemeine aufzufassen, das Begriffliche in 
ihnen, oder, wie man zu sagen pflegt, den Geist und Sinn der Ge-
setzgebung zu erkennen, so wie dies sich ergibt aus der genauen 
historischen Kenntniss des als wirklich | gegebenen Stoffes. Sowie 
also von der einen Seite die Rechtsphilosophie den Urbegriff (die 
Idee) und das Urbild (das Ideal) des Rechts zu erfassen hat, so soll 
die Geschichtwissenschaft des Rechts den geschichtlichen Begriff 



8	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  6

des Rechts darbilden (construiren) als Ergebniss der reinen, ge-
schichtlichen, individuellen Forschung. Und sowie die Rechtsphi-
losophie die Idee des Rechts in dem Ideal des Rechts zu verklären 
hat, so muss von der andern Seite die Geschichtwissenschaft des 
Rechts den geschichtlichen Begriff (den Geschichtbegriff, den hi-
storischen oder realen Begriff) des Rechts zu einem vollendeten 
individuellen geschichtlichen Bilde (Geschichtbild) ausarbeiten; 
denn, mangelt es dem Geschichtforscher an der individuellen Er-
kenntniss, ist sein Bild nicht vollständig, sondern einseitig, ist es 
nicht wie ein Gemälde geordnet: so wird es ihm nicht möglich 
sein, das Bild des Geschehenen und jetzt Wirklichen als ein kla-
res aufzufassen.

So mithin stehen sich die Rechtsphilosophie und die rein ge-
schichtliche Erkenntniss des Rechts gegenüber. Jede dieser Er-
kenntnisse ist wesentlich; die eine wie die andere gehört in das 
Gebiet der Einen Rechtswissenschaft. Wesentlich ist es, das Recht 
als ewige Wahrheit zu schauen; aber, den unendlichen Reichthum 
der lebensvollen Gestaltungen des Rechts auf dieser Erde zu er-
kennen, die angestrengten, oft aufrichtigen, oft auch nicht auf-
richtigen Bestrebungen der Einzelnen und der Völker zu durch-
schauen, ist ein nicht minder wesentlicher Gegenstand der Er-
kenntniss des Rechts. Daher wird mit Unrecht behauptet: dass 
das Studium der Philosophie des Rechts gleichgültig mache für 
das Studium des geschichtlichen Rechts; denn gerade im Gegen-
theil, das Gefühl für die Verwirklichung des Rechts regt sich in 
Jedem, der das Recht in reiner Vernunft philosophisch erfasst und 
erkannt hat, um so inniger und stärker, und somit erwacht auch 
in ihm das Verlangen, die Verwirklichung des Rechts in der rei-
nen Geschichtwissenschaft zu erkennen – das ist: der Sinn für 
die Rechtsgeschichte. 

Ein Geist nun, welcher die ewige Idee des Rechts ermisst und 
zugleich die Rechtsgeschichte überschaut, wird dann auch die 
Aufforderung in sich finden, diese beiden Wissenschaften auf-
einander zu beziehen, und die Rechtsphilosophie mit der Rechts-
geschichte in eine Vereinwissenschaft zusammenzubilden. Denn 
Das, was im Leben nach und nach wirklich wird, bezieht sich 



	 Vorerinnerung� 9

|  6–7

wesentlich, schon unwillkürlich, demnächst aber mit Absicht 
der Menschen, auf das ewige Recht selbst. Anfangs führt der Ver-
nunfttrieb ohne klares Bewusstsein die Menschen zur Darstellung 
des Rechts, und erst späterhin kommt wissenschaftliche Einsicht 
hinzu. Aber wie unvollendet auch immer Dasjenige sein möge, 
was das Leben auf dem Gebiete des Rechts verwirklicht darstellt, 
so enthält es doch stets schon Grundwesentliches der | ewigen 
Wahrheit des Rechts. Wenn also der Philosoph, der die ewige We-
senheit des Rechts und des Staates schaut, das geschichtliche Ge-
mälde der Bestrebungen der Völker für das Recht beleuchtet, so 
bemerkt und beurtheilt er, was an diesen Bestrebungen wahr und 
echt, was in den Einrichtungen des Staates gelungen und was 
mislungen ist, inwieweit die ewige Idee des Rechts darin schon 
dargestellt, und inwieweit selbige noch unerreicht ist. Und indem 
der Philosoph die Idee des Rechts mit dem geschichtlichen Be-
griffe des Rechts zusammenhält, indem er das Ideal des Staates 
mit dem Geschichtbild der Staaten dieser Erde genau vergleicht, 
bildet er sich einen Vereinbegriff aus der Idee und dem Geschicht-
begriff, das ist einen Musterbegriff des Rechts und des Staates. Er 
erkennt das Allgemein-Wesentliche, was die Menschheit, da sie 
in der Herstellung des Rechts bereits so weit gekommen, eben 
jetzt für das Recht thun soll und kann; er erkennt dann auch die 
Mittel und Wege, wodurch in dieser Wirklichkeit auf Erden das 
von der Idee Geforderte in dem geschichtlichen Verlaufe des Le-
bens dargestellt werden kann. So bildet sich in dem Geiste Des-
sen, der Philosoph und Geschichtkenner zugleich ist, der Muster-
begriff des Rechts und des Staates für diese Menschheit und für 
jedes einzelne Volk, wenn ihm dessen Rechtsgeschichte bekannt 
ist, zugleich auch der individuell bestimmte Begriff des Rechts für 
ihn selbst als Individuum, welcher Alles enthält, was gerade er in 
seinem Wirkungskreise zur vollkommenen Ausbildung der Dar-
stellung des Rechts beitragen kann. Wenn nun ferner der Philo-
soph den Musterbegriff des Staates mit dem Geschichtbegriffe und 
mit dem Geschichtbilde desselben durchgängig vergleicht und 
den ganzen Inhalt des Musterbegriffs zur eigenleblich bestimm-
ten Anschauung bringt, so entwirft er sich endlich das Musterbild 



10	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  7–8

des Rechts und des Staates; – er entwirft sich in der Vorstellung mit 
philosophischem Geiste und mit geschichtlichem Scharfblick das 
Bild des Staates, wie derselbe auf dieser Erde jetzt werden kann 
und soll. Kommt er in dieser Schauung weit genug, so vermag er 
dann auch für das einzelne Volk, in welchem er lebt, den beson-
dern Musterbegriff und das ihm entsprechende Musterbild aus-
zugestalten. Ist ein solcher Geist gewalthabender Staatsmann, so 
wird er sich als der echte und rechte Staatskünstler erweisen; er hat 
dann die Staatskunst, die Politik im echten wahren Sinne sich zu 
eigen gemacht; denn er weiss was ewig recht ist, er hat die ewige 
Erkenntniss des Staates zum Ideale des Staates verklärt, ihm ist 
das Geschichtliche bekannt, er entwirft sich klar und deutlich 
das Bild des nächsten vollkommenern Zustandes des Rechts. Er 
übt die Staatskunst als Theil der Lebenskunst. Fehlt dem Staats-
manne die philosophische Einsicht, oder die Wahrheit und Tiefe 
der geschichtlichen Kunde, oder der harmonische Verein dieser 
beiden  | Erkenntnissarten, die Durchdringung beider zur Er-
kenntniss des Musterbildes: so werden seine besten Bestrebun-
gen zum Theil irrig, fehlerhaft, mithin der Erfolg so mangelhaft 
sein wie die Einsicht und die That. 

Soviel, um von der Wichtigkeit der Philosophie des Rechts zu 
überzeugen; und es ist überflüssig, weiter etwas über den Nutzen 
derselben zu sprechen. Philosophische Grundeinsicht in die We-
senheit des Rechts und des Staates gibt nicht ein unfruchtbares 
Grübeln, sondern volles Licht für das Leben im Rechte.

Nach dem Verhältnisse der Philosophie zur Rechtswissen-
schaft ist weiter das Verhältniss der Philosophie des Rechts zu der 
ganzen Philosophie zu betrachten. Die Philosophie des Rechts ist 
ebenfalls nur ein Theil der Philosophie; denn sie erkennt nichts 
weiter als das Recht, und den Gesellschaftverein für das Recht, 
den Staat. Sie ist Philosophie; denn sie ist Erkenntniss ewiger 
Wahrheit in reiner Vernunft. Die Philosophie selbst aber ist die 
Erkenntniss der ewigen Wahrheit überhaupt, ohne Beschrän-
kung, mithin jeder ewigen Wahrheit, und aller ewigen Wahr-
heiten im Vereine, nicht nur des Rechts. So wie z. B. die Idee des 
Rechts ein Gegenstand philosophischer Betrachtung ist, so ist 



	 Vorerinnerung� 11

|  8–9

es auch die Idee der Sittlichkeit, der Liebe, der Schönheit und 
der Kunst, der Natur, ja die höchste aller Ideen, die Idee Gottes. 
Ueberhaupt Alles, was gedacht oder anerkannt werden mag, ist 
philosophisch erkannt, insofern es als ewige Wahrheit erkannt 
wird. Mithin ist die Erkenntniss des Rechts, als ewige Wahrheit, 
ein Theil der Philosophie. Aber welcher Theil? Ist sie der oberste 
Theil? oder ein innerer, untergeordneter, über welchem höhere 
übergeordnete Theile der Erkenntniss stehen? – Dies wird sich 
sogleich entscheiden, wenn wir darauf hinsehen, was das Recht 
im Allgemeinen ist. Das Recht nun ist nicht ein selbständiges 
Wesen, es ist eine Eigenschaft, eine Beschaffenheit selbständi-
ger Wesen. Ferner: das Recht ist nicht eine Eigenschaft aller selb-
ständigen Wesen A, sondern vernünftiger selbständiger Wesen, 
die da denken, empfinden, wollen. Da mithin das Recht eine be-
stimmte Eigenschaft der Vernunftwesen ist, gehört die Erkennt-
niss des Rechts in diejenige philosophische Wissenschaft, welche 
die ewige Wesenheit der Vernunft erkennt, also in die Philosophie 
des Geistes und des Menschen. Demnach kann die Philosophie 
nicht eher das Recht abhandeln, bevor nicht erkannt ist, was die 
Wesenheit der Vernunft und des vernünftigen Handelns ist. Fer-
ner, es ist das Recht eine Eigenschaft nicht nur der Vernunftwe-
sen als Geister, sondern auch als Leiber, als Menschen. Die Men-
schen aber zeigen sich | nicht als einzelne zerstreute, alleinigte 
(isolirte) Wesen, sondern als Ein individuelles Ganzes, indem sie 
auf dieser Erde wie Blätter – wie das Laub gleichsam des Einen 
Baumes der Menschheit – dem organischen Gebilde des Leibes 
gemäss, entstehen und sich bilden. Es ist also insofern das Recht 
eine Eigenschaft der Menschheit als des gesammten Ganzen die-
ser einzelnen Vernunftwesen, die als Glieder der Menschheit auf 
dieser Erde leben; – und nicht nur auf dieser Erde allein, sondern, 
wenn die Idee des Rechts nach ihrem ganzen Umfange erkannt 
wird, als Eigenschaft des unendlichen Geisterreiches, der unend-

A  Diese Wahrnehmung wird im Folgenden genauer bestimmt werden, 
wenn die Gedanken: Wesen, Vernünftigkeit in grösserer Bestimmtheit ent-
wickelt sein werden. 



12	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  9

lichen Menschheit im Weltall. Die Philosophie des Rechts ist also 
nach einem ihrer Theile nur ein Theil der Philosophie der Menschheit 
(der philosophischen Anthropologie). Weiter, da die Menschheit uns 
schon im gewöhnlichen gebildeten Bewusstsein erscheint als in-
nerhalb der ganzen Natur – des leiblichen Universums – lebend, 
so ist offenbar, dass die Rechtsphilosophie auch Naturphiloso-
phie voraussetzt, soll sie anders als Philosophie des Menschheit-
rechts vollendet sein. Und da der denkende Geist weder durch 
den Gedanken der Natur, noch der Vernunft, noch der Mensch-
heit befriedigt wird, sondern sich aufschwingt zu der unbeding-
ten Idee der Gottheit; und da Natur, Vernunft und Menschheit 
durch Gott bestimmt sind: so ist auch das Recht zuerst bestimmt 
durch Gottes Wesenheit; – so wie schon der gebildete Glaube des 
Volkes Gott denkt und ahnt, und zu ihm hofft und ihm vertraut, 
als dem Urheber des Rechts und der Gerechtigkeit. Nun ist der 
Gedanke: Gott, der oberste Gegenstand der Philosophie; mithin 
erhellt in dieser Anerkenntniss, dass die Philosophie des Rechts 
philosophische Gotterkenntniss, philosophische Natur-, Ver-
nunft- und Menschheiterkenntniss (also Theologie, Naturphilo-
sophie oder Physik, Psychologie und Anthropologie) voraussetzt. 
 
V 2  Aus dem Gesagten ergibt sich nun zunächst für die Rechts-
wissenschaft das Bedürfniss einer höhern Begründung, sowie die 
Einsicht, wie diese wissenschaftliche Begründung der Rechts
wissenschaft beschaffen ist.  

Denn da der Gegenstand dieser besondern Wissenschaft nur 
das Recht ist, welches selbst nur eine bestimmte Eigenschaft, ein 
bestimmtes Lebensverhältniss vernünftiger Wesen ist: so kann 
dieser Gegenstand nur erkannt werden, wenn das höhere Ganze, 
woran er ist, erkannt wird, wenn, wie vorhin gezeigt wurde, Gott, 
Vernunft, Natur und Menschheit erkannt sind. Sehen wir inson-
derheit auf die philosophische Rechtswissenschaft, auf das Natur-
recht, hin, so wird hier dafür vorausgesetzt die philosophische Er-
kenntniss des höhern Wesenlichen, worunter das Recht enthalten 
ist, d. i. die Erkenntniss dieses höhern Wesenlichen seiner ewi-
gen Wesenheit nach. Es werden also diejenigen höhern Theile der 



	 Vorerinnerung� 13

|  9–10

philosophischen Wissenschaft | als Grundlage für das Naturrecht 
gefordert, die die Erkenntniss des Höherwesenlichen enthalten, 
welches auch das Recht unter sich begreift. – Sehen wir von der 
andern Seite auf die rein geschichtliche Wissenschaft des Rechts, 
so setzt auch diese eine höhere geschichtliche Begründung vor-
aus – Erkenntniss des gesammten Lebens, des reinen Naturlebens 
und des auf der Erde verbreiteten Völkerlebens. Denn das Recht 
und der Staat machen nur einen Theil des gesammten Lebens der 
Menschen und der Menschheit aus, und sind durch den gesamm-
ten Bildungsstand der Völker bestimmt. Mithin kann die ge-
schichtliche Rechtswissenschaft nur in der ganzen Geschichte der 
Menschheit begründet, wissenschaftlich gestaltet und ohne Ende 
weiter gebildet werden. Uns geht aber hier lediglich die philoso-
phische Begründung der Rechtswissenschaft an, da hier nur die 
philosophische Rechtswissenschaft dargestellt werden soll, wel-
che nur die Aufgabe löst: zu erkennen was an sich ewig recht ist. 

Die philosophische Begründung der philosophischen Rechts-
wissenschaft fällt eigentlich nicht in den Umkreis dieser Wissen-
schaft selbst, sondern ausser und oberhalb derselben, zum Theil 
auch neben dieselbe. Wenn daher für uns hier die Befugniss statt-
fände, die Einsicht in die höhern Theile der philosophischen Wis-
senschaft vorauszusetzen, so wäre eine philosophische Begrün-
dung der Rechtswissenschaft überflüssig, indem diese eben in 
den höhern Theilen der Philosophie und zum Theil in denjenigen 
philosophischen Wissenschaften, welche neben der Rechtswis-
senschaft stehen, bereits geleistet wäre. Da aber diese Vorausset-
zung nicht gemacht werden darf, da es vielmehr die Aufgabe ist, 
dass auch Diejenigen, die sich nicht dem Studium des ganzen Sy-
stems der Philosophie widmen, zur philosophischen Erkenntniss 
des Rechts gelangen mögen: so muss hier die philosophische Be-
gründung der Rechtswissenschaft geleistet werden. Und da fer-
ner für den soeben erklärten Zweck nicht einmal vorausgesetzt 
werden darf, dass das Princip der Philosophie bereits in Einsicht 
anerkannt sei; da vielmehr nur angenommen werden darf, dass 
Jeder zu dieser Forschung die allgemeiner in der europäischen 
Menschheit verbreitete Bildung und reinen Trieb nach der ewi-



14	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  10–11

gen Wahrheit hinzubringe, so folgt: dass der erste Theil unserer 
Abhandlung der philosophischen Rechtswissenschaft darin be-
stehen muss, dass wir uns des Gedankens: Recht, bewusst ma-
chen, sowie dieser sich im gebildeten, vorwissenschaftlichen Be-
wusstsein vorfindet; dass wir alsdann untersuchen, welche hö-
here Erkenntniss der so aufgefundene Rechtsbegriff voraussetzt 
und fordert; dass wir demnächst von da an aufsteigen bis zu der 
Erkenntniss des unbedingten unendlichen Princips der Wesen-
heit und der Daseinheit, um sodann auch einzusehen, dass und 
wie das Recht als ewige Wahrheit in dem Princip und durch es 
wissenschaftlich erkannt werde. Dies nun ist der erste Theil der | 
philosophischen Begründung der Rechtswissenschaft, welcher 
also die philosophische Begründung des Rechts vom Standorte 
des gewöhnlichen gebildeten Bewusstseins aus bis zu Anerkennt-
niss des obersten Princips der gesammten Philosophie und der 
Rechtswissenschaft insbesondere enthält, und daher die analy-
tische Begründung der Rechtswissenschaft genannt werden kann. 
Einen Versuch dieses ersten Theils der philosophischen Begrün-
dung des Naturrechts habe ich in einer frühern Schrift »Grund-
lage des Naturrechts« (1803) aufgestellt; umständlicher aber und 
im Allgemeinen, nicht blos zum Behuf des Naturrechts, ist dieser 
analytische Gang in dem »Abriss des Systems« (vom Jahre 1828) 
und in den im Jahre 1828 erschienenen »Vorlesungen über das 
System der Philosophie« erklärt. 

Diese analytische Begründung der Rechtswissenschaft ist 
schon an und für sich von wesenlichem wissenschaftlichen 
Werthe; selbst dann, wenn die dadurch im Geiste bedingte syn-
thetische Begründung nicht streng geleistet wird; – indem hierzu 
nicht Alle gelangen können, welche sich mit der Rechtswissen-
schaft befassen. Denn wer auch nur bis dahin seinen Geistblick 
erhebt, und seine Einsicht durchbildet, dass er das Recht als ewige 
Wahrheit in dem Gedanken: Gott, anerkennt, der wird schon da-
durch als erkennender Geist (intellectuell) in den Stand gesetzt, 
alle untergeordneten Rechtsverhältnisse von dem wahren Stand-
orte aus zu betrachten und zu würdigen. Schon dadurch wird er 
sich über allerlei Einseitigkeiten und voreilige unbefugte Rechts



	 Vorerinnerung� 15

|  11–12

entscheidungen erheben und sich von selbigen frei und unabhän-
gig erhalten; indem er dann die menschliche Gerechtigkeit der 
göttlichen unterordnet, und das menschliche Recht nach dem 
göttlichen würdigt. Aber die Aufgabe der wissenschaftlichen Be-
gründung der Rechtsphilosophie nöthigt uns, es nicht bei die-
sem analytischen, subjectiven Theile der Begründung bewen-
den zu lassen; denn die Wissenschaft fordert, dass die Idee des 
Rechts und des Staates in beweisender (demonstrativer) Form in 
dem Princip und durch es erkannt werde, auf dass dann alle be-
stimmten Entscheidungen des Rechts in, mit und durch die Eine 
Idee des Rechts ebenso weiter gefunden werden, wie diese Idee 
selbst als eine ewige Wahrheit in dem Gedanken: Gott, gefunden 
wird. Zu dem Ende fordert die philosophische Rechtswissen-
schaft, dass alle diejenigen höhern philosophischen Wahrheiten, 
als philosophisch bewiesen, der Rechtsphilosophie zum Grunde 
gelegt werden, welche die Bestimmgründe des ganzen innern 
Mannichfaltigen des Rechts sind. Da nun diese Erkenntnisse in, 
mit und durch das Princip, und zugleich in, mit und durch ein-
ander, gefunden und wissenschaftlich entwickelt werden müssen, 
so nennt man sie synthetisch, im Gegensatz der analytischen Er-
kenntniss. Es kann also die genannte Forderung auch so bezeich-
net werden: dass die Rechtsphilosophie auch synthe|tisch begründet 
werde in der demonstrativen Entfaltung der ewigen Wahrheit im 
Princip. Und da man eine solche Erkenntniss auch metaphysisch 
nennt, als eine Erkenntniss, welche über alle endliche Natur er-
haben ist, so kann man auch sagen: die Rechtswissenschaft müsse 
metaphysisch begründet werden. 

Dieses Beides also macht die erste Aufgabe unserer gemein-
schaftlichen Untersuchung – der wissenschaftlichen Begründung 
der Rechtsphilosophie, aus. Dem Gesagten zufolge wird die ana-
lytisch-subjective Begründung der Idee und des Ideals des Rechts 
die erste Abtheilung dieser ganzen wissenschaftlichen Begrün-
dung der Rechtsphilosophie sein. Diese analytisch-subjective Be-
gründung lassen Sie uns also zuvörderst aufsuchen.

  



Erster Theil 
Begründung der Rechtswissenschaft von dem  

vorwissenschaftlichen Bewusstsein aus, in 
Selbstwahrnehmung des Geistes. Oder: subjectiv-
analytische Begründung der Rechtswissenschaft 

Begründung von dem vorwissenschaftlichen Bewusstsein aus

Erster Abschnitt 
Grundriss der subjectiv-analytischen Entwickelung  

des Urbegriffs und des Urbildes  
(der Idee und des Ideals) des Rechts

Wir gehen bei dieser Untersuchung ohne alle Voraussetzung zu 
Werke; ausser dass wir uns selbst und unser Bewusstsein als zu-
gegeben annehmen; und die Aufgabe ist, zu untersuchen, ob ein 
Jeder in sich eine allgemeine Erkenntniss und Anerkenntniss 
des Rechts bereits im vorwissenschaftlichen Bewusstsein vor-
findet, wonach ein Jeder behauptet, zu wissen, zu beurtheilen, ja 
beurtheilen zu dürfen und zu sollen, was in allen Dingen und in 
allen Fällen an sich recht und gerecht ist, und was daher als recht 
wenigstens gelten sollte, wenn es auch bis jetzt nach den beste-
henden Meinungen und Einrichtungen noch nicht gälte. So nun 
findet es ein Jeder: dass er bei allen Begegnissen im Leben unwill-
kürlich darüber aburtheilt, ob Das, was geschieht, auch an sich 
recht ist, ob ihm selbst oder Andern überall recht oder unrecht 
geschehe, sei es von Einzelnen, sei es von der ganzen Gesellschaft. 
Jeder findet, dass er unwillkürlich die Gesetze und Einrichtungen 
des bestehenden Staates beurtheilt und für sich entscheidet, ob 
sie dem Rechte gemäss seien oder nicht, dass er mithin in seinen 
Urtheilen und Ansprüchen über den gegenwärtigen Zustand des 
Staates hinausgeht. Und wenn in diesem Falle behauptet wird, 
es solle der Einzelne sein Urtheil dem Urtheile und den Anord-
nungen der Gesellschaft unterwerfen, so ist diese Forderung für 
sein Denken und für sein Gewissen dennoch ohne Erfolg; denn 
Jeder, in welchem einmal das freie, unvorurtheilige Nachdenken 
über das Recht erwacht ist, beurtheilt dennoch das vom Staate 
Angeordnete und richtet sich nach diesem seinem | eigenen Ur

|  13–14



18	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  14

theile in seinem Innern; obwohl er, wenn er die erkannte ewige 
Wahrheit vernünftig auf das wirkliche Leben anwendet, zugleich 
bestimmt erkennen und anerkennen wird, dass und wie weit er 
dem äussern Gesetze Gehorsam schuldig ist; und selbst dann, 
wenn und soweit wir unsern Willen und unser Handeln den 
Entscheidungen des äussern Rechts gemäss einrichten, können 
wir nicht umhin, dennoch zugleich die Freiheit des innersten Ur
theils und des rein sittlichen Entschlusses zu behaupten. Wenn 
ferner gesagt werden sollte: dass die Menschen in ihren eigenen 
Urtheilen über das äussere positive Recht im Staate gar oft sich 
irren, dass sie sogar voreilig, eigennützig und selbstsüchtig dar-
über entscheiden, und wenngleich zugegeben werden muss, dass 
dies zur Zeit allermeist der Fall sein werde, indem die wenigsten 
Menschen so weit gebildet sind, um die Einrichtungen eines 
grossen gesellschaftlichen Ganzen des Rechtslebens in einem 
Staate gehörig würdigen zu können: so bleiben auch dann noch 
folgende Thatsachen stehen. Erstens, wir alle schreiben uns im 
Allgemeinen ein Vermögen zu, zu erkennen und zu beurtheilen 
was überhaupt recht sei. Zweitens, wir messen uns ebenso die 
geistige Befugniss bei, alles geschichtlich Gegebene zu beurthei
len, und zwar können wir uns dieser Befugniss nicht entschlagen, 
auch wenn wir es wollten. Drittens, wir behaupten unwillkür-
lich, auf jeden Fall und für alle Umstände: was da an sich recht 
sei, Das solle und Das müsse recht sein und bleiben, auch in der 
zeitlichen Einrichtung der Staaten, und Dies könne dadurch nicht 
verändert werden, dass einzelne Menschen dawider sich setzen, 
sogar dadurch nicht, dass eine ganze Gesellschaft, ein ganzer 
Staat, ein Unrecht für Recht erklärt und es statt des Rechts sich 
zum Gesetze macht. Und eben in der Anerkenntniss dieser drei-
fachen Thatsache wird uns noch viel klarer die Aufgabe: dieje-
nige ewige Erkenntniss aufzusuchen, worauf diese dreifache Be-
hauptung, welche ein Jeder, dessen Geist weit genug ausgebildet 
ist, bereits im vorwissenschaftlichen Bewusstsein unwillkürlich 
macht, einzig und allein gegründet sein kann. Darauf also müs-
sen wir hier zunächst hinsehen: was Das eigentlich ist, welches 
wir innerlich unwillkürlich für Recht anerkennen, so dass wir 



	 Begründung von dem vorwissenschaftlichen Bewusstsein aus� 19

|  14–15

demselben sachliche (objective) Gültigkeit auch für das wirkliche 
Leben zuschreiben. 

Um nun Dieses aufzufinden, scheinen sich uns zwei Wege 
darzubieten. Denn erstens kann uns vielleicht schon die Sprache 
dazu Anleitung geben, weil diese ein Ausdruck der einem Volke 
gemeinsamen Geistesbildung ist; sodann kann uns vielleicht 
auch die sorgfältige Betrachtung des in den wirklichen Staaten 
gegebenen geltenden (historisch-positiven) Rechts auf die rechte 
Bahn der Untersuchung führen. 

Zuerst lassen Sie uns also die Wörter: Recht, gerecht und Ge-
rechtigkeit nach den Gesetzen der Sprache betrachten.  | Recht 
deutet Richtung an A, es ist darunter das Richtige, das gehörig 

A  Auch deutet das Wort recht auf Reihe hin, das ist auf die bestimmt ge-
richtete, gesetzmässig verbundene Aufeinanderfolge des Mannichfaltigen. 
Aehnlich den Urlingen re-or, reg-o, rect-um, ρέω, rinnen; der Endling cht 
bedeutet igkeit (ähnlich right).
  [H] Mehr oder minder unvollkommen, je nach der Bildungsstufe jedes 
Volks und seiner Sprache, findet in dieser der geahnte tiefere Sinn des 
Rechts seinen Ausdruck. Die kurze Bezeichnung dieses grundwesenlichen 
Begriffs in unserer Ursprache ist passend, da sie darauf hinzeigt, dass jedes 
Menschen Streben und Thun die Richtung haben solle, dass Alles dabei 
wohl bestehen und gedeihen könne. (Auf regen, recken, strecken, Kraft äus-
sern weist das Wort recht ebenfalls hin, auch mit der Nebenbestimmung 
des Vorwaltenden, z. B. rechte Hand – auch bildlich.) Sie erkennt für recht, 
dass sicher Jedem das Seine (ungestört) gelassen – neminem laede – und 
gegeben werde – suum cuique tribue – d. h. was ihm zukommt oder gebührt, 
d. h. was es für ihn (nach seiner Beschaffenheit) austrägt (gebart). Der dritte 
Grundsatz: honeste vive, deutet auf die Unvollendetheit des rein menschli-
chen Rechts hin und dass die Tugend der Gerechtigkeit nur ein Einzelerweis 
der Einen Tugend ist. Auch wird dieses ausgedrückt durch »gerecht und 
billig«. Vgl. Leibnitz’ Auslegung dieser dritten Regel in praefatio ad Cod. jur. 
gent. dipl. – Auf Handlungen bezogen ist recht Alles was man thun und 
lassen darf – ein Ausdruck, der überhaupt das rechtlich bestimmte Gebiet 
der Freiheit bezeichnet, demnach zugleich das Bedürfniss und die Erlaubniss, 
d. h. die Befugniss es durch seine Bedingnisse zu stillen: es soll nämlich das 
Recht Allen geben, und es wird als Recht gleichförmig für Alle gefordert, 
was zum Leben erfordert wird, d. h. äusseres Bedingniss ist; zunächst soll 
mittels des Rechts ein Jeder erhalten was des Lebens Nahrung und Noth-
durft erfordert; aber auch die höhern Bedürfnisse sollen befriedigt werden.



20	 Grundlegung der Philosophie des Rechts�

|  15–16

Gerichtete, in der sachgemässen Richtung Bestimmte, zu verste-
hen. In diesem allgemeinen Sinne sagen wir: es ist »recht, oder: 
richtig«, von Allem, was der Sache gemäss und was zugleich im 
gehörigen Verhältnisse bestimmt ist. Ebenso sagen wir z. B.: »er 
hat Recht«, anstatt zu sagen: »er erkennt es, wie es ist und sich 
wirklich verhält.« Nun ist zwar diese Bedeutung von recht als 
Das, was das Rechte, was richtig ist, zu allgemein; aber wir sehen 
doch daraus, dass man damit jedenfalls eine Beziehung ausdrückt, 
irgendein Verhältniss und zwar ein Verhältniss der Richtung. In 
dieser Beziehung ist das Wort: Recht, auch verwandt mit: echt; 
daher man auch oft zusammensetzt: echt und gerecht«, anstatt: 
gesetzmässig und wahr und wohlgerichtet. Echt aber kommt 
wiederum von Ehe, welches in dem ältern deutschen Sprachge-
brauche Gesetz überhaupt und Rechtsgesetz insbesondere bedeu-
tet. Wenn wir aber hier in engerer Bedeutung das Recht und die 
Rechtswissenschaft in Betracht ziehen, so nehmen wir das Wort 
Recht nicht in jener allgemeinen Bedeutung für gesetzmässige 
Richtung und Beziehung, sondern wir verstehen darunter ein 
bestimmtes Verhältniss des | Lebens vernünftiger Wesen. Dieses 
Verhältniss kommt zwar ursprünglich schon in dem innern, ei-
genen Leben eines jeden Vernunftwesens und eines jeden Men-
schen vor, als sein inneres Recht und seine innere Gerechtigkeit; 
man denkt aber bei den Wörtern Recht und Gerechtigkeit vorwal-
tend nur an das entsprechende Verhältniss in dem gesellschaft-
lichen Leben endlicher Vernunftwesen A, wonach sich diese ver-
nünftigen Wesen wechselseitig ein jedes nach einem jeden, und 
ein jedes nach allen im Vereine, richten, indem sie auf einem ge-
meinsamen Gebiete des Lebens sich vereint befinden; so zwar, 
dass ein Jeder auf den Andern Rücksicht nimmt, seine Thätigkeit 
so richtet, dass sie nach allen Seiten gleich geneigt ist, indem sie 
Jedem das Seine gewährt, sich weder nach dem Einen vorwal-
tend hinneigt, noch nach dem Andern, sondern gleichförmig nach 

A  [B] Schon die Sprache weist daraufhin, dass der Begriff des Rechts ein 
bestimmtes Verhältniss bezeichnet: sittlich vollendet ist der Mensch in sich 
selbst, gerecht gegen Andere (wenigstens vorzugsweise).  


	Cover
	INHALT
	EINLEITUNG
	1. Vorbemerkungen
	2. Historischer Kontext
	3. Analytische und synthetische Rechtslehre
	4. Freiheit und Gleichheit
	5. Gerechtfertigte Ungleichbeiten
	6. Tier- und Umweltschutz
	7. Sachenrecht und Gemeinbesitz der Erde
	8. Private Tätigkeit und Öffentliche Aufgaben
	9. Gesellschaftsrecht
	10. Strafrecht
	11. Staatsrecht
	12. Völker- und Weltbürgerrecht
	13. Schlussbemerkungen

	Literaturverzeichnis
	1. Schriften von K. C. F. Krause zur Rechtsphilosophie
	2. Ausgewählte Sekundärliteratur zur Rechtsphilosophie von K. C. F. Krause 

	Zu dieser Ausgabe
	Das System der Rechtsphilosophie. Vorlesungen für Gebildete aus allen Ständen
	Entwurf eines Europäischen Staatenbundes 

	KARL CHRISTIAN FRIEDRICH KRAUSE: SYSTEM DER RECHTSPHILOSOPHIE
	Grundlegung der Philosophie des Rechts
	Vorerinnerung
	Erster Theil: Begründung der Rechtswissenschaft von dem vorwissenschaftlichen Bewusstsein aus, in Selbstwahrnehmung des Geistes. Oder: subjectiv­analytische Begründung der Rechtswissenschaft
	Erster Abschnitt: Grundriss der subjectiv-analytischen Entwickelung des Urbegriffs und des Urbildes (der Idee und des Ideals) des Rechts
	Neuere subjectiv-analytische Auffassungen des Rechts und Staates vor und nach Kant
	Zweiter Abschnitt: Fortsetzung der Selbstwahrnehmung des Geistes (der subjectiven Analysis) bis zu Anerkenntniss der Einen Grunderkenntniss (des Einen Princips) der Wissenschaft überhaupt und der Rechtswissenschaft insbesondere

	Zweiter Theil: Begründung der Rechtswissenschaft in der Erkenntniss Gottes oder: grundwissenschaftliche (metaphysische und synthetische) Grundlage der Rechtsphilosophie
	Erste Abtheilung: Die Grunderkenntniss über und vor der Erkenntniss des Rechts oder: die Erkenntniss Gottes über und vor der Rechtswissenschaft
	Zweite Abtheilung: Die Grunderkenntniss des Rechts, oder: grundwissenschaftliche (metaphysische) Erkenntniss des Princips der Rechtswissenschaft
	Dritte Abtheilung: Weitere Lehren der Grundwissenschaft, die für den Ausbau der Rechtswissenschaft erfordert werden


	Die Philosophie des Rechts
	Erster Theil: Die allgemeine Philosophie des Rechts
	Erste Abtheilung: Die Grunderkenntniss des Rechts als Sachprincip und als Erkenntnissprincip der Rechtswissenschaft, auch als oberster Rechtsgrundsatz und als oberstes Rechtsgesetz
	Erstes Kapitel: Das Princip des Rechts als unbedingter Begriff
	Zweites Kapitel: Die Grunderkenntniss des Rechts, als Urtheil
	Drittes Kapitel: Die Grunderkenntniss des Rechts, oder das Rechtsprincip, in Form des Schlusses

	Zweite Abtheilung: Die Idee des Rechts nach ihren Grundwesenheiten
	Erster Abschnitt: Das Recht in Hinsicht zu Personen und Sachen, und zu Beiden in vereinter Beziehung
	Erstes Kapitel: Die Rechtsperson
	Zweites Kapitel: Sachen in Beziehung zu dem Rechte

	Zweiter Abschnitt: Das Recht nach den Grundwesenheiten, die es an und in sich selbst ist
	Erster Unterabschnitt: Die Grundwesenheiten des Rechts in ihrer Reihenfolge
	Erstes Kapitel: Die Rechtsfähigkeit und Rechtswürdigkeit
	Zweites Kapitel: Der innere Rechtsgrund, oder die innere Grundlage des Rechts

	Zweiter Unterabschnitt: Die Vereinigung der innern Grundwesenheiten des Rechts zu dem Rechte selbst
	Erstes Kapitel: Allgemeine Rechtsgesetze für die Erfüllung der Rechtsbefugniss zum Rechte
	Zweites Kapitel: Die Bestimmnisse (Momente) des in der Vereinigung der entgegengesetzten Grundwesenheiten des innern Rechtsgrundes bestehenden (verwirklichten, vollzogenen) Rechts



	Dritte Abtheilung: Das wirkliche Recht, oder das Recht als zeitlich daseiend; auf der weiterbestimmten synthetischen Grundlage dargestellt
	Erstes Hauptstück: Weitere Bestimmnisse der synthetischen Grundlage für die Lehre vom wirklichen Rechte
	Erstes Kapitel: Allgemeine Weiterbestimmnisse dieser Grundlage
	Zweites Kapitel: Weiterbestimmung der Lehre vom Uebel und vom Bösen zum Behuf der Lehre vom Unrechte

	Zweites Hauptstück: Die allgemeine Grundlehre von der Verwirklichung des Rechts im Leben
	Erstes Kapitel: Die Vernunftforderung: das Recht zu verwirklichen
	Zweites Kapitel: Der Rechtswille überhaupt, dann als gesellschaftlicher Rechtswille und als Rechtsvertrag

	Drittes Hauptstück: Der im individuellen Leben bestehende und stetig werdende Organismus des Rechts, oder der Staat

	Betrachtung einiger der vornehmsten synthetischen Aufstellungen über die Rechtsidee


	Die Philosophie des Rechts
	Zweiter Theil: Die Philosophie des menschlichen Rechts, das ist: die Philosophie des Rechts der Menschheit, der Gesellschaften in der Menschheit und des Menschen für sich und in Gesellschaft
	Vorerinnerung
	Erste Abtheilung: Erster allgemeiner Theil der Philosophie des menschlichen Rechts: Allgemeine und allumfassende (generale und universale) Erkenntniss des menschlichen Rechts als Eines organischen Ganzen; oder: Grunderkenntniss des menschlichen Rechts, als Princips seines Gebiets
	A. Sacherklärung des menschlichen Rechts
	B. Entwickelter Ausdruck des Princips des menschlichen Rechts nach allen Hauptmomenten seines Inhalts und seiner Form
	C. Weiterbestimmung der Hauptpunkte dieses entwickelten Ausdrucks des Princips des menschlichen Rechts

	Zweite Abtheilung: Besonderer Theil der Philosophie des menschlichen Rechts
	Vorerinnerung
	Erste Unterabtheilung: Der Organismus des menschlichen Rechts nach seinem ganzen Inhalt
	Erstes Lehrstück: Der Organismus des menschlichen Rechts nach dem Organismus der menschlichen Bestimmung
	Zweites Lehrstück: Der Organismus des menschlichen Rechts nach den Selbstwesen oder Personen
	Erster Unterabschnitt: Der Organismus des menschlichen Rechts nach den Grundpersonen
	Zweiter Unterabschnitt: Der Organismus des menschlichen Rechts nach den werkthätigen Vereinen
	Drittes Lehrstück: Der Organismus des menschlichen Rechts nach den Sachen
	Viertes Lehrstück: Der Organismus des menschlichen Rechts nach allen Grundwesenheiten (Momenten) des innern Rechtsgrundes

	Zweite Unterabtheilung: Der Organismus des Staates
	Erstes Lehrstück: Von dem menschlichen Staate im Allgemeinen
	Zweites Lehrstück: Von den Grundthätigkeiten (Grundfunctionen) des Staates
	Drittes Lehrstück: Von der Verfassung (Form) des Staates
	Inhalt




	Inhalt
	Anmerkungen des Erstherausgebers
	ENTWURF EINES EUROPÄISCHEN STAATENBUNDES
	PERSONENREGISTER



