
1 

GRENZEN 

ÜBERWINDEN! 

Rudolf Steiners 

„Philosophie der Freiheit“

Ein Weg zum ICH in der Gemeinschaft 



2 

Privatdruck 

 

© 2024 Uwe Henrich 
Illustration von: Erika Henrich

Softcover    978-3-384-11198-2 
Hardcover   978-3-384-11199-9
E Book        978-3-384-11200-2

Druck und Distribution im Auftrag des Autors:  
tredition GmbH, Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 Ahrensburg, Germany 
Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Für die Inhalte ist 
der Autor verantwortlich. Jede Verwertung ist ohne seine Zustimmung unzulässig. Die 
Publikation und Verbreitung erfolgen im Auftrag des Autors, zu erreichen unter: 
tredition GmbH, Abteilung "Impressumservice", Heinz-Beusen-Stieg 5, 22926 
Ahrensburg, Deutschland. 



3 

Inhaltsverzeichnis 

1 Mein Weg zur Philosophie der Freiheit ...................... 5 

2 Einführung zu den Kapiteln der  „Philosophie der 
Freiheit“ ......................................................................... 13 

Die Ausgangsfragen ....................................................... 13 

Wissenschaft der Freiheit ........................................ 14 

Die Wirklichkeit der Freiheit .................................. 19 

Die letzten Fragen ................................................... 23 

Aus dem Vorwort der Erstausgabe 1894................. 24 

3 „Die Philosophie der Freiheit“   Zitat und persönlicher 
Eindruck ......................................................................... 26 

Wissenschaft der Freiheit ........................................ 28 

Die Wirklichkeit der Freiheit .................................. 80 

Die letzten Fragen ................................................. 154 

„Zweiter Anhang“ ................................................. 164 

4 Bewusstsein und Freiheit:  Die Doppelgrundlage der 
„Philosophie der Freiheit“ ........................................... 167 

5 Geist und Materie:  
Anregungen zur eigenen Arbeit ................................... 176 

1. zum biographischen Rückblick ......................... 176 

2. zum methodischen Verständnis ......................... 177 

3. den Bruchstellen  in der Naturwissenschaft
nachzugehen ...................................................... 178 

4. zum Perspektivwechsel ..................................... 182 

5. zum Erfahren  des sinnenfälligen Weltbildes .... 183 



4  

 
6. zum Erfahren des Geistigen .............................. 184 

7. zum Nachdenken über „Geist“ .......................... 186 

8. zum Nachdenken über Materie ......................... 188 

9. zum Verständnis des Christentums ................... 194 

6 Die Konsequenz des „Deutschen Idealismus“: Eine 
noch nicht eingelöste Zivilisationsaufgabe .................. 196 

7 Das Bild des Menschen und die  Zukunft der 
Gesellschaft .................................................................. 203 

1. Auswirkungen spiritueller Menschenbilder auf die 
Gesellschaft ....................................................... 205 

2. Kurzer Blick auf die Volksrepublik China: 
Materialismus und paternalistische 
Gesellschaftsordnung ........................................ 207 

3. Materialismus in der „westlichen Welt“ und 
„Homo Oeconomicus“ ...................................... 208 

4. Spirituelles Menschenbild und die Möglichkeit 
einer Transformation von Wirtschaft und 
Gesellschaft ....................................................... 214 

8 Ausblick und Ausklang ............................................. 223 

  



1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit     5  

1 Mein Weg zur Philosophie der Freiheit

Schon als Kind wurden mir Richtlinien und Begrenzungen vor-
gegeben. Dies verstärkte sich in der langen Schulzeit. Berufli-
che und kulturelle Einflüsse prägten und begrenzten mich Jahr-
zehntelang. Vieles habe ich als „normal“ empfunden, manches 
aber auch als Belastung und Begrenzung der eigentlichen inne-
ren Wünsche. Nun gibt es viele Möglichkeiten zur Überwin-
dung solcher Einschränkungen und Grenzen. Auf einige hat Ru-
dolf Steiner hingewiesen: „Wie erlangt man Erkenntnisse höhe-

rer Welten?“, die acht Meditationen „Ein Weg zur Selbster-

kenntnis des Menschen“, oder das Buch „Die Schwelle der geis-

tigen Welt“ 1. Der Weg kann auch auf ganz andere Weise – un-
abhängig von den Werken Rudolf Steiners – gefunden und ge-
gangen werden.  

Mein Weg hat mich zu dem frühen Hauptwerk von Steiner, sei-
ner „Philosophie der Freiheit“ 2 geführt.  

1. Ein kleines Gedankenexperiment: Es ist jetzt kurz nach
drei Uhr. Ich sitze an meinem Schreibtisch. Damit habe ich
für mich Raum und Zeit festgestellt. Die Zeit fließt und den
Raum erlebe ich dreidimensional. Ich kann mich geborgen
fühlen in der menschlichen Welt zwischen dem Makrokos-

mos, dem unfassbaren Sternenhimmel und dem Mikrokos-

mos, der unfassbaren Quantenwelt.
Ich lebe in einem Mesokosmos, einem mittleren Bereich
zwischen dem ganz Großen und dem ganz Kleinen. Den
Begriff Mesokosmos verwendet Rudolf Steiner nicht. Er
schildert in seinen Werken die große Welt der Sterne als
Makrokosmos. Der Mikrokosmos ist in seinen Ausführun-
gen der Mensch. Wir haben viele sich ergänzende

1 Drei Bücher von Rudolf Steiner, die in der Gesamtausgabe (GA) als GA 
10, GA 16 und GA 17 veröffentlicht sind. 

2  Alle Textzitate der „Philosophie der Freiheit“ in diesem Buch wurden der 
16. Auflage 1995, (GA 4), Rudolf Steiner Verlag Dornach entnommen



6  1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit 

    
Schilderungen von Steiner dazu, wie sich der Makrokos-
mos im menschlichen Mikrokosmos sinnvoll spiegelt. 
Blaise Pascal empfindet den Mesokosmos deutlich, wenn 
er schreibt: „Was ist der Mensch in der Natur? Ein Nichts 

vor dem Unendlichen, ein All gegenüber dem Nichts, ein 

Mittelding zwischen Nichts und Allem“3 

Für mich ist es eine „Hilfskonstruktion“, mich selbst in ei-
nem mittleren Bereich zwischen den beiden gewaltigen 
Raumvorstellungen – Sternenwelt und Quantenwelt – zu 
erleben. Ich kann mich mit dieser Mitte, in diesem Meso-
kosmos zufriedengeben und mich in ihm für die Dauer 
meines Lebens einrichten. Soweit so gut. Es kann aber zu 
Schicksalsschlägen oder zu unterschiedlichen inneren Ak-
tivitäten kommen, die diese Weltvorstellung ins Wanken 
bringen. Viele persönliche krisenhafte Zuspitzungen sind 
möglich, auch über die Religion, die Kunst oder besondere 
Begegnungen mit Menschen oder Naturereignissen. 
 

2. Von meiner Ausbildung her bin ich Wirtschaftler, habe 
aber seit meiner Jugendzeit Interesse für Naturwissen-
schaften und Philosophie gehabt. Ich fing auf meine Weise 
an, die Welt zu hinterfragen, mich auf den Weg zu machen.  
Dieser Weg führte zu dem immer stärker werdenden kriti-
schen Befragen unseres Mikrokosmos: Was ist eigentlich 
Materie? Sie löst sich unter dem Elektronenmikroskop und 
durch aufwendige physikalische Versuchsanordnungen in 
fluktuierende Wahrscheinlichkeiten auf. Eine bizarre 
Quantenwelt tritt in Erscheinung. Raum und Zeit – wie wir 
sie im Alltag erleben – können als illusionär wahrgenom-
men werden. Dies geschieht bei der Beschäftigung mit der 
modernen Naturwissenschaft, es geschieht auch durch die 
Beschäftigung mit der Anthroposophie. (Einzelheiten: Ka-
pitel 5 dieses Buches) 
 

 
3   Blaise Pascal, GEDANKEN mit den Anmerkungen von Voltaire, Reclam 

Verlag Leipzig, urheberrechtsfreie Kindle-Ausgabe, S. 64 



1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit                            7    

3. Der junge Steiner beschäftigte sich intensiv mit Goethes 
naturwissenschaftlichen Schriften. Sein Ergebnis formu-

lierte er bereits 1890, im Alter von 29 Jahren:  

«Nach diesen Ausführungen können wir sagen: das sinnen-

fällige Weltbild ist die Summe sich metamorphosierender 

Wahrnehmungen ohne eine zu Grunde liegende Materie».4 

An anderer Stelle führt Steiner aus, dass Raum und Zeit 
nicht wirklich existieren, sondern nur in unserer 
menschlichen Wahrnehmung vorhanden sind.5 Dies deckt 
sich weitgehend mit der Einsicht von Immanuel Kant, für 
den Raum und Zeit „a priori Vorstellungen“ des Menschen 
sind, also auch nicht unabhängig existieren.6 

Ich habe mich diesen Überlegungen ausgesetzt, sie auf 
mich wirken lassen. Der „Zufall“ führte mich zum Beginn 
der „Philosophie der Freiheit“. Sie ist auch ein Weg zu 
einem neuen Erleben von Raum und Zeit. 

4. Es stehen da die grundlegenden Fragen, die Steiner 
Wurzelfragen nennt: 

➢ Wo gibt es in all dieser Unsicherheit eigentlich einen 
Halt? 

➢ Ist der Mensch auf seinem Lebensweg gebunden und 
getrieben durch die verschiedenen Umstände oder 
kann er von sich sagen, dass er frei ist? 

Diese beiden Fragen werden klar beantwortet. Der Weg 
führt über eine überzeugende Erkenntnistheorie – die 
„Wissenschaft der Freiheit“ – dann weiter zur Schilderung 

4 Einleitungen zu Goethes naturwissenschaftlichen Schriften (GA1), S. 274 

5 Siehe hierzu Abschnitt 5.8 dieses Buches (S. 190 f) 
6 Hierzu ausführlich Manfred Geier in seiner Biographie „Kants Welt“, Ro-

wohlt Verlag 2004, S. 171 



8  1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit 

    
der Erkenntnispraxis in den Kapiteln zur „Wirklichkeit der 
Freiheit“. 

5. Die „Philosophie der Freiheit“ wurde vor 130 Jahren ver-
öffentlicht. In diesem Zeitraum veränderte sich unerwartet 
viel. Die zentralen Aussagen in Steiners Erkenntnistheorie 
und Erkenntnispraxis sind jedoch unverändert aktuell und 
zukunftsweisend. Auf meinem Weg zu dieser Philosophie 
habe ich 70 Kernaussagen gefunden und aus dem Original-
text herausgeschrieben. 
 
Steiner äußerte sich in späteren Vorträgen häufig zu seiner 
philosophischen Schrift, beispielsweise in einem Vortrag 
1918: 

„Es hat vielleicht dieser Abschnitt ‚Wissenschaft der Frei-
heit‘ einen kampfartigen Charakter. Der ist zu erklären 
aus der ganzen Geistesstimmung der damaligen Zeit her-

aus. Auseinanderzusetzen hatte ich mich mit der Philoso-

phie des 19. Jahrhunderts, mit dem, was die Philosophie 

des 19. Jahrhunderts über die Welt gedacht hatte.“7  

Steiner kämpfte gewissermaßen mit verbalem Florett ge-
gen viele Argumente, die damals aktuelles Zeitgeschehen 
waren. Diese philosophiegeschichtlichen Auseinanderset-
zungen bleiben für die Fachwelt wichtig.8, sie können aber 
dem heutigen Leser den Zugang erschweren, denn es 
kommt heute darauf an, zentrale Aussagen zu erkennen 
und in Dialog zu bringen mit den heutigen Denkmustern.  
Eine Konzentration auf „Kernaussagen“ der umfangrei-
chen Schrift hat subjektiven Charakter. Mir kam es darauf 
an, zeitlos-wichtige Textabschnitte zu zitieren, in denen 

 
7 GA 185 (Geschichtliche Symptomatologie, 6. Vortrag, Dornach 

27.10.1918) 
8 Interessierten Lesern sei Bd. 2 der „Rudolf Steiner Schriften, Kritische 

Ausgabe“ (SKA) von Christian Clement, Frommmann-Holzboog Verlag 
2016, empfohlen. Dieser Band enthält auch ein umfassendes Verzeichnis 
von Sekundärliteratur zu Steiners philosophischen Schriften. 



1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit                           9    

 

 

Rudolf Steiner seine „Lebenserfahrung“ mitgeteilt hat. Es 
sind dies „70 Schritte“ geworden (Kapitel 3). Die Zitate 
sind in den römisch nummerierten Kapiteln der Original-
schrift gut zu finden. Bei der inneren Verarbeitung dieser 
Originalzitate sind persönliche Eindrücke entstanden, die 
im Buch jeweils auf der nächsten Seite neben dem Original 
stehen.9  

 
6. Auf dem langen Weg der „Philosophie der Freiheit“ bil-

den die Antworten auf die beiden Ausgangsfragen beson-
dere Wegmarken. Zur ersten Frage, ob es überhaupt ir-
gendwie einen festen Halt gebe, finden wir die Antwort im 
Abschnitt V „Das Erkennen der Welt“. Es heißt dort im 14. 
Originalzitat (S. 52 dieses Buches): 

„Wir sehen in uns eine schlechthin absolute Kraft zum Da-
sein kommen, eine Kraft, die universell ist, aber wir lernen 

sie nicht bei ihrem Ausströmen aus dem Zentrum der Welt 

kennen, sondern in einem Punkt der Peripherie.“ 

Dies ist die Kraft des Denkens, der wir im ich-bewussten 
Denken begegnen. Wir können meditativ daran arbeiten, 
in ihr den Halt zu finden, den Materie, Raum und Zeit uns 
eben nicht bieten können.  
 
Im Abschnitt IX über „Die Idee der Freiheit“ wird dann 
die grundlegende Antwort auf die Frage nach der mensch-
lichen Freiheit gegeben. In einem großen Wurf schildert 
Steiner zunächst die ersten drei Entwicklungsstufen der 
Menschheit, die wir alle in unserer individuellen Biografie 
durchlaufen (vgl. Kapitel 2, S. 21/22). Auf dem Weg zur 
vierten Stufe, die bisher nur von wenigen Menschen er-
reicht wurde, öffnet sich das „Alltags-Ego“ allmählich 
zum „eigentlichen Ich“. Dieses „höhere Selbst“ führt zur 
Intuition. Steiner beschreibt sie als das „im rein Geistigen 
verlaufende bewusste Erleben eines rein geistigen 

 
9 Auch in den persönlichen Eindrücken sind Stellen wörtlich aus dem Origi-

nal übernommen worden, die dann kursiv geschrieben sind. 



10  1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit 

    
Inhalts“.10 Die körperliche und biographische Bedingtheit 
der Erkenntnis ist auf dieser Stufe überwunden. Der 
Mensch ist frei geworden. 
 

7. Der Weg zu dieser Freiheit des „ethischen Individualis-
mus“ ist mühevoll. Schließlich setzt er voraus, dass alle bi-
ografischen Begrenzungen, alle kulturellen Prägungen, 
sprachliche, nationale, gesellschaftliche, auch körperliche 
Einschränkungen, alles dies überwunden wird auf dem 
Wege hin zu dem genannten bewussten Erleben eines rein 

geistigen Inhalts. Auf diesem Weg kann sich übrigens zei-
gen, dass die Antworten auf die zwei Grundfragen letztlich 
identisch sind. Freiheit und Halt wird in diesem geistigen 
Erlebnis erfahrbar. 

8. Manche dieser Wegstrecken sind in der „aufgeklärten Mo-
derne“ 200 Jahre nach Kant schwer zu verstehen. Wie kann 
zum Beispiel im Hinblick auf das Bewusstsein und das 
Denken ein „naiver Realismus“ angemessen sein, der für 
die materielle Außenwelt abgelehnt wird?11 Welche Be-
deutung kann die „Philosophie der Freiheit“ für das Bild 
des Menschen in der Gegenwart haben? Die Doppelgrund-
lage Bewusstsein und Freiheit wird in Kapitel 4 erläutert. 

  
9. Das „Ja“ zu dieser Philosophie bedeutet Bejahung eines 

modernen Idealismus, der das Wissen um die Ergebnisse 
der modernen Naturwissenschaft mit einbezieht. Er bein-
haltet, Denken, Fühlen und Wollen in Einklang zu bringen 
und auf dem Weg im jeweiligen Umfeld konkret zu han-
deln, denn „das Gute liegt im Handeln, nicht im Wissen,“ 
wie Thomas von Kempen geschrieben hat.12 Steiner bringt 

 
10 Vgl. 32. Originalzitat 
11 GA 4, S. 103 
12 Thomas von Kempen, zitiert in Barbara Tuchman, „Der ferne Spiegel“ dtv 

1983, S. 438,  



1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit                           11    

 

 

allerdings die wichtige Präzisierung, nach der es darauf an-
komme, aus Erkenntnis zu handeln.13 
 

10. Zum Erfassen der umfangreichen Wanderausrüstung die-
ser Philosophie gehört auch die Thematik „Geist und Ma-

terie“ sowie die Frage nach dem „Bild des Menschen und 
der Zukunft der Gesellschaft“. In den Kapiteln 5 und 7 die-
ses Buches werden beide Themenbereiche aufgegriffen.  
 

11. Eckart Förster betont, dass Steiner in der „Philosophie der 
Freiheit“ einen „objektiven Idealismus“ sieht.14 Das Ver-
ständnis dieser Anschauung kann durch einen Rückblick 
auf die Zeit des „deutschen Idealismus“ zu Beginn des 19. 
Jahrhunderts erleichtert werden. Wichtige Verbindungsli-
nien sind im Kapitel 6 zusammengefasst.  
 

12. Insbesondere für Leser, die sich bisher nur wenig mit der 
„Philosophie der Freiheit“ beschäftigt haben, ist den Ori-
ginalzitaten im Kapitel 2 eine Einführung zu den auch im 
Original römisch nummerierten Texten vorangestellt. 

Ich danke meinen Gesprächspartnern für freundschaftliche 
Hinweise und Anregungen, die mir sehr geholfen haben. Für 
die Grafiken danke ich meiner Ehefrau Erika Henrich. Wir 
freuen uns, wenn die Darstellungen in ergänzender Weise zum 
Nachdenken anregen. Ein besonderer Dank gilt Angelika 
Wiehl, die mit Umsicht und Klugheit auf notwendige Korrek-
turen und Verbesserungen des Entwurfs aufmerksam gemacht 
hat. Vielleicht mögen Sie – Leserin oder Leser – die vielen 
Freistellen unter den persönlichen Eindrücken für eigene For-
mulierungen nutzen.  
  

 
13 Vgl. Originalzitat 2 
14 SKA Bd2, im Vorwort S. X; Förster: Prof. der Philosophie Johns Hopkins 

University Baltimore und Honorarprof. Humboldt-Universität Berlin 



12  1. Mein Weg zur Philosophie der Freiheit 

    
 

 

 

 

        



2. Einführung Phil. der Freiheit  13 

 

 

2 Einführung zu den Kapiteln der 
 

„Philosophie der Freiheit“  

Die Ausgangsfragen 

Feste Materie, Flüssiges und Gasförmiges löst sich dem For-
scher und jedem um Einsicht bemühten Menschen letztlich in 
nicht fassbare Quarks und Energiefelder auf. Auch die Zeit – 
als Eigenschaft dieser verschwindenden Materie – wird immer 
unverständlicher. Gleiches gilt für den menschlichen Körper 
und damit auch für mein Erleben in der Zeit.15 

Vor diesem schwankenden Hintergrund stellt Rudolf Steiner 
zwei Ausgangsfragen:  

 
➢ Wenn alles so unsicher und unfassbar erscheint, gibt es 

dann überhaupt irgendwo einen festen Punkt, von dem 
her Mensch und Welt zu verstehen sind? 

➢ Ist der Mensch durch Naturgesetze eindeutig in allem 
bestimmt und festgelegt, oder kann er als freies Wesen 
verstanden werden? 

Es sind dies die beiden grundsätzlichen Fragen, die in der „Phi-
losophie der Freiheit“ beantwortet werden. Die folgenden Ka-
pitel mit den Haupt-Themen „Wissenschaft der Freiheit“, „Die 

Wirklichkeit der Freiheit“ und „Die letzten Fragen“ zeigen 
Schritt für Schritt einen Weg zu ihrer Beantwortung. 

  

 
15 Zu weiteren Einzelheiten dieser naturwissenschaftlichen Problematik siehe 

Kapitel 5 



14         2. Einführung Phil. der Freiheit 

 

Wissenschaft der Freiheit 

I Das bewusste menschliche Handeln 

Es gibt für unser Handeln als Mensch zwei Extreme: Einfach 
etwas instinktmäßig und unüberlegt tun oder ein dauerndes Zö-
gern mit ständigem Grübeln, das unser Tun immer wieder ab-
bremst. Der aus Erkenntnis Handelnde folgt einem mittleren 
Weg. Dieses selbstbewusste Handeln ist auf der Erde dem Men-
schen möglich geworden, es ist dem Menschen gemäß. 

II Der Grundtrieb zur Wissenschaft 

Mit Öffnung der Sinne setzt der Grundtrieb zur Wissenschaft 
beim Menschen ein. Die Außeneindrücke über das Sehen, Hö-
ren, Tasten usw. stauen sich im Inneren: Das wache Bewusst-
sein wird zum Staunen gerufen.  

Es stellen sich dem Menschen Fragen: Wie verbindet sich die 
Wahrnehmung der Außenwelt mit dem Wissen, den Fragen und 
Bedenken im Inneren? Ich bin weder nur im Äußeren noch al-
lein im Inneren, sondern erlebe die zwei Fälle, den Zweifel zwi-
schen Innen und Außen. Wo finde ich mein „zu Hause“? Wo 
löst sich das Staunen, wo kommen die Fragen zur Ruhe? 

III Das Denken im Dienste der Weltauffassung 

Je intensiver der Mensch im alltäglichen Denken steckt, desto 
mehr vergisst er sich selbst, ist vielleicht im „Flow“, im Strom 
der Gedanken, aus dem er aufwachen kann. 

Waches, selbstbewusstes Denken ist schwierig, denn es setzt 
das Beobachten des eigenen Denkens voraus. Beobachten – wie 
ein äußeres Ereignis – kann ich normalerweise nur das vergan-
gene Denken, nicht das gegenwärtig aktuelle. Es erfordert An-
strengung, das Denken im Vollzug zu beobachten. Aber in die-
sem Bemühen kann ich die Kraft und Besonderheit des Denkens 
erleben, erfahren.  



2. Einführung Phil. der Freiheit  15 

 

 

Die Fähigkeit und Kraft des bewussten Denkens kann ich nicht 
beweisen, sie ist aber jedem Menschen erfahrbar. Sie ist das 
Höchste, zu dem das irdische Leben sich bisher entwickelt hat. 

IV Die Welt als Wahrnehmung 

Die Wahrnehmung – der Eindruck von außen – ist zweifellos 
real, auch wenn ihm – ganz im Sinne der modernen Physik – 
letztlich keine „Substanz“ zugrunde liegt. Dennoch erlebt der 
Mensch einen Strom von Eindrücken fester, flüssiger, gasför-
miger, schöner, hässlicher Bilder und Geschehnisse im Inneren. 
Hier treffen die Eindrücke auf den ergänzenden Strom des Den-
kens.  

Die Beobachtungen kommen von außen, die zu denkenden Be-
griffe kommen von innen. Ich bringe sie zusammen, mein Ich 
ist damit zugleich der Schauplatz, wo Beobachtung (wahrge-
nommener Eindruck von außen) und Begriff (gefundene Deu-
tung durch Denken) miteinander zur Ganzheit verschmolzen 
werden. 

Die Welt ist eine Einheit, eine Ganzheit. Der Begriff ist in dem 
zu Hause, was wir beobachtend wahrnehmen. Aber diese Ganz-
heit können wir nicht beobachten, nicht wahrnehmen. Für das 
Sein des Menschen, für seine konkrete Konstitution, ist diese 
Ganzheit zerrissen, zweigeteilt. Auf der heutigen Entwick-
lungsstufe kann er jedoch in sich diese Spaltung überwinden 
und die Einheit der Welt erfahren. 

Gleiches gilt für das eigene Ich des Menschen: Nehme ich mein 
Ich beobachtend wahr im Sinne der geschilderten Doppelnatur 
der vom Menschen erfahrenen Welt, so kann es gelingen, im 
Begriff des eigenen Selbst das Hinzugehörende zu finden und 
im eigenen Innersten die Ganzheit zu erleben und zu sein.  

V Das Erkennen der Welt 

Im alltäglichen Erleben bringe ich – durch Erfahrung geschult 
– fast „automatisch“ Beobachten und Denken zusammen. Die 
Bedeutung der Beobachtung, der Sinneswahrnehmung 



16         2. Einführung Phil. der Freiheit 

 
erscheint offensichtlich, die des Denkens bleibt im Inneren ver-
borgen. 

Deshalb bleibt dem fragenden Menschen die Außenwelt sehr 
leicht rätselhaft und illusorisch. So war für Kant die Sinneswelt 
eine merkwürdige Erscheinungsform von „Dingen an sich“, die 
ihm letztlich unerkennbar blieben.16 

Steiner geht einen entscheidenden Schritt weiter: Das Bewusst-
sein erfährt er als Realität, sich selbst bezeichnet er sinngemäß 
als „naiven Realisten“ im Hinblick auf das Bewusstsein. Mit der 
erstarkenden Kraft des Denkens hat er sich in diese Wirklichkeit 
hineingearbeitet. 17 

Die äußere Sinneswahrnehmung („Beobachtung“) wird be-
wusst und willentlich durch eine innere „Gedankenwahrneh-

mung“, die von ihm „Intuition“ genannt wird, ergänzt. Die All-
tagserfahrung der Einheit von Beobachtung und Denken kann 
durch diese willentliche Anstrengung zu einem neuen Erleben 
der Ganzheit von Welt führen. 

Mein Körper ist räumlich und zeitlich begrenzt. Dies gilt damit 
auch für die menschliche Sinneswahrnehmung. Einen Aus-
schnitt aus der Ganzheit der Welt nehme ich wahr. Auch die 
Intuition bezieht sich auf den jeweiligen Wahrnehmungsbe-
reich. Diese Begrenzung ist somit durch die Organisation des 
menschlichen Körpers bedingt. Für unsere Konstitution fällt die 
Welt in zwei Wahrnehmungsbereiche – innerliche und äußerli-
che Wahrnehmung – auseinander. In unserer raum-zeitlichen 
Erfahrung können wir nur jeweils ein Stück der umfassenden 
Ganzheit erkennen. 

Die räumliche Begrenzung gehört zum Menschen. Jede Be-
obachtung ist so bestimmt. In der Intuition gibt es diese Begren-
zungen nicht. Im Inneren kann der Mensch sich Anteil am Über-
Räumlichen und Über-Zeitlichen erarbeiten. Dieser Anteil ist 

 
16 Vgl. Manfred Geier, A.a.O. S. 172 f. 
17 Siehe GA 4, S. 103 und 266 



2. Einführung Phil. der Freiheit  17 

 

 

ein Ausschnitt der kosmischen Ganzheit. Er bleibt begrenzt 
durch die Organisation des Menschen, auch durch seine Biogra-
phie, seine Lebenserfahrungen. 

Im Denken kann ich eine Brücke ins Ewige und Unräumliche 
erfahren, im Fühlen erlebe ich mich als ein auf mich gestelltes 
Individuum. Diese Doppelnatur macht den Menschen aus. 

Aus früheren Beobachtungen kann ich Erinnerungen haben. Sie 
können dann in Vorstellungen innerlich wachgerufen werden, 
die von der äußeren Wahrnehmung unabhängig sind. 

VI Die Menschliche Individualität 

Jeder Mensch macht im Laufe seines Lebens individuelle Er-
fahrungen, entwickelt Eigenschaften, die auch sein Denken und 
Vorstellen prägen. Jemand, der einen Löwen in Afrika gesehen 
hat, wird eine andere Vorstellung von ihm bilden als jemand, 
dem nur von einem Löwen erzählt wurde. Der Begriff des Lö-
wen ist für alle Menschen gleich. In der Vorstellung des Einzel-
nen – also der Erinnerung an Beobachtung und Begriff – ge-
schieht eine häufig auch unbewusste individuelle Prägung. Stei-
ner nennt die Vorstellung deshalb auch einen „individualisier-

ten Begriff“. Beide Bereiche sind individuell geprägt: das Be-
obachtungs- und das Intuitionsvermögen.  

Wer gedankenlos die Welt bereist, macht kaum Erfahrungen, 
die ihn weiterbringen. Gleiches gilt für den Menschen, der nur 
Gedankensysteme erklügelt. Beobachtungs- und Intuitionsver-
mögen ergänzen sich, sie sind beide entwicklungsfähig. 

Unser Wahrnehmungsprozess ist eng mit einem subjektiven 
Gefühl, Freude, Unlust, Begeisterung, Kummer usw. verbun-
den. In diesem Gefühl bin ich zunächst auf mich selbst als ge-
trenntes Einzelwesen zurückgeworfen. Ich kann einen Zwie-
spalt zwischen mir und der Welt erleben. Wenn es mir in einem 
weiteren Schritt gelingt, mein Gefühl bewusst in der Zusam-
menführung von Beobachtung und Begriff wahrzunehmen, 
dann wandle ich mein Gefühl um in Erkenntnis, es wird damit 
durch mich in das Umfassende der Ideenwelt eingegliedert. 



18         2. Einführung Phil. der Freiheit 

 
Jeder Mensch lebt in einer konkreten Wahrnehmungssphäre, 
die räumlich und zeitlich begrenzt ist. Entsprechend diesem Er-
fahrungshorizont kann er sich entwickeln und seinen Beitrag 
zur Veränderung der Welt leisten. Vorstellungen und Gefühle 
sind dadurch geprägt. Es ist dem Menschen möglich, ihre sub-
jektive Gestaltung zu erkennen. Aus diesen Erfahrungen kön-
nen entsprechende neue Fähigkeiten entstehen. 

VII Gibt es Grenzen der Erkenntnis? 

Wir erleben die ganzheitliche Welt in zwei Wahrnehmungsbe-
reiche auseinandergefaltet: in die äußerlich beobachtende und 
die innerlich denkende Wahrnehmung. Wird das Denken in In-
tuitionen in seiner Bedeutung verkannt, so kann dies zum Miss-
verständnis des „Dinges an sich“ führen, das nach KANT ab-
solut unerkennbar bleibt.  

Tatsächlich erlebe ich die Wirklichkeit der einen Welt zwar auf-
grund meiner menschlichen Organisationsstruktur von zwei 
Seiten, der Kosmos selbst ist in all seinen Einzelheiten aber 
vollständig und einheitlich, er bedarf keiner Erklärung. Die Er-
klärung braucht der Mensch, in dem das Staunen erwacht. Er 
kann in sich die Wahrnehmungen von außen und innen wieder 
zusammenführen.  

Grenzen der Erkenntnis erlebt der Mensch aufgrund seiner 
raum-zeitlichen Körperlichkeit und damit in einer individuellen 
Prägung. Diese Grenzen sind dementsprechend auch individu-
ell veränderbar. 

Der zweifelnde Mensch, der vor Rätseln des Daseins steht, kann 
resignieren oder den nie endenden Weg eigener Entwicklung 
und damit der Erkenntnis der Welt immer wieder neu aufneh-
men. Absolute Grenzen der Erkenntnis gibt es für ihn nicht. 

  



2. Einführung Phil. der Freiheit  19 

 

 

Die Wirklichkeit der Freiheit 

VIII Die Faktoren des Lebens 

Der Sinn des Lebens gründet in drei Faktoren: Fühlen, Wollen 
und Denken. Im Neugeborenen wächst zunächst das Gefühl und 
Wahrnehmungen werden im Fühlen auf das sich verstärkende 
Selbst bezogen.  

Auch beim Erwachsenen kann das Gefühl das Ich geradezu 
überschwemmen. Geschieht dies, so kann beispielsweise in ei-
ner ichbezogenen Gefühls-Mystik das Individuelle zum Univer-
sellen aufgebläht werden. 

Im Wollen wiederum bezieht sich das Ich auf das äußere Wahr-
nehmungsobjekt. Das „Ich“ erlebt sich im Gestaltungsdrang. 

Sowohl Fühlen als auch Wollen sind persönlich geprägt. Erin-
nere ich mich an eigenes Denken, so kann es vergleichsweise 
kalt und starr erscheinen. Erst die Kräftigung des Intuitionsver-
mögens lässt dem Ich allmählich deutlich werden, dass das 
Denken – der dritte und spätere Entwicklungsschritt des Lebens 
– in tiefere Schichten der Wirklichkeit führen kann. Dieses 
Denken ist dann auch verbunden mit Fühlen und Wollen. 

IX Die Idee der Freiheit 

In diesem zentralen Kapitel werden die vier Stufen menschli-
cher Entwicklung erläutert. 

Die erste Stufe: instinktmäßige Aktion und Reaktion des Men-
schen (beispielhaft: Hunger, Durst, Verteidigung, Angriff, Ge-
schlechtstrieb) wie bei jedem Lebewesen (animalische 

Triebstruktur). 

Als zweite Stufe entwickelt sich beim Kleinkind das Gefühlsle-
ben, schwankend zwischen „himmelhoch-jauchzend“ und „zu 
Tode betrübt“.  

Allmählich verstärkt sich die dritte Stufe des logischen Verstan-
desdenkens. Bei sich „normal“ entwickelnden Erwachsenen 



20         2. Einführung Phil. der Freiheit 

 
führt dies zur Kontrolle und zur Mäßigung der beiden ersten 
Stufen. Denken, Fühlen und Wollen kommen schließlich auf 
den Stand unseres gewöhnlichen Alltagslebens als durch-
schnittlich entwickelte Erwachsene. 

Jetzt kann der Weg zur selbstbewussten weiteren Entwicklung 
beginnen. Die ersten drei Stufen entfalten sich naturgemäß ent-
sprechend der körperlich-seelisch-geistigen Konstitution des 
modernen Menschen. Denken und Vorstellen können zu Hand-
lungsmotiven werden. 

Auf dem Weg zur vierten Stufe, die bisher nur von wenigen 
Menschen erreicht wurde, öffnet sich das „Alltags-Ego“ all-
mählich zum eigentlichen Ich. Dieses höhere Selbst führt zur 
Fähigkeit der Intuition. Sie wird beschrieben als „das im rein 
Geistigen verlaufende bewusste Erleben eines rein geistigen In-
haltes“18. Die körperliche und biographische Bedingtheit ist auf 
dieser Stufe überwunden. Der Mensch ist frei geworden.  

Er kann aufgrund seiner errungenen oder auch geschenkten In-
tuitionskraft Ideen (Begriffe) finden, die dann zu Motiven von 
Handlungen werden. Diesen Handlungen kann er sich „rein“ – 
d.h. losgelöst von Bedingungen der ersten drei Entwicklungs-
stufen – „aus der Liebe zur Tat“ hingeben. 

Das Handeln im Rahmen dieses „ethischen Individualismus“ ist 
schwer erreichbar, aber nicht unmöglich. Auch als Geschenk 
der „Gnade“, wie Steiner in anderen Zusammenhängen aus-
führt, kann dieses besondere ethische Handeln Realität wer-
den.19 

X Freiheitsphilosophie und Monismus 

Auf der Höhe des ethischen Individualismus lebt der Mensch 
in einer Art Pendelschlag zwischen dem Ergreifen einer ihm 

 
18 Siehe S. 88 
19 Im Vortrag „Die Grossen Eingeweihten“ (Berlin 1905) wies Steiner zum 

Beispiel darauf hin, dass der Apostel Paulus aus Gnade die Einweihung 
erhalten habe. (GA 53, S. 275) 


