
Josef Pieper

Darstellungen und Interpretationen:  
Platon	

Meiner





JOSEF PIEPER

Werke in acht Bänden

Band 1

FELIX MEINER V ERL AG
HA MBURG



JOSEF PIEPER

Darstellungen und Interpretationen:
Platon

Herausgegeben von Berthold Wald

FELIX MEINER V ERL AG
HA MBURG



Herausgegeben mit Unterstützung der Josef-Pieper-Stiftung,
gedruckt mit Förderung durch den Stifterverband

für die Deutsche Wissenschaft

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische 
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN eBook 978-3-7873-3982-2 

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2002. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfil-
mungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen, soweit es nicht §§ 53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. 
Printed in Germany.� www.meiner.de



Inhalt

Vorbemerkung des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII

Kümmert euch nicht um Sokrates. Drei Fernsehspiele . . . . 1

Die Figur des Sophisten in den platonischen Dialogen . . . . 132

Kallikles: Der Mensch ohne Wahrheitsverhältnis . . . . . . . . . . . 195

Der gerechtfertigte Praktiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

Die Lernenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

Die dialogische Form der platonischen Philosophie . . . . . . . . 221

Zwei Bemerkungen über die Bauform des platonischen
Symposion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

»Billigkeit« in der Interpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238

Begeisterung und göttlicher Wahnsinn. Über den
platonischen Dialog Phaidros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248

Über die platonischen Mythen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 332

Nachwort des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375

Editorische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 385

Veröffentlichungsnachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 389

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 390



Vorbemerkung des Herausgebers

Als Josef Pieper mich 1990 fragte, ob ich bereit sei, mit ihm ge-
meinsam eine »Ausgabe letzter Hand« seiner Werke zu konzipie-
ren und diese dann selbständig herauszugeben, sagte ich sofort
zu: eine Zusammenführung der bis dahin zwar weit verbreite-
ten, aber nur verstreut in Einzelausgaben greifbaren und teils
schwer zugänglichen Texte und Aufsätze war ein Desiderat.

In Verbindung mit der Josef Pieper Stiftung und mit der Unter-
stützung des Stifterverbandes für die deutsche Wissenschaft
konnte dann 1993 damit begonnen werden, das Projekt der Aus-
gabe zu verwirklichen; seit 1995 sind 7 Bände erschienen. Die
Grundlage für den Plan der Ausgabe bildete ein mit Josef Pieper
abgestimmtes Gesamtkonzept, das – mit Ausnahme einiger Ge-
legenheitsschriften von sekundärer Bedeutung – alle deutsch-
sprachigen Druckschriften, ergänzt durch bis dato unveröffent-
lichte Manuskripte, umfassen sollte.

Dieser Plan sah eine Ausgabe in zehn Bänden vor, einschließ-
lich der frühen soziologischen Schriften von vor 1945 und den
späten autobiographischen Aufzeichnungen. Um die Realisie-
rung der Edition nicht durch ein allzu großes Arbeitspensum in
Frage zu stellen und eine realistische Perspektive bis zur Fertig-
stellung entwickeln zu können, wurde mit einer auf acht Bände
angelegten Ausgabe begonnen und auf die beiden genannten
Abteilungen vorerst verzichtet.

Angesichts der erfreulichen Resonanz, die die Werkausgabe
inzwischen erfahren hat (so sind z. B. Gesamtübersetzungen ins
Italienische, Französische und Spanische geplant), erscheint es
jedoch wünschenswert, nun auch diese frühen Schriften und die
späten Selbstreflexionen Piepers aufzunehmen. Denn die weit-
gehend unbekannten soziologischen Schriften nach 1929 sind
nicht allein ein aufschlußreiches Dokument zur Stellung eines
deutschen Intellektuellen zum Ungeist des nationalsozialisti-
schen Regimes; sie geben auch Aufschluß über die Grundinten-
tionen seiner späteren Publikationen. Es ist derselbe nüchterne
Blick des Soziologen, mit dem Josef Pieper die Auslegung der



VIII Vorbemerkung des Herausgebers

Werke Platons und des Thomas von Aquin aber auch zeitgenössi-
scher Autoren auf die geistige Verfassung und Situation des
heutigen Menschen bezieht. Was ihn interessierte, war »vor al-
lem das Theoretische und Allgemeine – allerdings sofern es
Grundlage des Handelns« ist (1933). Eine Wiedergewinnung der
adäquaten Grundlagen für das Handeln ist nach ihm jedoch nur
möglich, wenn und insofern der zeitliche Kontext der geforder-
ten oder kritisierten Handlung nicht akademisch ausgeblendet
wird.

Diese Grundzüge der philosophischen Schriften Josef Piepers
sind bereits durch sein frühes soziologisches Interesse be-
stimmt, das sich auf Fragen des sozialen Ausgleichs und der
Spannungen im Verhältnis zwischen Individuum und Gesell-
schaft konzentrierte.

Zum Abschluß der Ausgabe werden deswegen nach Möglich-
keit zwei Ergänzungsbände folgen, die neben den frühen sozio-
logischen auch die späten autobiographischen Schriften enthal-
ten sollen.



Kümmert Euch nicht um Sokrates
Drei Fernsehspiele

Inhalt

Gorgias

Oder: Wortmissbrauch und Macht

Das »Gastmahl«

Der Tod des Sokrates

Nachbemerkung über die Gegenargumente

Gorgias

Oder: Wortmissbrauch und Macht

Personen
Sokrates Professor

Gorgias Schriftsteller

Polos Journalist

Kallikles Abgeordneter

Junge Frau

Sprecher

Weil das Stück so angelegt ist, daß sich in ihm der platonische
Dialog »Gorgias« mit einem modernen Rahmendialog ver-
schränkt, hat jeder Schauspieler, mit einer Ausnahme, zwei Rollen
zu spielen. Beide Rollen aber stehen insofern in Zusammenhang,
als die Charaktere des Rahmendialogs denen des platonischen
Dialogs innerlich verwandt und zugeordnet sind – was allerdings
nicht auf eine allzu direkte Weise zutage treten sollte.



2 Kümmert euch nicht um Sokrates

Die Personen

Der Professor ist ein gerade nicht »professoral« wirkender Ken-
ner und vor allem Liebhaber der antiken Philosophie. Liebens-
würdig, ernst; auf keinen Fall akademisch-feierlich; eher reali-
stisch-resolut; seine Überlegenheit durch gutartige Selbstironie
mildernd und erträglich machend. Etwa sechzigjährig. – Er muß
fähig sein, sozusagen unvermerkt und glaubhaft in die Rolle des
Sokrates hinüberzuwechseln. Zu dieser letzteren Figur ist hier zu
sagen, daß gerade der Sokrates des platonischen Dialogs »Gor-
gias« Züge in sich vereinigt, die nicht glatt zueinander »passen«
und die Platon sonst auf mehrere Dialoge zu verteilen pflegt: ge-
dankliche Genauigkeit bis zur Pedanterie; Verantwortungsernst
und Pathos; anderseits Lust an der Ironie bis zum Sarkasmus, an
Parodie und Karikatur; spielerisches Vergnügen an dialektischen
Tricks.

Der Schriftsteller, ein einigermaßen berühmter Autor, etwa
gleichen Alters wie der Professor und mit ihm befreundet. In seiner
Haltung verbindet sich eine etwas krampfhafte, auf formale Intel-
ligenz und öffentlichen Erfolg gegründete Sicherheit mit einem
durch freundliche Skepsis teils eingestandenen, teils verdeckten
Mangel an metaphysischer Solidität. – Der platonische Gorgias

ist ein ungewöhnlicher literarischer Könner, der sich auf Wortzau-
berei und Sprachmagie versteht. Durch gewaltigen Publikumser-
folg verwöhnt, ist er nicht mehr gefaßt auf die Art von Kritik, die
Sokrates für ihn bereithält. Bei aller mehr traditionell-gesell-
schaftlich bestimmten »Anständigkeit« im Grunde Nihilist.

Der Journalist, betont Repräsentant der »Jungen Generation«,
ist ein unruhiger Geist; rasch entzündet, cholerisch, zum Fanatis-
mus neigend; dabei spritzig, »versiert«, kritisch, das letztere gele-
gentlich bis an die Grenze der Taktlosigkeit. – Polos ist Schüler
und »Assistent« des Gorgias. Einerseits eingeschworen auf die
Lehre des Meisters, die er mit Heftigkeit verficht; anderseits in sei-
ner prinzipiellen Bindungslosigkeit konsequenter und radikaler
als Gorgias.

Der Abgeordnete ist aus der Studienzeit mit Professor und
Schriftsteller bekannt; aber jünger als beide; der Schriftsteller ist
für ein paar Tage bei ihm zu Gast. Typ des gebildeten Managers;
völlig beansprucht durch unmittelbar praktisch-politische Aufga-
ben, respektiert er im Gespräch, ohne spontane Interessiertheit,



Gorgias 3

aber höflich und in untadeliger Form literarische und »geistige«
Themen – wobei er gelegentlich das »Realistische« des eigenen
Standpunkts unterstreicht. – Der Kallikles des platonischen Dia-
logs ist nicht, wie Gorgias und Polos, »Intellektueller«, sondern
politischer Praktiker. Er verkörpert den Menschen ohne Wahr-
heitsverhältnis, für den die Wirklichkeitserforschung und die
Realisierung von Zwecken zwei völlig voneinander getrennte Be-
reiche sind: »Wahrheitssuche«, der Kategorie »grüner Tisch« zuge-
ordnet, behindert den, der praktisch etwas zuwege bringen will.

Die Junge Frau ist die Begleiterin des Journalisten, mit ihm be-
freundet, aber in Typus und Haltung von ihm grundverschieden.
Sie ist die einzige Figur, die in dem platonischen Dialog keine
Rolle hat. Wache Intelligenz, aber sehr ruhig und dadurch über-
legen wirkend. Freundlich-verehrend dem Professor zugetan.
Durch resolute, auf anschauliche Genauigkeit zielende common-
sense-Fragen fordert sie Erläuterungen zum platonischen Text
heraus, deren auch der Zuhörer bedarf.

Ort der Handlung

ist das geräumige Arbeitszimmer des Professors. Zwischen den
Bücherwänden Großphotos klassischer griechischer Landschaf-
ten, sowie Porträt-Plastiken antiker Philosophen, darunter die
Sokrates-Figur von Lysipp (London) und die Platonbüste aus
dem Vatikan.

Aufblenden auf eine Akropolis-Darstellung des 18. Jahrhunderts.
Rahmen des Bildes nicht sichtbar. Darüber blenden Titel und Vor-
spann ein. – Während die Kamera langsam zurückfährt und einen
Teil des Arbeitszimmers vor den Blick bringt, beginnt der unsicht-
bar bleibende Sprecher.

Sprecher: Der folgende Disput beginnt hier und heute, in un-
serer gegenwärtigen Zeit. Und er kehrt auch immer wieder
dahin zurück. Zum andern, weitaus wichtigsten Teil aber spielt
er sich ab im Athen der großen »klassischen« Zeit, um die Wende
vom 5. zum 4. vorchristlichen Jahrhundert. Der Autor dieser an-
tiken Strähne des Gesprächs hat gleichfalls vor mehr als zwei-



4 Kümmert euch nicht um Sokrates

tausend Jahren gelebt: es ist Platon, einer der Ahnherren allen
europäischen Philosophierens, bis auf den heutigen Tag. Eben
hierin erweist sich, unter anderem, seine Größe: der Dahingang
der Jahrtausende hat die Frische seines Wortes und das Gewicht
seiner Argumente kaum berührt. Und auch die sehr konkret ge-
zeichneten Figuren, die Platon in seinen Dialogen miteinander
ins Gespräch gebracht hat, miteinander und mit dem Einen, Un-
vergleichlichen, mit Sokrates – Philosoph, Steinmetz und Wahr-
heitszeuge, von den Athenern zum Tode durch den Schierlings-
becher verurteilt (399 vor Christus) –, auch diese menschlichen
Gestalten gibt es heute genauso wie damals: den Mann der be-
denkenlosen politischen Machtpraxis; den nihilistischen Worte-
macher, anfällig für jede Einwirkung, die Vorteil verspricht; und
auch den, wie Sokrates, unbeirrt um Wahrheit und Gerechtig-
keit bemühten Menschen – so jedenfalls ist inständig zu hoffen –,
auch ihn gibt es in dieser, unserer Zeit, nicht anders als eh und
je.

Damit sind übrigens schon die Figuren unseres Spiels, die
wichtigsten unter ihnen, genannt.

Jetzt wird der Professor sichtbar, der Gläser, Flaschen, Zigaret-
ten bereitstellt.

Wie gesagt, es beginnt hier und heute – im Arbeitszimmer ei-
nes Hochschullehrers. Sommerabend; gegen zehn Uhr. Es wer-
den noch Gäste erwartet; einer vor allem, ein berühmter
Schriftsteller, dessen Namen jeder kennt; dem Hausherrn von
der Studienzeit her befreundet.

Der Professor blickt auf die Uhr.
Gerade eben, vor wenigen Minuten vermutlich, hat er einen

öffentlichen Vortrag beendet; er ist wohl schon auf dem Wege
hierher.

Der Professor schaltet das Licht der beiden Stehlampen und der
Schreibtischlampe an.

Hoffentlich wird man ihm, dem Verwöhnten und Anspruchs-
vollen, klarmachen können, wieso es diesmal unmöglich war,
dabei zu sein, »zu seinen Füßen zu sitzen« . . .

Es klingelt.
Der Professor geht hinaus, um den ankommenden Gästen zu

öffnen. Man hört von draußen Stimmen:
Schriftsteller: . . . aber es ist ja nicht der Rede wert – ich

bitte dich . . .



Gorgias 5

Professor: Doch, doch, es ist . . .
Währenddessen tritt zuerst der Abgeordnete ein, der seinen Blick

interessiert-respektvoll die Bücherwände entlangwandern läßt.
Kurz darauf führt der Hausherr den Schriftsteller herein.

Schriftsteller lachend: Ich selber wäre jedenfalls niemals
hingegangen – erst recht nicht auf diese Ankündigung hin.

Professor: Du gehst also nur zu deinen eigenen Vorträgen?
Will etwas zu trinken herbeiholen, kehrt aber noch einmal zurück.
Ja, die Ankündigung. Sehr klar war sie nicht. Was eigentlich ist
es nun gewesen – eine Lesung aus deinen Büchern? Oder hast du
einen Vortrag gehalten?

Abgeordneter bevor der Schriftsteller antworten kann: Bei-
des! Es war beides. Und beides war großartig! Das Auditorium,
der Saal – es gab keinen leeren Stuhl mehr – die Leute also waren
begeistert. Ich habe sie sehr genau beobachtet. Ihnen ist etwas
entgangen; Sie haben etwas versäumt. – Nur eines war furcht-
bar – er zieht mit einiger Umständlichkeit lachend ein Zigarren-
Etui hervor – ich habe den ganzen Abend gedarbt. Ist das erlaubt
hier?

Professor ein Kistchen Zigarren herbeiholend: Aber ja, aber
bitte, – oder sind Sie, aha, ich sehe es schon, spezialisiert? Auf
etwas besonders Exquisites?

Der Abgeordnete hat bereits dem eigenen Etui eine Zigarre ent-
nommen, die er genießerisch betrachtet und manipuliert; er ist
während des Folgenden völlig mit dem Ritus des Zigarren-Anzün-
dens beschäftigt.

Abgeordneter: Würden Sie es mir sehr übelnehmen, wenn
ich bei dieser bleibe . . .?

Professor: Aber ich bitte Sie.
Der Schriftsteller wartet mit lächelnder Geduld; er ist sichtlich

etwas ermüdet, aber auch animiert durch den Erfolg; er spricht
davon ein bißchen zu beiläufig.

Schriftsteller: Ja, ich habe zuerst etwas gesagt – mehr
prinzipiell. Die Strukturwandlungen der modernen Literatur,
ganz allgemein. Und dann habe ich gelesen. Das meiste noch
unveröffentlicht. »Noch« unveröffentlicht – na ja, vielleicht wird
es überhaupt nicht erscheinen; vielleicht wird es nie »fer-
tig« . . .

Professor unterbricht ihn: Um so schlimmer! Um so schlim-
mer dann, daß ich nicht dabei . . . Er stockt für kurze Zeit und



6 Kümmert euch nicht um Sokrates

fährt dann in veränderter, ernsterer Redeweise fort: Nein! Weißt
du, eigentlich ist es mal ganz gut, daß wir jetzt keinen Anlaß
zum Streiten haben. Meinst du nicht? Fast immer sind wir doch
sonst nahe daran gewesen, uns zu zerstreiten. Erinnerst du
dich?

Schriftsteller der offenbar eine sachlich-ernste Diskussion
vermeiden will: Zerstreiten? Nein! Diskutiert haben wir, debat-
tiert, gestritten meinetwegen. Ich fand es immer sehr amü-
sant . . .

Professor: Sag immerhin: Wie lautet denn im Augenblick das
Feldgeschrei? Ich lebe in der tiefsten Provinz, weißt du. Er weist
auf die Bücherwände. Meine Tochter – du hast sie ja gesehen,
letztes Mal; inzwischen ist sie eine geradezu rabiate Verehrerin
deiner Bücher geworden; ich soll dir Grüße ausrichten, sie sei
tieftraurig, enttäuscht, untröstlich – und so weiter und so fort;
also diese meine Tochter findet vor allem einen Essay von dir so
besonders wichtig; natürlich sagt sie nicht »wichtig«, sie sagt
»phantastisch«, »himmlisch« – den Essay über das Artifizielle!
Hast du darüber kürzlich geschrieben?

Schriftsteller den genauen Wortlaut betonend, in der
Sprechweise des Zitierens: Ja! »Gegen die Verfemung des Artifi-
ziellen«. Darüber habe ich kürzlich geschrieben. Aber das ist ja
erst vor einigen Tagen erschienen! Respekt vor deiner Tochter,
daß sie es schon kennt und anscheinend sogar gelesen hat! Und
»himmlisch« findet sie’s auch noch!

Professor: Ach, dann ist dies das Feldgeschrei? Eine Lanze
für das Artifizielle! Für das Künstliche also? Was meint ihr denn
damit?

Der Schriftsteller will zuerst »weit ausholen«, hat aber dann of-
fenbar keine rechte Lust zu einer ernsthaften und anstrengenden
Erörterung.

Schriftsteller: Ich meine damit folgendes. Der Unter-
schied zwischen dem Natürlichen und dem Künstlichen wird
maßlos überschätzt. In Wirklichkeit ist er unwesentlich. Im
Grunde existiert er gar nicht. Das Künstliche, das heißt, alles,
was der Mensch macht, herstellt, produziert, erzeugt (Autos,
Eisschränke, physikalische und philosophische Theorien, Ge-
dichte) – alles das ist doch genauso »natürlich« wie das, was der
Mensch schon vorfindet in der Welt, wie »die Natur« also, er sel-
ber, der Mensch, einbegriffen . . .



Gorgias 7

Professor: Aber das ist doch nicht dein Ernst?! Die Sache ist
doch so . . .

Klingelzeichen.
Der Professor ist etwas betroffen. Leichter Anflug von Ärger. Er

steht auf und wendet sich zum Vorraum.
Was? Noch Besuch? Jetzt? Einen Moment, ich muß ja heute al-

les allein besorgen.
Schriftsteller sich plötzlich erinnernd: Oh, das ist sicher

der Dr. Rudolf. Mit seiner Kollegin. Das hätte ich fast vergessen.
Du hast doch nichts dagegen?

Professor zunächst wenig angetan scheinend: Dr. Rudolf?
Das ist doch der Journalist? Ja, ich kenne ihn. Schreibt ab und zu
ganz witzig. Vor allem, wenn er »dagegen« ist.

Schriftsteller: Sehr richtig, das ist seine Stärke. Oder auch
seine Schwäche – wie man’s nimmt. Es ist darum manchmal et-
was schwierig mit ihm. Um so besser, daß diese junge Dame mit
ihm kommt. Er scheint mit ihr irgendwie liiert zu sein. Sie ist
übrigens auch »Doktor«, ich glaube Dr. jur.

Abgeordneter: Nein, Dr. rer. pol.; schreibt vor allem über so-
zialpolitische Dinge . . .

Erneutes Klingeln. Der Professor mit vielsagender Geste ab. Der
Abgeordnete raucht genüßlich, schaut sich im Zimmer um, weist
auf die Bücher.

Eine richtige Klause, was? Eine großartige Einsiedelei! Von so
etwas träume ich manchmal – ob du das nun glaubst oder
nicht.

Schriftsteller lacht: Nein, das glaube ich dir nicht. Träu-
men – vielleicht! Aber du würdest es nicht einen Tag aushalten,
hier zu leben.

Der Professor kommt mit den beiden neuen Gästen herein.
Professor zu der jungen Dame gewendet: Aber nein, nein!

Nicht im geringsten! Ich freue mich. Sie sind schon miteinander
bekannt?

Journalist: Wir haben uns erst vor zehn Minuten getrennt.
Knappe Begrüßung durch Geste, Lächeln usw.

Junge Frau sich im Raum diskret-unbefangen umschauend;
dann, nicht ohne Schwärmerei, aber doch eher feststellend: Hier
also leben Sie!

Professor lacht: Ja, hier wird gearbeitet.
Junge Frau: In absoluter Einsamkeit . . .



8 Kümmert euch nicht um Sokrates

Professor: Ich muß Sie nochmals enttäuschen: hierher lade
ich mir auch manchmal meine Studenten ein. In diesem Som-
mer zum Beispiel lesen wir, hier, gemeinsam Platon.

Junge Frau: Also – eine Art Symposion?
Professor: Wenn Sie so wollen: ja. In einem Kreis von acht

bis zehn Leuten.
Die folgende Unterhaltung findet statt, während der Professor

die Gläser verteilt, einschenkt, Zigaretten anbietet.
Schriftsteller: Griechisch?
Professor: Nein, nicht griechisch. So etwas ist leider nicht

mehr zu verlangen. Was ich übrigens nicht so schlimm finde wie
einige meiner Kollegen. Mir kommt es auf’s Sprachliche im
Grunde weniger an. Die »Sache« ist mir wichtiger.

Schriftsteller: Aber es gibt doch kaum eine wirklich gute
deutsche Übersetzung!

Professor: Das ist vielleicht etwas übertrieben. Aber – ich
mache mir, tatsächlich, für unsere Platonlesungen die Überset-
zungen selber.

Schriftsteller: So etwas möchte ich auch einmal treiben
können – Platon lesen, völlig abgeschieden, weltenfern von aller
Politik . . .

Junge Frau gutartig-ironisch: »Weltenfern von aller Poli-
tik« – da möchte ich Sie aber mal sehen!

Schriftsteller lachend: Das ist die Selbsttäuschung, der
nur die ganz extremen Praktiker zum Opfer fallen.

Junge Frau: Aber sie fallen ja gar nicht! Sie tun nur so . . .
Der Journalist inspiziert mit ziemlicher Ungeniertheit die

Bücherregale und holt einzelne Bände hervor.
Journalist: Stöbern ist doch nicht verboten?
Professor: Aber nein! Bilden Sie sich nach Herzenslust!

Zum Abgeordneten gewendet: Übrigens, so weit weg von aller
Politik, wie Sie vielleicht denken, ist Platon gar nicht! Die Stu-
denten jedenfalls wundern sich ständig, daß wir immer wieder
ins Aktuelle geraten. Gerade beim Gorgias! Zu der jungen
Frau gewandt: Das ist der Dialog, den wir eben jetzt lesen.
Unversehens reden wir von den Dingen, die uns heute ge-
nausoviel Sorgen machen wie damals Sokrates oder Platon
selbst.

Junge Frau: Sie meinen wirklich, Platon redet von Dingen,
die uns heute angehen? Was konnte man aber, vor . . . zweitau-



Gorgias 9

send Jahren, schon ahnen von unseren Problemen, von den
Problemen des Atomzeitalters; da wäre ich wirklich . . .

Abgeordneter der schon eine Zeitlang das Sokrates-Porträt
betrachtet: Entschuldigen Sie – wer ist das denn?

Professor der gerade der jungen Frau antworten will: Wen
meinen Sie?

Abgeordneter weist mit der Zigarre auf das Sokratesbild: Ich
meine diesen Faun da!

Journalist halblaut, zur Decke hinaufredend: Oh, oh, oh! Und
das in diesem Hause!

Schriftsteller mit betont beiläufiger Kennerschaft: Das ist
doch der Londoner Sokrates – von Lysipp?

Professor den Journalisten und den Schriftsteller überhö-
rend, zum Abgeordneten gewandt: Ja, das ist Sokrates. Aber
»Faun« – das ist gar nicht übel! Seine Freunde nannten ihn einen
Silen.

Eine aufklappbare Silenfigur, »drinnen aber ein Götterbild« –
sagt Alkibiades, schon etwas betrunken, im Symposion. Übri-
gens gibt es da noch eine Geschichte; Cicero erzählt sie.

Die junge Frau ist vor die Sokratesbüste getreten und wendet
sich nun lebhaft um.

Junge Frau: Erzählen Sie doch bitte. Sie scheint ja eine be-
sondere Pointe zu haben – oder?

Professor: Stimmt! Eine sehr unerwartete Pointe jedenfalls.
Also, eines Tages kommt ein berühmter Physiognomiker nach
Athen. Auf dem Marktplatz tritt er in den Kreis um Sokrates, den
er nie zuvor gesehen hat. Dieser Mann will zeigen, was er kann,
und beginnt, den Charakter des Sokrates zu deuten – aus diesem
Faunsgesicht. Das Resultat können Sie sich denken: Genußgier,
Sinnlichkeit, Zuchtlosigkeit – lauter schlimme Dinge.

Schriftsteller sehr interessiert: Ach, die Geschichte kannte
ich nicht. Oder ich habe sie vergessen.

Professor: Ja, aber nun kommt es erst! Der Kreis um Sokra-
tes hat sich das angehört – verdutzt, schweigend –, und dann
bricht schallendes Gelächter los. Nur einer hat nicht gelacht: So-
krates selber. Er sagt: Dieser Mann hat völlig recht; das alles
wäre aus mir geworden, hätte nicht der »logos« mich davor be-
wahrt.

Junge Frau die mit sichtlich wachsender Anteilnahme zugehört
hat: Der »logos«? Also die Vernunft?



10 Kümmert euch nicht um Sokrates

Professor zögernd: »Die Vernunft« – das trifft den Sinn nicht
ganz – obwohl etwas durchaus benannt ist. »Die Wahrheit« – das
wäre schon besser; aber . . .

Der Journalist ist beim Stöbern an den Schreibtisch des Haus-
herrn geraten und auch an die (hektographierten) Gorgias-Texte,
in denen er schon blättert.

Journalist: Ich bitte um Entschuldigung. Dies ist wohl der
Text, den Sie jetzt mit Ihren Studenten lesen? Und die Überset-
zung stammt von Ihnen?

Professor: Ja, die Übersetzung – und vor allem die Kürzung.
Ich sagte ja schon: das bloß noch historisch Interessante an Pla-
ton berührt mich wenig. Mich fasziniert, was uns noch heute
angeht. Und das ist wahrhaftig nicht wenig!

Junge Frau: Ja, ich wollte Sie vorhin schon fragen: Wieso ist
gerade dieser Dialog so aktuell?

Die junge Frau erbittet von dem Journalisten, der wieder, eine
Anzahl von gehefteten Texten in der Hand, zu den anderen getre-
ten ist, ein Exemplar, sie liest halblaut den Titel: Platons Gorgias.
Wer war das noch gleich?

Professor: Das ist ein bißchen viel auf einmal gefragt. –
Wenn ich dem Dialog einen Titel geben sollte, dann würde ich
ihn überschreiben: »Politik und Rhetorik«.

Junge Frau: »Rhetorik«?
Journalist: Eine hoffnungslos antike Angelegenheit. Völlig

passé.
Professor: Im Gegenteil! Sehr aktuell! Natürlich, das Wort

»Rhetorik« ist antiquiert, kein Mensch redet heute von Rhetorik.
Aber die Sache, das, was gemeint ist . . .

Junge Frau unterbricht: Und was ist gemeint?
Professor: Gemeint ist – ja, »Publizistik«! Zu dem Journalisten

gewendet: Also Ihr höchsteigenes Metier. Publizistik, Schrift-
stellerei, Journalismus, Literatur, Rundfunkkommentar – was
weiß ich noch. Öffentlicher Wortgebrauch überhaupt. Aller-
dings: methodisch betrieben, und mit Kunstverstand. So etwa
könnte man sagen.

Junge Frau in ihrem Text blätternd, dann das Wort sozusagen
ausprobierend, sehr rasch: »Wortgebrauch«, »Wortgebrauch«;
gut, »Politik und öffentlicher Wortgebrauch«! Ich muß sagen, das
hört sich allerdings ganz aktuell an. Und dazu hat Platon eine
bestimmte – Theorie?



Gorgias 11

Professor zögernd: »Theorie« – das Wort, so wie wir es heute
verstehen, paßt nicht recht zu Platon . . .

Schriftsteller eingreifend, unterbrechend: Aber diese Dia-
loge sind doch vor allem poetische Gebilde, man könnte sagen:
es sind dramatische Prosadichtungen.

Jedenfalls handelt es sich um Gestaltung! Und nicht um
»Theorie«, nicht um Behauptungen! Das ist etwas völlig ande-
res!

Professor bedenklich: Halt, einen Moment! Das muß nicht
»etwas völlig anderes« sein! Wie du sehr wohl weißt! – Du sagst:
Gestaltung, aber nicht Behauptung. Ich würde sagen: Im Falle
Platons und seiner Dialoge handelt es sich um Behauptung
durch Gestaltung. Jedenfalls aber um Thesen, um »Theorie«,
auch um politische Theorie . . .

Abgeordneter der zuletzt gespannt zugehört hat, unterbricht
spontan: »Politische Theorie« – so etwas gibt es doch gar nicht!
»Theorie« – das ist eine Sache; und »Politik« – das ist eine andere
Sache; eine ganz und gar untheoretische Sache! Es handelt sich
doch einfach um Machtausübung!

Junge Frau unterbricht: Oh, und wohl auch noch um einiges
andere!

Abgeordneter: Nein, Verehrteste, es handelt sich um die Aus-
einandersetzung von Machtblöcken. Um die Durchsetzung von
Interessen. Ohne jede Theorie. Zu dem Schriftsteller gewen-
det: Hier sind wir also – anscheinend – einmal einig: Man soll
Dinge, die nichts miteinander zu tun haben, nicht vermengen.
Für mich liegt das Großartige an solchen Sachen wie Philoso-
phie, Dichtung, auch an Platon, darin, daß sie nichts, aber auch
absolut gar nichts zu tun haben mit der Politik – bei der es nun
mal seit Menschengedenken sehr robust zugeht und wo man
leicht die berühmten »schmutzigen Hände« bekommt. Das Wun-
derbare ist doch gerade, daß man diesen Dingen immer wieder
mal den Rücken kehren kann. Man tritt in eine völlig andere
Welt, riegelt hinter sich die Tür zu – und befindet sich zum Bei-
spiel in dieser Gelehrtenklause: es wird Platon gelesen, und die
Politik ist vergessen. Und jetzt soll auf einmal auch dies hier er
weist rundum auf Bücher und Bilder politisiert werden? Das ist ja
fürchterlich!

Schriftsteller zum Abgeordneten gewendet: Tatsächlich,
wir sind einer Meinung. Wer hätte das gedacht! Fast einer Mei-



12 Kümmert euch nicht um Sokrates

nung, würde ich allerdings sagen. – Schließlich ist Politik nicht
nur blinde Praxis. Das wirst du wohl zugeben. Auch politisch en-
gagierte Literatur – es gibt sie nicht bloß, sie wirkt auch, und
zwar politisch. Aber – darin hast du völlig recht – daneben wird
es, Gott sei Dank, immer auch die ganz andere Sache geben, die
poésie pure, die reine Gestaltung, die reine Form, den reinen
Gedanken . . .

Professor unterbricht: Was heißt hier »rein«? »Rein« wovon?
Schriftsteller nach einigem Nachdenken: »Rein« – von jeder

Zwecksetzung! Unabhängig! Unabhängig gegen jede Norm
auch – ausgenommen natürlich das Gesetz der Gestaltung
selbst. »Reine Gestalt«, »reiner Gedanke« – das bedeutet auch so
viel wie Freiheit, würde ich sagen. Frei sein von allem – fast
hätte ich gesagt: von allem Wirklichen. Womit ich diese muffige
und spießige Realität des Trivialen, des Banausischen und so
weiter meine. Ja, und diese Unabhängigkeit, Freiheit, diese
»Reinheit« – die ist doch das Entscheidende an der Dichtung; und
auch an der wahren Philosophie, denke ich mir. Dies ist doch
wohl auch das Große an Platon. Oder etwa nicht?

Professor lacht: Schlicht gesagt: Nein! – Aber das ist schon
wieder eine unerlaubte Vereinfachung.

Junge Frau unterbricht: Vereinfachungen können nie scha-
den, finde ich. Unerlaubte Komplizierungen sind viel schlim-
mer!

Professor zu den übrigen gewandt: Das ist wahr! Aber wissen
Sie, worüber ich lachen muß?

Journalist: Vermutlich darüber, daß diese – ich zitiere –
diese »Gelehrtenklause« sogar einen praktischen Politiker zu ei-
ner philosophischen Rede inspiriert hat . . .

Junge Frau ironisch, zu dem Abgeordneten gewendet: So phi-
losophisch war es nun ja auch wieder nicht!

Alle lachen.
Professor: Nein, was mich amüsiert, ist: daß wir unverse-

hens mitten in den platonischen Gorgias geraten sind. Schade,
daß meine Studenten uns nicht hören können! Er wendet sich
jetzt zu der jungen Frau, die noch immer den Gorgiastext geöffnet
auf den Knien hält; er selbst nimmt gleichfalls den Text zur Hand.
Um genau das gleiche nämlich geht es hier.

Junge Frau: Pardon, Herr Professor, was ist »gleich«? Um
was, genau, geht es? Um die Politik?



Gorgias 13

Professor: Ja, auch! Aber zunächst meine ich den »reinen
Gedanken«! Es geht um die vermeintlich »reine« Literatur, der
es, angeblich, um die bloße »Gestaltung« zu tun ist, um die voll-
kommene Form, um das Sprachkunstwerk, die aber eben des-
wegen (weil sie prinzipiell gleichgültig ist gegen Inhalte!) für
beliebige Zwecke, vor allem für politische, also für Machtinter-
essen in Dienst genommen werden kann und sich auch in Dienst
nehmen läßt.

Junge Frau: Ich finde das unglaublich aufregend. So müßte
man den Platon interpretiert bekommen! – Sie wollten mir übri-
gens noch sagen, was für eine Figur dieser Gorgias ist . . .

Professor: Er ist, kurz gesagt, der Repräsentant der »reinen«
Literatur, der angeblich reinen Literatur!

Junge Frau: Und der kommt mit Sokrates ins Gespräch? Da
muß es ja Späne geben!

Professor: Ja, es geht mörderisch zu. – Aber da sind noch ei-
nige andere Figuren, gefährlicher als Gorgias. Der wichtigste
Mann ist Kallikles, ein Rhetor . . .

Junge Frau unterbricht: Also auch ein – »Publizist«?
Professor: Nein. Nein. Der »Rhetor« im antiken Sprachge-

brauch ist wieder etwas anderes . . .
Journalist: »Rhetorik« heißt zwar »Publizistik«, aber der

Rhetor ist kein Publizist! Sehr einleuchtend!
Junge Frau scherzhaft zurechtweisend zum Journalisten: Ro-

dolfo! Ausreden lassen, bitte! Zum Professor: Kallikles ist also
nicht ein Kollege des Gorgias?

Professor: Nein! So wenig wie ein Parlamentarier dasselbe
ist wie ein Vortragskünstler.

Abgeordneter lacht schallend: Doch! So etwas gibt es!
Professor zum Abgeordneten gewandt: Weil nämlich »Parla-

mentarier«, von parlare, wörtlich in der Tat »Redner« heißt.
Dennoch ist das Entscheidende – an einem Abgeordneten – nicht
das Literarische, sondern die politische Praxis. Zugegeben?

Junge Frau: Natürlich! Einverstanden!
Professor: Nun, Gorgias ist Intellektueller, Literat, Professor

der Rhetorik; aber Kallikles, der Rhetor, ist politischer Prakti-
ker!

Junge Frau in den Text blickend: Dann ist hier noch ein
Name: Polos oder Pōlos? Sie spricht den Namen, probierend, zu-
erst mit kurzem, dann mit langem o-Laut.



14 Kümmert euch nicht um Sokrates

Professor: Ja, Pōlos – das ist ein junger, etwas frecher Intel-
lektueller . . .

Junge Frau zum Journalisten: Rodolfo, hast du das gehört?
Das ist deine Rolle: »Frecher junger Intellektueller«!

Journalist mit ironischer Geste akzeptierend: Der aber natür-
lich in die Schranken gewiesen wird – ich vermute, durch Sokra-
tes persönlich.

Professor: So ähnlich, ja.
Junge Frau: mit sichtlich steigendem Interesse: Und das lesen

Sie mit den Studenten? Mit verteilten Rollen?
Professor: Ja, natürlich mit verteilten Rollen. Die Studenten

lieben das sehr.
Junge Frau: Kann man da nicht einmal teilnehmen?
Der Professor macht freundlich-verneinende, dann wieder

zweifelnde Gesten.
Schriftsteller im Text blätternd, hie und da lesend: Das mit

der poésie pure interessiert mich natürlich sehr. Dieser Gor-
gias . . .

Abgeordneter in halb lachender, halb ärgerlich-ironischer Re-
signation: Also, nun fangt doch schon an!

Professor: Wir haben ja längst angefangen. Wir sind ja schon
mitten drin!

Abgeordneter: Aber ich höre zu! Seine Zigarre betrach-
tend: Ich werde mit Genuß zuhören.

Professor: Ihr Stichwort fällt sowieso erst im letzten Akt.
Vielleicht überlegen Sie es sich bis dahin noch.

Der Abgeordnete macht (nicht sehr energisch) ablehnende Ge-
bärden.

Mir macht es natürlich Spaß. – Aber wo beginnen?
Junge Frau: Bekomme ich auch eine Rolle? Oder sind Frauen

beim Symposion nicht zugelassen?
Professor: In Platons Symposion ist eine Frau sogar die

Hauptfigur: Diotima. Allerdings, leibhaftig anwesend ist sie
nicht. Und hier im Gorgias, völlig richtig vermutet, gibt es über-
haupt keine Frauen. – Aber ich wüßte für Sie eine Rolle, eine
sehr wichtige sogar: Sie spielen den Aufpasser!

Junge Frau lachend: Aber, worauf soll ich denn aufpas-
sen?

Professor: Daß uns, daß dem »männlichen Intellekt« die
Realität nicht außer Sicht gerät!



Gorgias 15

Junge Frau: Und wie soll ich das machen? Da bin ich aber
gespannt!

Professor: Zum Beispiel, indem Sie protestieren! Indem Sie
die schockierend konkreten und einfachen Fragen stellen. So-
bald Ihnen die Diskussion zu sehr ins Abstrakte zu geraten
scheint, verlangen Sie einfach Auskunft: »Bitte, was heißt das,
konkret und genau?«

Junge Frau: Ich soll doch nicht etwa Platon korrigieren?
Professor: Nun, vielleicht nicht Platon – aber zum Beispiel

meine Übersetzung. Ich traue ihr noch nicht ganz. Außerdem,
wir werden uns vermutlich nicht allzulange auf die geduldige
Platonlektüre beschränken . . .

Junge Frau: Ich soll also die dummen Fragen stellen? Keine
dankbare Rolle, muß ich sagen!

Professor: Sagen Sie nichts gegen die »dummen Fragen«. Es
sind die einzigen Fragen, die zum Beispiel Sokrates überhaupt
für der Mühe wert gehalten hat! – Also: wo fangen wir an? Der
Professor blättert im Text rascher, und dann wieder langsamer,
voraus und zurück.

Die Ausgangssituation sieht so aus: Sokrates kommt zum Haus
des Kallikles, des Politikers. Gorgias, der hier abgestiegen ist,
hat soeben einen Vortrag beendet, einen »Prunkvortrag«, mit
riesigem Erfolg. Sokrates also kommt zu spät. So muß man es
machen, wenn Krieg ist, ruft Kallikles ihm entgegen, eintreffen,
wenn alles vorbei ist!

Kallikles nämlich tritt mit seinem berühmten Gast gerade aus
dem Hause. In etwas anderer Tonart, nachdenklich: Übrigens –
schon dieser Regie-Einfall Platons, dies »Arm-in-Arm« des lite-
rarischen und des politischen Erfolgsmannes scheint mir etwas
zu besagen. »Behauptung durch Gestaltung«!

Abgeordneter: Was könnte – Pardon, das interessiert mich –
was könnte denn hier behauptet sein?

Professor: Wie viel politischer Erfolg und sophistische Rhe-
torik miteinander zu tun haben . . . können!

Also: Sokrates bittet, den weltbekannten Reisenden etwas
fragen zu dürfen, etwas sehr Simples. Im Grunde ist es nur
eine einzige Frage: Was das nämlich, genau und pünktlich, sei,
diese wie ein Beruf betriebene Tätigkeit, dies Geschäft »Rheto-
rik«.

Journalist: Lies »Publizistik«!



16 Kümmert euch nicht um Sokrates

Junge Frau: Rodolfo!
Lachen.
Professor: Ja, aber ich denke, es bleibt uns nichts anderes

übrig, als diese antike Vokabel stehen zu lassen.
Damals übrigens – das gehört auch noch dazu –, damals, zur

Zeit des Sokrates, scheint das Wort »Rhetorik« etwas gerade-
zu Hypermodernes gewesen zu sein. Und wenn also Gorgias
sagt: Mein Geschäft ist die Rhetorik – dann muß man vor allem
den Anspruch mithören, den Anspruch avantgardistischer Mo-
dernität. Es gibt für »Rhetorik« eben doch kein völlig zutreffen-
des deutsches Wort, genausowenig wie für den »Gymnastiker«,
von dem gleich die Rede sein wird. Also sagen wir ruhig »Rheto-
rik« und »Gymnastiker« – so schlimm finde ich das nicht. – Also
gut, sagt dann Sokrates – zu der jungen Frau gewendet – haben
Sie die Stelle gefunden? Oben auf Seite vier; ja, das ist es. Zum
Schriftsteller gewendet: Und du übernimmst den Part des Gor-
gias?

Der Schriftsteller, der gerade einen Schluck Wein nimmt, nickt
heftig.

Ausgezeichnet!

Sokrates: Gut, mein lieber Gorgias, du behauptest, dich auf die
Rhetorik zu verstehen und auch andere darin unterweisen zu
können. – Womit hat es denn die Rhetorik zu tun? Worauf bezieht
sie sich?

Gorgias: Auf den Umgang mit dem Wort.
Sokrates: Mit welchem Wort? Mit was für Worten? Es gibt

Worte, die, sagen wir, einem Kranken klarmachen sollen, wie er
sich verhalten muß, um wieder gesund zu werden . . .

Gorgias: Die meine ich natürlich nicht.
Sokrates: Also, die Rhetorik hat es nicht unterschiedslos mit

jeder Art von Worten zu tun?
Georgias: Nein. Das ist doch klar.
Sokrates: Aber sie macht fähig, mit Worten umzugehen?
Gorgias: Ja. Aber die Worte müssen dabei zugleich das Ent-

scheidende sein!
Sokrates: Gut. Es gibt Tätigkeiten, zum Beispiel Malen oder

die Kunst des Bildhauers, die in völligem Schweigen vor sich ge-
hen könnten. Und es gibt andere Künste, die ohne das Wort nicht
auskommen, bei denen sogar die ganze Wirkung auf dem Ge-



Gorgias 17

brauch der Worte beruht. Und eine Kunst solcher Art ist die
Rhetorik?

Gorgias: Natürlich!
Sokrates: Aber, es gibt offenbar Künste, die ohne das Wort

nicht auskommen und die du dennoch nicht Rhetorik nennen
würdest – zum Beispiel, sagen wir, die Gestirnkunde. Sie redet –
notwendigerweise! – von der Bewegung der Sterne und vom ge-
genseitigen Verhältnis ihrer Geschwindigkeiten . . . Also sag mir
bitte, worauf sich, im Unterschied dazu, die Rhetorik bezieht!
Was für Dinge sind es, wovon die Worte reden, mit denen die
Rhetorik es zu tun hat.

Gorgias nach einer Pause, mit Nachdruck: Es sind, mein lie-
ber Sokrates, die wichtigsten und bedeutendsten menschlichen
Dinge.

Sokrates zuerst anscheinend sehr angetan, dann zögernd,
leicht ironisch: Das ist eine Antwort, Gorgias! Aber – sie krankt
ein wenig, auch sie, an Ungenauigkeit. Sie ist, scheint mir, noch
immer zu vag.

Du kennst doch, vermute ich, das Lied, das die Leute singen
beim Umtrunk: Das Beste ist, gesund zu sein; Schönheit ist das
Zweite; und dann: reich werden auf ehrliche Weis . . .?

Gorgias rasch: Doch, das Lied ist mir bekannt. Aber was soll
das hier?

Sokrates: Nun, weil doch sofort die Meister dieser drei
gepriesenen Dinge ihren Einspruch anmelden werden: der
Arzt, der Gymnastiker, der Geldmann. Der Arzt wird zu mir
sagen: ›Gorgias täuscht dich; das Wichtigste, das es für den
Menschen gibt – ja, damit hat meine Kunst es zu tun!‹ Und so
wird auch der Gymnastiker reden: ›Meine Aufgabe ist es, die
Menschen schön zu machen.‹ Und der Kaufmann, der Geldma-
cher – der wird alle andern verachten und zu mir sagen: ›Lie-
ber Sokrates, denk einmal nach, kannst du dir irgend etwas
denken, das, für Gorgias oder für sonst wen, wichtiger wäre
als Geld?‹ – Also! Verehrter Gorgias, du mußt nun antworten –
nicht nur diesen dreien, sondern auch mir: was hältst denn
du für das Wichtigste, für das höchste menschliche Gut –
womit, wie du sagst, deine Kunst es zu tun hat? Was ist es
denn?

Gorgias: Freiheit für sich selber und Macht über die ande-
ren: das ist in Wahrheit das höchste Gut!



18 Kümmert euch nicht um Sokrates

Sokrates: Was meinst du damit? Ich möchte das, bitte, genau
wissen.

Gorgias: Ich meine, daß man sich darauf versteht, durch die
Kunst der Rede die Leute dahin zu bringen, etwas Bestimmtes zu
tun. »Die Leute« – das sind bei Gericht die Richter, im Rat die
Ratsherren, in der Volksversammlung das Volk und so überall die
Menschen, die etwas zu entscheiden haben. Wenn du diese Kunst
beherrschest, dann hast du den Arzt in der Hand und auch den
Gymnastiker. Und der Kaufmann wird seinen Reichtum nicht für
sich selbst zusammengebracht haben, sondern für jemand an-
ders, nämlich für dich – vorausgesetzt, daß du es verstehst, das
Wort zu handhaben und die Menschen zu überreden.

Sokrates: Jetzt, mein lieber Gorgias, hast du dich vollkom-
men klar ausgedrückt! Rhetorik also ist die Kunst der Überre-
dung! Was nun allerdings diese Überredung eigentlich ist,
worauf sie sich bezieht – darüber habe ich zwar meine Vermu-
tungen; aber völlig klar ist es mir noch nicht. Also womit hat
diese Überredung es zu tun? Schweigen.

Oder hältst du das für eine unberechtigte Frage?
Gorgias: Nein, durchaus nicht. – Wie ich schon sagte, ich

meine zum Beispiel die Überredung vor Gericht und vor ande-
ren Gremien dieser Art. Und der Gegenstand, womit sie es zu tun
hat, er zögert das ist das, was recht ist, und das, was nicht recht
ist.

Sokrates: Etwas Ähnliches hatte ich schon vermutet. Aber . . .
Wundere dich bitte nicht, wenn ich nun, obwohl ja die Sache klar
zu sein scheint, doch noch weiter frage. – Ob man etwas meint
oder ob man etwas weiß – sind das, nach deiner Ansicht, zwei
verschiedene Dinge? Oder sind sie dasselbe?

Gorgias etwas verwundert: Nein! Für mich sind es zwei ver-
schiedene Dinge.

Sokrates: Dann dürfen wir vielleicht auch sagen: es gibt
zwei verschiedene Arten von Überredung? Eine, die ein Meinen
bewirkt; und eine andere, die Wissen erzeugt?

Gorgias: Sicher!
Sokrates: Mit was für einer Art von Überredung nun hat es

die Rhetorik zu tun? Da steht also in einer Gerichtsverhandlung
oder in einer großen Versammlung »recht« und »nicht recht« zur
Diskussion. Zielt nun die Rhetorik darauf, daß die Leute etwas
meinen sollen oder darauf, daß sie etwas wissen sollen?



Gorgias 19

Gorgias zögernd: Ich denke, darauf, daß eine Meinung zu-
stande kommt . . .

Sokrates: Also: Rhetorik ist die Kunst zu überreden. Aber sie
belehrt nicht wirklich, sondern sie macht glauben! Und zwar in
bezug auf Recht und Unrecht! Wie sollte ein Redner auch im-
stande sein, über so wichtige Dinge eine große Menge von Men-
schen zu belehren!

Gorgias: Unmöglich!
Sokrates: Nun laß uns also noch einmal zusehen: Was eigent-

lich verstehen wir jetzt unter »Rhetorik«? Ich selber sehe näm-
lich noch immer nicht völlig klar, was wir damit meinen. Wenn,
sagen wir, die Verwaltung eines Gemeinwesens zu entscheiden
hat über die Wahl von Ärzten oder über die von Schiffsbauern,
oder wenn es sich um den Bau von Mauern handelt oder um die
Einrichtung von Häfen – dann werden dabei doch wohl die Sach-
verständigen mitwirken und nicht die, welche sich auf die
Rhetorik verstehen? Oder wie denkst du darüber? Gorgias
schweigt.

Stell dir vor, deine Schüler fragen dich: ›Welchen Gewinn wer-
den wir von deiner Belehrung haben? Über was für Dinge
werden wir mitreden können – allein über Recht und Unrecht?
Oder auch über die Dinge, von denen eben Sokrates gesprochen
hat?‹

Wenn du einmal versuchen würdest, hierauf zu antwor-
ten . . .?

Gorgias: Alles faßt die Rhetorik in sich zusammen und macht
es sich dienstbar! Wie oft habe ich zum Beispiel mit meinem Bru-
der oder mit anderen Ärzten einen Kranken besucht, der nicht
dazu zu bringen war, eine bestimmte Arznei zu nehmen oder
einen chirurgischen Eingriff geschehen zu lassen. Nun, was
der Arzt nicht zustande brachte, das gelang mir: durch nichts
anderes als durch die Kunst des Wortes! – Ich wage folgende Be-
hauptung: Wenn einer, der sich auf die Heilkunst, und ein ande-
rer, der sich auf die Rhetorik versteht, in eine Stadt kommen und
es geht darum, die Volksversammlung oder sonst eine große
Zahl von Menschen durch Worte dahin zu bringen, sich für ei-
nen von beiden zu entscheiden, dann wird der Redekundige
gewählt, sofern er will – während der Arzt völlig außer Betracht
bleibt. Wer sich auf die Rhetorik versteht – ja, es gibt einfach
nichts, überhaupt nichts, worüber er nicht überzeugender zu



20 Kümmert euch nicht um Sokrates

sprechen versteht als der jeweils Sachverständige, jedenfalls
vor der Menge!

Aber natürlich, mit der Rhetorik ist es genauso wie mit ande-
ren Fertigkeiten auch: Man darf mit ihr keinen Mißbrauch trei-
ben!

Sokrates horcht bei dem zuletzt Gesagten auf : Verträgt sich
aber das, was du jetzt, ganz zuletzt, sagst – verträgt sich das mit
dem, was du vorhin von der Rhetorik behauptet hast? Kurze
Pause. Dann, neu ansetzend: Also, du sagst: Vor der Menge. Das
heißt doch wohl so viel wie: vor den Unkundigen? Denn für die
Wissenden wird der Rhetor doch kaum überzeugender sein als
der Arzt?

Gorgias: Das ist klar!
Sokrates: Also: Wer sich auf den Gebrauch der Worte ver-

steht, weiß sich glaubwürdiger zu machen als der Arzt. Das heißt
aber doch: Vor Unkundigen ist der Unkundige glaubwürdiger als
der Sachverständige. Das ist doch wohl das Resultat – oder?

Gorgias: In diesem Falle – ja!
Sokrates: Aber auch sonst! Die Dinge selbst und den Sach-

verhalt selbst braucht die Rhetorik offenbar nicht zu kennen.
Man muß nur eine Technik der Überredung beherrschen, wo-
durch dann bei Laien der Anschein erweckt wird, der Redner sei
sachverständiger als der Fachmann.

Gorgias eine beginnende Unsicherheit übertrumpfend: Aber,
ist das nicht ein großer Vorteil – wenn man nur diese eine Kunst
zu beherrschen braucht, und dennoch steht man keinem Mei-
ster nach?

Sokrates: Ob man den anderen Meistern nachsteht oder
nicht, wenn man sich so, wie du da sagst, auf die Rhetorik ver-
steht – das wollen wir zunächst einmal auf sich beruhen lassen.
Aber hierüber wollen wir Klarheit schaffen: ob die Rhetorik es
mit Recht und Unrecht, mit Schön und Schändlich, mit Gut und
Böse nicht vielleicht genau ebenso hält wie mit der Gesundheit
(zum Beispiel) – daß sie nämlich vom Sachverhalt selbst, also
von dem, was wirklich gut ist und was böse, was schön, schänd-
lich, recht und unrecht, gar nichts versteht, daß sie vielmehr in
alledem wiederum bloß ein Verfahren der Überredung zu be-
herrschen braucht, wodurch bei Nicht-Sachverständigen der
Eindruck hervorgerufen wird, als wisse ein gleichfalls Nicht-
Sachverständiger besser Bescheid als der Sachverständige.


	Cover
	Vorbemerkung des Herausgebers
	Inhaltsverzeichnis
	Kümmert euch nicht um Sokrates. Drei Fernsehspiele
	Die Figur des Sophisten in den platonischen Dialogen
	Kallikles: Der Mensch ohne Wahrheitsverhältnis
	Der gerechtfertigte Praktiker
	Die Lernenden
	Die dialogische Form der platonischen Philosophie
	Zwei Bemerkungen über die Bauform des platonischen Symposion
	»Billigkeit« in der Interpretation
	Begeisterung und göttlicher Wahnsinn. Über den platonischen Dialog Phaidros
	Über die platonischen Mythen
	Nachwort des Herausgebers
	Editorische Hinweise
	Veröffentlichungsnachweise
	Personenregister

