
83

 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
Seit etwa 1–2 Jahren träumte ich alle 4–6 Wochen, dass ich mich 
nach 13 Jahren Kranksein im beruflichen Wiedereinstieg an mei-
nem sehr geschätzten ersten Arbeitsplatz im Klinikum Augsburg 
befand, wo ich damals meine Facharztausbildung zur Anästhe-
sistin gemacht hatte. Ich habe sehr gute Erinnerungen an diese 
Zeit, denn ich fühlte mich damals pudelwohl mit meiner Arbeit 
und bekam stets große Unterstützung von meinen Vorgesetzten. 
Im Traum bekam ich Aufgaben, die ich in der damaligen Realität 
souverän und mit großer Motivation und Freude erledigt hatte, 
im Traum aber fühlte ich Überforderung. Ich fing an, zu schwit-
zen und mein Herz raste. Panik breitete sich in mir aus und ich 
hörte mich fast schreien: »Wartet, wartet, ich bin gerade den ers-
ten Tag nach 13 Jahren wieder da, lasst mich bitte erst mal wieder 



84

einarbeiten, ihr könnt mich nicht gleich zu einem riesigen und kom-
plexen Eingriff mit Blutschlacht beim Hochrisikopatienten eintei-
len!« »Ach du schafft das schon, Csilla«, sagte ausgerechnet der 
Oberarzt zu mir, mit dem ich bis heute sehr gut befreundet bin. 
In dem Moment wachte ich schweißgebadet und mit starker 
Atemnot aus meinem Traum auf und fühlte einen gewaltigen  
Widerstand in mir. Nach wenigen Minuten war ich dann froh, 
aufgewacht zu sein und zu erkennen, dass absolut keine Not-
wendigkeit bestand, meine alte Arbeit wieder aufzunehmen. 
Dennoch war ich zu diesem Zeitpunkt noch im Unklaren darüber, 
was dieser Traum mir wirklich sagen wollte. 
 
»Okay Csilla, wenn du bereit bist, gehen wir ein bisschen in die 
Tiefe«, sagte Bodhi zu mir, nachdem ich ihm und der Gruppe mei-
nen Traum erzählt hatte. »Gehe einfach nochmal zu dem Moment, 
als du schweißgebadet aufgewacht bist und spüre in diesem Mo-
ment in dich hinein. Was ist das Grundgefühl von Panik, was in die-
sem Moment da ist?« »Überforderung, Hilflosigkeit, Verzweiflung« 
– meine Antwort kam ohne Überlegen, es war alles sofort wieder 
da. »So, und jetzt öffne dich genau diesem Gefühl in dir: Überfor-
derung, Hilflosigkeit, Verzweiflung. Das sind emotionale Informa-
tionen, die in deinen Zellen, in deinem System gespeichert sind, die 
gefühlt werden wollen. Die voll bewusst erlebt werden wollen, da 
sein dürfen wollen, gefühlt erfahren werden wollen … Lass es atmen 
und öffne dich für die Möglichkeit, genau das jetzt zu fühlen ... 
Spüre in deinen Körper hinein ... Lass dich davon überwältigen, so 
wie es dich in deinem Traum regelmäßig überwältigt ... Was stellt 
sich jetzt ein?«, fragte mich Bodhi. »Ich komme mit diesen Gefüh-
len nicht in der Intensität in Kontakt, wie es im Traum war. Ich habe 
ein Pochen im Bauch, das ist unangenehm. Ich kenne das, ich 
glaube, dass ich diese Gefühle ein Leben lang unterdrückt habe«, 
erwiderte ich. »Ja. Okay, übrig geblieben ist ein Pochen im Bauch, 
alles andere ist unterdrückt und abgelagert im Unbewussten … 



85

Okay, im Augenblick ist ein Pochen im Bauch die höchste Intensität. 
Lass es atmen, atme genau dorthin … Öffne dich für die Möglich-
keit, dich mit dieser Intensität im Bauch zu verbinden und eins zu 
sein … es atmet dich … nichts tun … nur der Intensität folgen … 
wohin führt sie dich?« »Ich suche oder ich versuche zu sehen, wo es 
mich hinführt und ich sehe keine Richtung, ich bin einfach nur auf 
der Stelle«. »Die Suche ist aktives Tun und die Einladung an dich 
ist, spüre die Suche und verzichte darauf. Lass sie los … für ein paar 
Atemzüge sei ohne Suche, ohne den Versuch irgendwo hinzukom-
men, wo du jetzt in diesem Moment noch nicht bist. Die Suche lenkt 
dich von der Wahrheit des gegenwärtigen Moments ab … die Suche 
ist ein Versuch, etwas anderes zu finden, was noch nicht da ist … 
was ist die Wahrheit des gegenwärtigen Momentes, wenn du nichts 
suchst und alles, was du in dir vorfindest, jetzt da sein darf?« Ich 
konzentrierte mich auf meine Atmung, spürte die Luft ein- und 
ausströmen und konnte beobachten, wie die Suche nachließ. »Ist 
dir das überhaupt möglich, nichts zu tun, nicht zu suchen?« Bei die-
ser Frage tauchte in mir unmittelbar das Bild von einer Kokos-
nuss auf, die selbstbewusst grinste. Ohne es zu hinterfragen, 
teilte ich Bodhi und den anderen mit, was sie zu mir sagte: »Na, 
da kommst du ohne Gewalt eh nicht dran«. »Ja, deine innere Weis-
heit spricht zu dir in diesem Bild«, lächelte Bodhi und leitete mich 
an, weiterzugehen. »Betrachte und fühle diese Kokosnuss, an die 
du ja eh nicht drankommst und gib jeden Versuch auf, an sie dran-
zukommen oder sie zu knacken. Wenn sie einfach da sein darf, als 
Teil deiner selbst und du nichts damit tust, was geschieht damit?« 
Ich ging mit, spürte in das Bild hinein. Ich sah diese Kokosnuss vor 
mir, gefüllt mit Hilflosigkeit und merkte, wie die Bereitschaft in mir 
sich langsam einstellte, auf die gewaltvollen Versuche, die Kokosnuss 
zu knacken, zu verzichten: »Es fühlt sich gut an, es ist Raum da … 
dann ist es so und du bleibst halt krank. Es ist okay.« Ich hörte ein 
Stück Granit bröckeln um meinen Kopf herum. »Ja. Es ist der Im-
puls der Annahme. Was auch immer geschehen mag, darf sein.  



86

Es ist weder gut noch schlecht, ich bin damit in Frieden. Es entsteht 
Raum. Und jetzt ist die Einladung an dich, in diesen entstehenden 
Raum hinein zu entspannen, in diesen Raum hinein zu sinken, viel-
leicht sogar dich in diesen Raum hinein fallen zu lassen … nichts  
tun ... wie erlebst du das?«, führte Bodhi fort. »Sehr befreiend und 
leicht. Und Gedanken kommen. Stimmen in mir, die sagen, sei doch 
froh, wie gut es dir jetzt schon geht. Vor 8-9 Jahren warst du noch 
am Beatmungsgerät und du wärst froh gewesen, in dem gesund-
heitlichen Zustand zu sein, in dem du jetzt bist«. Bodhi unterbrach 
sanft den Einsatz meiner Persönlichkeit. »Gedanken kommen und 
gehen, die Frage ist, Csilla, ob du auf sie aufspringst, ob du die Ober-
fläche vorziehst vor dem weiter Sinken und Fallen in deine Essenz, 
in deine Tiefe. Gedanken können immer auftauchen, sie sind aber 
nicht wichtig, wir müssen nicht auf sie aufspringen. Als du eben an-
gefangen hast, zu sprechen, war schon in diesem Augenblick ein 
Stück Tiefe verloren gegangen. Die Einladung ist, noch tiefer in diese 
Akzeptanz, in dieses Einverstanden-Sein einzutauchen und dich in 
den Raum, der dadurch entsteht, hinein zu entspannen … vielleicht 
dich sogar hineinfallen zu lassen, wenn du bereit bist, für einige 
Atemzüge, probeweise, jede Kontrolle zu verlieren … ohne Kontrolle 
zu existieren … was erlebst du jetzt, wenn du keine Trennung auf-
rechterhältst? Was ist offensichtlich, direkt und unmittelbar da?« 
Ich spürte plötzlich, wie ganz leise meine Tränen flossen und für 
einen kurzen Moment fühlte ich mich hilflos und ausgeliefert. 
Für den Bruchteil einer Sekunde sah ich mich selbst als kleines 
Kind, das völlig verzweifelt für sich kämpft, schreit und tobt und 
dennoch nicht gesehen wird. In dem Moment tauchte das vom 
Rettungshubschrauber bereits gekannte Gefühl des Getragen-
Seins auf und ich war eins mit allem. Ich fühlte mich gut auf-
gehoben, tiefe Verbundenheit und Vertrauen stellten sich ein 
und ich war in Frieden. »Meine Güte«, sagte ich völlig erstaunt 
und zutiefst berührt, »ich kenne das so gut, das ist wieder das Ge-
fühl, was ich in meinen Grenzsituationen erlebt habe. Ich muss fast 



87

sterben, um diese Kontrolle loslassen zu können.« »Ja«, flüsterte 
Bodhi, »und jetzt öffne dich für die Möglichkeit des Sterbens … 
nichts tun … atme, loslassen, atme, einlassen … was erlebst du jetzt, 
wenn alles da sein darf?« »Ruhe und Frieden«, sagte ich. »Ja. Diese 
Ruhe und Frieden sind Facetten deines Seins. Du fühlst dich immer 
dann so, wenn echtes Loslassen von Kontrolle, von Trennung mög-
lich wird durch Nichtstun. Loslassen ist kein Tun, Loslassen kann 
nicht gemacht werden. Der Wechsel der Ebenen findet statt, wenn 
Tun wenigstens zu einem gewissen Grad aufhört, unterbrochen 
wird, wenn Loslassen und Einlassen natürlich geschehen. Dann öff-
net sich dieser Raum, diese Wirklichkeit, die du jetzt wieder erlebst, 
die auf der einen Ebene neu ist und auf der anderen Ebene uralt ver-
traut. In allen entscheidenden Situationen deines Lebens und allen 
Grenzsituationen war genau das da. Und hier sind die Antwort und 
die Erlösung für Überforderung, Stress, Hilflosigkeit und Verzweif-
lung. Wenn dieser Traum wiederkehrt, öffne dich dem Erleben von 
Überforderung, Hilflosigkeit, Ohnmacht, Kontrollverlust, Ausgelie-
fertsein. Das sind Teile von dir, alte Emotionen, die zu fühlen durch 
Kontrolle vermieden wird.« Eine tiefe Erschöpfung machte sich in 
mir breit. »Es ist so anstrengend, alles 120%ig zu machen«, seufzte 
ich. »Genau«, antwortete Bodhi, »das war deine Überlebens-Stra-
tegie und jetzt bist du hier. Die Einladung ist, bereit zu sein, das, 
was nie sein durfte, was eine tödliche Bedrohung war, genau das 
einzuladen, dich damit anzufreunden, genau das zu fühlen und zu 
erleben, wann immer es sich zeigt. Du musst nichts damit machen. 
Wann immer es sich zeigt, ist die Bereitschaft da, ihm fühlend zu 
begegnen, und es ist willkommen. So werden Schattenaspekte und 
unterdrückte Anteile integriert. Sie bekommen Raum. Und weil sie 
für uns oft so bedrohlich sind, sie waren lebensbedrohlich, führen 
sie uns in die Bereitschaft zu sterben. Es braucht die Bereitschaft, 
dem Sterben und dem Tod ins Auge zu sehen. Ins Bodenlose,  
ins Nichts zu fallen. Das ist der Nullpunkt, an dem Essenz über-
nimmt. An dem der Wechsel der Ebenen geschehen kann, wenn die 



88

entsprechende Information zur Verfügung steht. Wenn sie nicht zur 
Verfügung steht, können Menschen an diesem Punkt zerbrechen. 
Wenn sie zur Verfügung steht, kann der Quantensprung geschehen. 
Was erlebst du jetzt?« »Eine unglaubliche Entspannung, auch in 
meiner Kehle und ich habe spürbar mehr Raum für das Atmen.« 
»Gut. Ich glaube, es reicht für heute«, sagte Bodhi, »bleibe in dem 
Modus des Nichtstuns, mit dem, was da ist und der Bereitschaft, 
dich einzulassen und loszulassen«. 
 
Mein Traum zeigte mir deutlich, dass es Zeit war, meiner existen-
ziellen Hilflosigkeit und Verzweiflung wirklich zu begegnen. Sie 
zu umarmen und anzunehmen, damit das Loslassen geschehen 
durfte. Nichts im Außen, nur die Essenz meines Seins, konnte 
diese Illusion auflösen. Wenn ich mich auf diese gefürchteten und 
verhassten Gefühle und auf alles, was sie in mir auslösten, ein-
ließ, würde ich überrascht sein, welche Befreiung ich erleben 
konnte. So viel war mir sofort klar geworden. Etwas später ist 
mir auf einmal auch bewusst geworden, dass ich es nie gelernt 
hatte, diese existenzielle Hilflosigkeit als einen Aspekt des Lebens 
anzuerkennen. Sogar nach dem Ausstieg meines Körpers aus mei-
nem damaligen Leben hatte ich viele Jahre lang in diversen Kom-
pensationsstrategien festgesteckt, um meiner Hilflosigkeit nicht 
begegnen zu müssen. Ich war schwerstkrank, befand mich wie-
derholt in lebensbedrohlichen Situationen, war also »objektiv« 
hilflos und bedürftig. Selbst in diesen Situationen war die offen-
sichtliche Einladung des Lebens, meine Hilflosigkeit zu fühlen und 
ihr zu begegnen, viel zu bedrohlich. Stattdessen habe ich sie in 
Form von Forderungen an mein Umfeld nach außen projiziert.  
 

 
 

 




