Seit etwa 1-2 Jahren trdumte ich alle 4-6 Wochen, dass ich mich
nach 13 Jahren Kranksein im beruflichen Wiedereinstieg an mei-
nem sehr geschatzten ersten Arbeitsplatz im Klinikum Augsburg
befand, wo ich damals meine Facharztausbildung zur Anasthe-
sistin gemacht hatte. Ich habe sehr gute Erinnerungen an diese
Zeit, denn ich fiihlte mich damals pudelwohl mit meiner Arbeit
und bekam stets grofie Unterstlitzung von meinen Vorgesetzten.
Im Traum bekam ich Aufgaben, die ich in der damaligen Realitét
souveran und mit grofier Motivation und Freude erledigt hatte,
im Traum aber fiihlte ich Uberforderung. Ich fing an, zu schwit-
zen und mein Herz raste. Panik breitete sich in mir aus und ich
horte mich fast schreien: »Wartet, wartet, ich bin gerade den ers-
ten Tag nach 13 Jahren wieder da, lasst mich bitte erst mal wieder

83



einarbeiten, ihr kénnt mich nicht gleich zu einem riesigen und kom-
plexen Eingriff mit Blutschlacht beim Hochrisikopatienten eintei-
lenl« »Ach du schafft das schon, Csilla«, sagte ausgerechnet der
Oberarzt zu mir, mit dem ich bis heute sehr gut befreundet bin.
In dem Moment wachte ich schweifligebadet und mit starker
Atemnot aus meinem Traum auf und fiihlte einen gewaltigen
Widerstand in mir. Nach wenigen Minuten war ich dann froh,
aufgewacht zu sein und zu erkennen, dass absolut keine Not-
wendigkeit bestand, meine alte Arbeit wieder aufzunehmen.
Dennoch war ich zu diesem Zeitpunkt noch im Unklaren dariiber,
was dieser Traum mir wirklich sagen wollte.

»Okay Csilla, wenn du bereit bist, gehen wir ein bisschen in die
Tiefe«, sagte Bodhi zu mir, nachdem ich ihm und der Gruppe mei-
nen Traum erzahlt hatte. »Gehe einfach nochmal zu dem Moment,
als du schweifigebadet aufgewacht bist und spiire in diesem Mo-
ment in dich hinein. Was ist das Grundgefiihl von Panik, was in die-
sem Moment da ist?« »Uberforderung, Hilflosigkeit, Verzweiflung«
- meine Antwort kam ohne Uberlegen, es war alles sofort wieder
da. »So, und jetzt ffne dich genau diesem Gefiihl in dir: Uberfor-
derung, Hilflosigkeit, Verzweiflung. Das sind emotionale Informa-
tionen, die in deinen Zellen, in deinem System gespeichert sind, die
gefiihlt werden wollen. Die voll bewusst erlebt werden wollen, da
sein diirfen wollen, gefiihlt erfahren werden wollen ... Lass es atmen
und &ffne dich fiir die Méglichkeit, genau das jetzt zu fiihlen ...
Spiire in deinen Kérper hinein ... Lass dich davon iberwaiiltigen, so
wie es dich in deinem Traum regelmdflig iiberwiltigt ... Was stellt
sich jetzt ein?«, fragte mich Bodhi. »Ich komme mit diesen Gefiih-
len nicht in der Intensitdt in Kontakt, wie es im Traum war. Ich habe
ein Pochen im Bauch, das ist unangenehm. Ich kenne das, ich
glaube, dass ich diese Gefiihle ein Leben lang unterdriickt habe«,
erwiderte ich. »/a. Okay, iibrig geblieben ist ein Pochen im Bauch,
alles andere ist unterdriickt und abgelagert im Unbewussten ...

84



Okay, im Augenblick ist ein Pochen im Bauch die héchste Intensitdt.
Lass es atmen, atme genau dorthin ... Offne dich fiir die Méglich-
keit, dich mit dieser Intensitdt im Bauch zu verbinden und eins zu
sein ... es atmet dich ... nichts tun ... nur der Intensitdt folgen ...
wohin fiihrt sie dich?« »Ich suche oder ich versuche zu sehen, wo es
mich hinfiihrt und ich sehe keine Richtung, ich bin einfach nur auf
der Stelle«. »Die Suche ist aktives Tun und die Einladung an dich
ist, sptire die Suche und verzichte darauf. Lass sie los ... fiir ein paar
Atemziige sei ohne Suche, ohne den Versuch irgendwo hinzukom-
men, wo du jetzt in diesem Moment noch nicht bist. Die Suche lenkt
dich von der Wahrheit des gegenwdrtigen Moments ab ... die Suche
ist ein Versuch, etwas anderes zu finden, was noch nicht da ist ...
was ist die Wahrheit des gegenwdrtigen Momentes, wenn du nichts
suchst und alles, was du in dir vorfindest, jetzt da sein darf?« Ich
konzentrierte mich auf meine Atmung, spirte die Luft ein- und
ausstréomen und konnte beobachten, wie die Suche nachliefd. »/st
dir das tiberhaupt méglich, nichts zu tun, nicht zu suchen?« Bei die-
ser Frage tauchte in mir unmittelbar das Bild von einer Kokos-
nuss auf, die selbstbewusst grinste. Ohne es zu hinterfragen,
teilte ich Bodhi und den anderen mit, was sie zu mir sagte: »Na,
da kommst du ohne Gewalt eh nicht dran«. »Ja, deine innere Weis-
heit spricht zu dir in diesem Bild«, lachelte Bodhi und leitete mich
an, weiterzugehen. »Betrachte und fiihle diese Kokosnuss, an die
du ja eh nicht drankommst und gib jeden Versuch auf, an sie dran-
zukommen oder sie zu knacken. Wenn sie einfach da sein darf, als
Teil deiner selbst und du nichts damit tust, was geschieht damit?«
Ich ging mit, spiirte in das Bild hinein. Ich sah diese Kokosnuss vor
mir, gefiillt mit Hilflosigkeit und merkte, wie die Bereitschaft in mir
sich langsam einstellte, auf die gewaltvollen Versuche, die Kokosnuss
zu knacken, zu verzichten: »Es fiihlt sich gut an, es ist Raum da ...
dann ist es so und du bleibst halt krank. Es ist okay.« Ich horte ein
Stiick Granit bréckeln um meinen Kopf herum. »ja. Es ist der Im-
puls der Annahme. Was auch immer geschehen mag, darf sein.

8



Es ist weder gut noch schlecht, ich bin damit in Frieden. Es entsteht
Raum. Und jetzt ist die Einladung an dich, in diesen entstehenden
Raum hinein zu entspannen, in diesen Raum hinein zu sinken, viel-
leicht sogar dich in diesen Raum hinein fallen zu lassen ... nichts
tun ... wie erlebst du das?«, fiihrte Bodhi fort. »Sehr befreiend und
leicht. Und Gedanken kommen. Stimmen in mir, die sagen, sei doch
froh, wie gut es dir jetzt schon geht. Vor 8-9 Jahren warst du noch
am Beatmungsgerdt und du wdrst froh gewesen, in dem gesund-
heitlichen Zustand zu sein, in dem du jetzt bist«. Bodhi unterbrach
sanft den Einsatz meiner Personlichkeit. »Gedanken kommen und
gehen, die Frage ist, Csilla, ob du auf sie aufspringst, ob du die Ober-
fldche vorziehst vor dem weiter Sinken und Fallen in deine Essenz,
in deine Tiefe. Gedanken kénnen immer auftauchen, sie sind aber
nicht wichtig, wir miissen nicht auf sie aufspringen. Als du eben an-
gefangen hast, zu sprechen, war schon in diesem Augenblick ein
Stiick Tiefe verloren gegangen. Die Einladung ist, noch tiefer in diese
Akzeptanz, in dieses Einverstanden-Sein einzutauchen und dich in
den Raum, der dadurch entsteht, hinein zu entspannen ... vielleicht
dich sogar hineinfallen zu lassen, wenn du bereit bist, fiir einige
Atemziige, probeweise, jede Kontrolle zu verlieren ... ohne Kontrolle
zu existieren ... was erlebst du jetzt, wenn du keine Trennung auf-
rechterhdltst? Was ist offensichtlich, direkt und unmittelbar da?«
Ich spiirte plotzlich, wie ganz leise meine Tranen flossen und fiir
einen kurzen Moment fiithlte ich mich hilflos und ausgeliefert.
Fir den Bruchteil einer Sekunde sah ich mich selbst als kleines
Kind, das vollig verzweifelt fiir sich kampft, schreit und tobt und
dennoch nicht gesehen wird. In dem Moment tauchte das vom
Rettungshubschrauber bereits gekannte Gefiihl des Getragen-
Seins auf und ich war eins mit allem. Ich fiihlte mich gut auf-
gehoben, tiefe Verbundenheit und Vertrauen stellten sich ein
und ich war in Frieden. »Meine Giite«, sagte ich vollig erstaunt
und zutiefst beriihrt, »ich kenne das so gut, das ist wieder das Ge-
fiihl, was ich in meinen Grenzsituationen erlebt habe. Ich muss fast

86



sterben, um diese Kontrolle loslassen zu kénnen.« »ja«, flisterte
Bodhi, »und jetzt 6ffne dich fiir die Mdglichkeit des Sterbens ...
nichts tun ... atme, loslassen, atme, einlassen ... was erlebst du jetzt,
wenn alles da sein darf?« »Ruhe und Frieden«, sagte ich. »Ja. Diese
Ruhe und Frieden sind Facetten deines Seins. Du fiihlst dich immer
dann so, wenn echtes Loslassen von Kontrolle, von Trennung még-
lich wird durch Nichtstun. Loslassen ist kein Tun, Loslassen kann
nicht gemacht werden. Der Wechsel der Ebenen findet statt, wenn
Tun wenigstens zu einem gewissen Grad aufhért, unterbrochen
wird, wenn Loslassen und Einlassen nattirlich geschehen. Dann &ff-
net sich dieser Raum, diese Wirklichkeit, die du jetzt wieder erlebst,
die auf der einen Ebene neu ist und auf der anderen Ebene uralt ver-
traut. In allen entscheidenden Situationen deines Lebens und allen
Grenzsituationen war genau das da. Und hier sind die Antwort und
die Erlosung fiir Uberforderung, Stress, Hilflosigkeit und Verzweif-
lung. Wenn dieser Traum wiederkehrt, 6ffne dich dem Erleben von
Uberforderung, Hilflosigkeit, Ohnmacht, Kontrollverlust, Ausgelie-
fertsein. Das sind Teile von dir, alte Emotionen, die zu fiihlen durch
Kontrolle vermieden wird.« Eine tiefe Erschépfung machte sich in
mir breit. »Es ist so anstrengend, alles 120%ig zu machen«, seufzte
ich. »Genau«, antwortete Bodhi, »das war deine Uberlebens-Stra-
tegie und jetzt bist du hier. Die Einladung ist, bereit zu sein, das,
was nie sein durfte, was eine tédliche Bedrohung war, genau das
einzuladen, dich damit anzufreunden, genau das zu fiihlen und zu
erleben, wann immer es sich zeigt. Du musst nichts damit machen.
Wann immer es sich zeigt, ist die Bereitschaft da, ihm fiihlend zu
begegnen, und es ist willkommen. So werden Schattenaspekte und
unterdriickte Anteile integriert. Sie bekommen Raum. Und weil sie
fiir uns oft so bedrohlich sind, sie waren lebensbedrohlich, fiihren
sie uns in die Bereitschaft zu sterben. Es braucht die Bereitschaft,
dem Sterben und dem Tod ins Auge zu sehen. Ins Bodenlose,
ins Nichts zu fallen. Das ist der Nullpunkt, an dem Essenz tiber-
nimmt. An dem der Wechsel der Ebenen geschehen kann, wenn die

87



entsprechende Information zur Verfiigung steht. Wenn sie nicht zur
Verfiigung steht, kénnen Menschen an diesem Punkt zerbrechen.
Wenn sie zur Verfiligung steht, kann der Quantensprung geschehen.
Was erlebst du jetzt?« »Eine unglaubliche Entspannung, auch in
meiner Kehle und ich habe spiirbar mehr Raum fiir das Atmen.«
»Gut. Ich glaube, es reicht fiir heute«, sagte Bodhi, »bleibe in dem
Modus des Nichtstuns, mit dem, was da ist und der Bereitschaft,
dich einzulassen und loszulassen«.

Mein Traum zeigte mir deutlich, dass es Zeit war, meiner existen-
ziellen Hilflosigkeit und Verzweiflung wirklich zu begegnen. Sie
zu umarmen und anzunehmen, damit das Loslassen geschehen
durfte. Nichts im Auflen, nur die Essenz meines Seins, konnte
diese lllusion auflésen. Wenn ich mich auf diese gefiirchteten und
verhassten Gefiihle und auf alles, was sie in mir auslosten, ein-
lieR, wiirde ich liberrascht sein, welche Befreiung ich erleben
konnte. So viel war mir sofort klar geworden. Etwas spater ist
mir auf einmal auch bewusst geworden, dass ich es nie gelernt
hatte, diese existenzielle Hilflosigkeit als einen Aspekt des Lebens
anzuerkennen. Sogar nach dem Ausstieg meines Korpers aus mei-
nem damaligen Leben hatte ich viele Jahre lang in diversen Kom-
pensationsstrategien festgesteckt, um meiner Hilflosigkeit nicht
begegnen zu missen. Ich war schwerstkrank, befand mich wie-
derholt in lebensbedrohlichen Situationen, war also »objektiv«
hilflos und bedurftig. Selbst in diesen Situationen war die offen-
sichtliche Einladung des Lebens, meine Hilflosigkeit zu fiihlen und
ihr zu begegnen, viel zu bedrohlich. Stattdessen habe ich sie in
Form von Forderungen an mein Umfeld nach auflen projiziert.

88





