
Meiner

Die Ausstellung
Ästhetik und Epistemologie 
des Zeigens
Thomas Zingelmann





Thomas Zingelmann 
Die Ausstellung
Ästhetik und Epistemologie  
des Zeigens

Meiner



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie ; detaillierte bibliographische 

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN  978-3-7873-4402-4

ISBN eBook  978-3-7873-4403-1

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2023. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt 
auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die 
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es 
nicht §§ 53, 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Satz: mittelstadt 21, Vogts-
burg-Burkheim. Druck und Bindung: Stückle, Ettenheim. Gedruckt auf 
alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100 % chlorfrei 
gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.� www.meiner.de



Inhalt

Einleitung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 9

1.	 Ausstellung und Erkenntnis:  
ein selbstverständlicher Anspruch? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 11
a)	 Das Selbstverständnis im Ausstellungswesen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 11
b)	 Die Behauptungen in der Forschung  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 21
c)	 Fehlende Erkenntniskritik: Fragen einer Philosophie des 

Ausstellens  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 26

2.	 Der Begriff des Ausstellens . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 37
a)	 Stand der Dinge: Positionen der Ausstellungstheorien . .  .  	 37
b)	 Platzieren: Ausstellen als Zeigen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 98
c)	 Kollektion und Konstellation: Grundbegriffe einer  

Ausstellungsphilosophie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 109

3.	 Der Erkenntniswert von Ausstellungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 131
a)	 Nicht-propositionale Erkenntnis: Ästhetik und  

Epistemologie  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 131
b)	 Welche Erkenntnisse produzieren Ausstellungen?  

Vier Vorschläge . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 148
c)	 Die expositorische Erkenntnis . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 174

Anmerkungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 219

Literaturverzeichnis . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 247
Internetquellen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 261

Dank . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 262



Meiner Lehrerin Sabine Butzlaff gewidmet



9

Einleitung

Ästhetik ist heute immer auch Alltagsästhetik. Das ist keine Selbst-
verständlichkeit. 

Denn: Die Geschichte der Ästhetik ist auch eine Geschichte der 
Berührungsängste. Orientiert man sich an den drei großen Klas-
sikern der Ästhetik – Alexander Gottlieb Baumgarten, Immanuel 
Kant und Georg Wilhelm Friedrich Hegel –, dann erscheint die 
Ästhetik als eine Disziplin, die ihren Gegenstandsbereich immer 
weiter verengte: von Wahrnehmung über Schönheit zu Kunst. Die 
Zuständigkeit der Ästhetik betraf dann nur noch einen geringen 
Ausschnitt möglicher Phänomene. So war Ästhetik schließlich syn
onym mit Kunstphilosophie.

Aber: Man hat es heute glücklicherweise mit einer Entwicklung 
der Ästhetik zu tun, die eine gegenläufige Tendenz nimmt: Ihr Ge-
genstandsbereich weitet sich konsequent aus. Damit werden The-
men möglich, die die Klassiker noch nicht vor Augen hatten – zum 
Teil auch nicht vor Augen haben konnten, wie beispielsweise die 
Fotografie. Hat die Ästhetik danach gefragt, was ein künstlerisches 
Bild ist, fragt sie inzwischen, was überhaupt ein Bild ist. Damit 
werden Gegenstände für die Ästhetik interessant, die vorher keiner 
Beachtung gewürdigt wurden.

Wie kam es zu dieser Entwicklung? Genau genommen beginnt 
diese indirekt sogar schon mit Hegel, und zwar durch seinen Schü-
ler Karl Rosenkranz. Dieser ist insbesondere durch seine Ästhetik 
des Häßlichen bekannt geworden. Es lassen sich womöglich auch 
schon früher Arbeiten in der Geschichte der Philosophie finden, 
die nicht eines der drei Kernthemen der Ästhetik betreffen, von 
denen man aber avant la lettre sagen würde, dass es sich um Ästhe-
tiken handelt. Das Besondere an Rosenkranz ist jedoch, dass er es 
explizit macht. Es geht ihm dezidiert darum, das Hässliche als ein 
ästhetisches Phänomen aufzufassen. Wenn auch Rosenkranz dem 
Schönen noch normativ verhaftet bleibt, so ist es sein Verdienst, 
dass er den Zuständigkeitsbereich der Ästhetik wieder öffnet.



10 | Einleitung

Mit Beginn des 20. Jahrhunderts vollzieht sich dann die Expan-
sion der Ästhetik: Es entwickelt sich die systematische Einsicht, 
dass es nicht die Themen sind, über die sich die Ästhetik definiert. 
Damit wird die Perspektive möglich, dass Baumgarten eine Ver-
mögens-, Kant eine Erfahrungs- und Hegel eine Objektästhetik 
geschrieben hat. Je nach Perspektive können spezifische Vermö-
gen oder Handlungen, Erfahrungen und Objekte zum Thema einer 
Ästhetik werden. So gibt es heute eine kaum noch überschaubare 
Fülle an ästhetischen Themen. Das kann die schon angesprochene 
Hässlichkeit sein, das Erotische, das Gruselige oder gar das Lang-
weilige. Aber auch Sammeln, Konsum, Sport und Autofahren 
werden zu Themen der Ästhetik. Film, Mode, Kitsch und Design
gegenstände werden für die Ästhetik interessant, wenn nicht gar zu 
ihren eigentlichen Gegenständen. Kunstphilosophie ist jetzt hin-
gegen ein Teilbereich der Ästhetik. Die Vielfalt der Gebiete zeigt, 
dass auch das Alltägliche als Besonderes thematisiert und erfahren 
werden kann. 

Das vorliegende Buch rückt ein Thema für die Ästhetik in den 
Vordergrund, dem bisher nur selten Aufmerksamkeit geschenkt 
wurde: Ausstellungen. Ausstellungen werden vornehmlich in Be-
zug zum (Kunst-)Museum thematisch. Aber so wie sich Kunst und 
Bild zueinander verhalten, lässt sich dies auch von Museum und 
Ausstellung sagen: So wie nicht jedes Bild ein Kunstwerk ist, ist 
auch nicht jede Ausstellung eine Museumsausstellung. Der An-
spruch besteht darin, eine Bestimmung dessen zu geben, was eine 
Ausstellung ist und wie sie einen Erkenntniswert haben kann. Es 
geht darum, die logischen Bedingungen zu klären, unter denen 
eine Ausstellung zu einer Ausstellung wird. In diesem Sinn lässt 
sich auch sagen, dass sich das Buch die Aufgabe stellt, eine formale 
Ästhetik der Ausstellung zu begründen. Unter dieser Perspektive 
wird es möglich, den gesamten Bereich von Ausstellungen und 
Grenzphänomenen abzustecken und zu prüfen, welche Rolle Aus-
stellungen für Erkenntnis haben.

Die Ästhetik als Alltagsästhetik ermöglicht es, das Selbstver-
ständliche, Routinierte und Unauffällige als bedeutsam für Selbst- 
und Weltbezug auszuweisen.



11

1.	 Ausstellung und Erkenntnis:  
ein selbstverständlicher Anspruch?

a)	 Das Selbstverständnis im Ausstellungswesen

Der Ausstellungsmacher Joachim Baur spricht in seinem Artikel 
»Ausstellen. Trends und Tendenzen im kulturhistorischen Feld« 
davon, dass, »wo auch immer wir unsern Schritt hinsetzen, […] 
wir auf eine Ausstellung von irgend etwas« stoßen.1 Wenn auch 
überspitzt formuliert, trifft Baur den Zeitgeist: Ausstellungen 
sind weitverbreitet und erfreuen sich immer größerer Beliebtheit 
bei Publikum und Organisatoren. Dies lässt sich gut an der Ent-
wicklung des Museums nachvollziehen: Das Museum ist der Ort 
der Aufbewahrung und Erforschung einer Sammlung, welche oft 
als Dauerausstellung präsentiert wird. Seit der zweiten Hälfte des 
20. Jahrhunderts geht der Trend allerdings in die Richtung, das 
Museum als Gastraum für Wechsel- und Wanderausstellungen 
zu nutzen, wohingegen die Sammlung als Dauerausstellung ver-
mehrt in den Hintergrund rückt. Diese Entwicklung hänge, so 
Baur, hier exemplarisch für das Kunstmuseum, eng damit zusam-
men, dass sich das Museum nach dem Zweiten Weltkrieg dahin 
entwickelt habe, auch gegenwärtige Kunst zu präsentieren, und es 
damit zu einer Aufgabenverschiebung »weg vom Sammeln, Kon-
servieren und Erforschen hin zum Ausstellen, Kuratieren und 
Vermitteln« gekommen sei.2 Laut Wolfgang Ullrich haben wir es 
seit den 1960ern mit einem »Zeitalter des Ausstellens«3 zu tun. Mit 
dieser Entwicklung verschob, oder besser gesagt: erweiterte sich 
auch das Publikum und insbesondere richtete sich das Museum 
damit vermehrt auf ein breites Publikum aus.4 Man kann Baur in 
der Rede vom »Ausstellungsspektakel«5 nur zustimmen: Die Aus-
stellung »Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 bis 
1944« des Hamburger Instituts für Sozialforschung unter Leitung 
von Jan Philipp Reemtsma polarisierte seinerzeit in beträchtlichem 
Maße und stieß eine gesellschaftliche Debatte an, die ihren Gipfel 



12 | Ausstellung und Erkenntnis: ein selbstverständlicher Anspruch?

am 13. März 1997 in einer Sitzung zur aktuellen Stunde im Bundes-
tag erreichte. Aber auch die Erschließung neuer Räume und Orte 
für Ausstellungen abseits des Museums rechtfertigt die Rede vom 
Spektakel: Erinnert sei beispielsweise an die Ausstellung »mitten-
drin. Sachsen-Anhalt in der Geschichte«6, welche im ehemaligen 
Kraftwerk Vockerode stattfand. 

Abseits thematischer Polarisierung und der Erschließung 
neuer Terrains kann man sich fragen, warum Ausstellungen eben 
diesen Stellenwert haben und so weitverbreitet sind. Ullrich fasst 
für die Kunst zusammen, was man auch als übliche Begründung 
für Ausstellungen lesen könnte: »Extreme Emotionen ließen sich 
ausgleichen und Integrationsfortschritte erzielen, ja Kunst könne 
sinnstiftend wirken, zu Seelenheil und zu kognitiven Mehrleistun-
gen führen«7. Baur spricht vom Ausstellen als einer »grundlegenden 
Kulturtechnik«8. Ullrich konstatiert, dass man dazu neige, »Aus-
stellungen selbst die Veranschaulichung komplizierter Thesen zu-
zutrauen – und daher auch zuzumuten«9. Damit macht er auf einen 
Umstand aufmerksam, der auch in diesem Buch im Mittelpunkt 
steht: Ausstellungen liegen häufig Thesen oder Fragestellungen 
zugrunde, die sie durch die Praxis des Ausstellens zu beweisen, zu 
belegen oder zu erörtern versuchen. Ausstellungen verfolgen neben 
ihrer vermittelnden Funktion oft inzwischen auch eine explizit epi-
stemische: Ausstellungen werden als Mittel zur Generierung von 
Erkenntnis angesehen. Dies ist insoweit besonders, als es den üb-
lichen Anspruch, nämlich den, ein Lern- und Vermittlungsort zu 
sein, übersteigt und sich stattdessen als Ort der Erkenntnisgewin-
nung versteht. So spricht u. a. Alexandra Nöcke in ihrem Ausstel-
lungsentwurf 50 Jahre Deutschland  –  Israel – Menschliche Bezie-
hungen explizit von der Ausstellung als »Erkenntnisort«10. Es geht 
also vielerorts nicht mehr darum, ein gesichertes Wissen weiter zu 
vermitteln, sondern überhaupt erst Wissen mit den Mitteln des Aus-
stellens zu produzieren: »Das Museum soll Ort der Besinnung und 
der Erkenntnis durch historische Erinnerung sein. Es soll informie-
ren, die Besucher darüber hinaus zu Fragen an die Geschichte an-
regen und Antworten auf ihre Fragen anbieten.«11 So lautet ein Aus-
zug aus der Konzeption der Sachverständigenkommission für das 
Deutsche Historische Museum in Berlin aus dem Jahr 1987. Diese 
Sachlage lässt sich auch daran erkennen, dass es üblich ist, davon 



Das Selbstverständnis im Ausstellungswesen | 13

zu sprechen, dass eine Ausstellung eine These vertritt oder behaup-
tet. Man hat es hierbei mit einem weitverbreiteten Verständnis von 
der Praxis des Ausstellens zu tun, dem man in Ausstellungstexten 
oder auch Rezensionen immer wieder begegnet. Martin Warnke 
beispielsweise leitet seine Rezension der Ausstellung »Macht zei-
gen  – Kunst als Herrschaftsstrategie« mit den Worten ein: »Die 
Ausstellung hat eine klare These«12. Aber auch die wiedereröffnete  
 – und hier schon erwähnte – Wehrmachtsausstellung wird in einer 
Rezension im Stern wie folgt betitelt: »Neue Ausstellung mit alter 
These«13. Diese Sätze mögen trivial erscheinen, da sie in unserem 
Alltagsverständnis übliche Formulierungen sind, die allerdings 
eine nicht zu unterschätzende Tragweite haben. Der Umstand lässt 
sich als epistemische Potenzierung des Ausstellens beschreiben. 

Im Folgenden soll diesem Selbstverständnis nachgegangen wer-
den, indem einige prototypische Selbstverständnisse, -beschrei-
bungen und -behauptungen rekonstruiert werden. Was hat es da-
mit auf sich, wenn das Museum in Relation zu Wissen, Erkenntnis 
und Bildung gesetzt wird? Welche sind die konkreten epistemi-
schen Behauptungen über die Funktion des Museums? Was genau 
am Museum soll den epistemischen Wert garantieren? Lassen sich 
die Behauptungen epistemologisch typologisieren? 

Museum und Erkenntnis

Was sich jedoch anhand all dieser Diskussionen feststellen lässt, 
ist, dass Rolle und Funktion des Museums inzwischen in überwäl-
tigendem Maße fast ausschließlich in Relation zu epistemischen 
Zwecken gedacht werden, ob diese nun als Wissen, Erziehung, Bil-
dung oder Erkenntnis bezeichnet werden. Ganz gleich, ob es sich 
dabei um Ausstellungskataloge, -ankündigungen oder -flyer han-
delt: Es lässt sich kaum noch ein Museum finden, das nicht mit 
einer seiner Ausstellungen einen epistemischen Zweck zu erfüllen 
versucht. Andere Funktionen werden diesem untergeordnet. Die 
Unterhaltung wird der Bildung beispielsweise dienstbar gemacht. 
So bewirbt das DDR Museum Berlin seine Ausstellung damit, dass 
sie zeige, dass Geschichte nicht langweilig sein müsse.14 Oft hegen 
Museumsausstellungen den Anspruch, die Besucher über ein be-



14 | Ausstellung und Erkenntnis: ein selbstverständlicher Anspruch?

stimmtes Thema zu informieren, indem sie Positionen, Meinungen, 
Objekte hierzu sammeln und zur Schau stellen. So bespricht man 
im Geschichtsunterricht in der Regel die deutsche Teilung und 
vielleicht besucht man im Rahmen einer Exkursion das DDR Mu-
seum Berlin. Die Vermittlung von Wissen über die DDR wird hier 
über die Interaktion oder mindestens die Zurschaustellung von ty-
pischen Objekten des – einmal mehr, ein andermal weniger – all-
täglichen Lebens zu erreichen versucht. Ein Wissen soll also über 
den Umgang mit den Objekten generiert werden, etwa ein Wissen 
darüber, wie so ein Alltag wohl ausgesehen sein muss, beispiels-
weise durch die simulierte Fahrt mit einem Trabant P 601. Viele 
der Exponate werden von Texten begleitet, die die Objekte erklären 
und kontextualisieren. Sofern möglich, soll der Besucher dann mit 
diesen interagieren. So oder so ähnlich sind viele Museumsaus-
stellungen organisiert, um Besuchern Wissen zu vermitteln – ob 
es sich nun um Naturgesetze, Alchimie, Knöpfe, Bienen, Barock-
malerei oder die Geschichte des Buchdrucks handelt. Vornehmlich 
sollen Ausstellungen aber nicht mehr nur als Vermittlungsinsti-
tution wissenschaftlicher Erkenntnisse gelten, sondern Erkenntnis 
selber mit den eigenen Mitteln generieren. 

Ein Beispiel: Die Ausstellung »Making van Gogh. Geschichte 
einer deutschen Liebe« des Städel Museums bietet nicht nur eine 
Schau von Werken van Goghs: Darüber hinaus liegen ihr einige 
Fragen zugrunde: »Wie kam es, dass van Gogh gerade in Deutsch-
land so populär wurde? Wer engagierte sich für sein Werk und 
wie reagierten die Künstler auf ihn?«15 Das Besondere – und eben 
auch Prototypische – ist nun folgende Aussage: »Die Ausstellung 
zeigt van Gogh als Schlüsselfigur für die Kunst der deutschen 
Avantgarde und leistet damit einen entscheidenden Beitrag zum 
Verständnis der Kunstentwicklung in Deutschland zu Beginn des 
20. Jahrhunderts.«16 Die Ausstellung zeigt also nicht nur die Werke, 
sondern etwas über die Werke van Goghs hinaus. Es handelt sich 
also nicht um eine Ausstellung der Werke van Goghs, sondern um 
eine Ausstellung über die Werke van Goghs. Zeigen bedeutet hier 
belegen, beweisen oder begründen. Der Einfluss van Goghs soll 
durch Gegenüberstellung seiner Werke mit beispielsweise denen 
von Max Beckmann und Ludwig Kirchner belegt werden. Ob der 
Besucher von dieser These überzeugt wird, hängt davon ab, ob 



Das Selbstverständnis im Ausstellungswesen | 15

sie visuell evident begründet werden kann. Die Exponate bezie-
hungsweise ihre Gegenüberstellungen werden so verwendet, als ob 
sie Argumente wären. Die These soll bewiesen werden, indem be-
stimmte Dinge auf eine bestimmte Weise gezeigt werden.

Ein anderes prototypisches Beispiel: Es hat wohl nur selten im 
Ausstellungswesen so ein Spektakel gegeben wie jenes, das die bei-
den Fassungen, aber insbesondere die erste Fassung der Wander-
ausstellung »Vernichtungskrieg. Verbrechen der Wehrmacht 1941 
bis 1944« begleitet hat. So tourte die Ausstellung durch 34 Städte 
und konnte in den Jahren 1995–1999 ca. 900 000 Besucher an-
locken, dabei wurde die Ausstellung jeweils mit der Rede einer 
bekannten Persönlichkeit eröffnet. Über die Beteiligung an und 
Initiierung von Kriegsverbrechen durch die deutsche Wehrmacht 
während des Zweiten Weltkriegs lagen bis zu den Neunzigerjahren 
die Ergebnisse ausführlicher Forschungen und genügend Beweise 
vor. Gleichwohl glaubte die deutsche Öffentlichkeit in weiten Teilen 
nach wie vor an den Mythos von der »sauberen Wehrmacht«17. Um 
diesen Mythos in der Öffentlichkeit zu widerlegen, organisierte 
das Hamburger Institut für Sozialforschung besagte Ausstellung, 
die sich inhaltlich vor allem auf Verbrechen während des deut-
schen Überfalls auf die Sowjetunion konzentrierte. Das öffentliche 
politisch-publizistische Echo ist bis heute unerreicht: Es wurden 
teilweise Großanzeigen in Zeitungen geschaltet, um die Menschen 
von einem Besuch abzuhalten. In Bremen zerbrach beinahe die 
große Koalition aus CDU und SPD wegen der Eröffnung der Aus-
stellung, die erst aufgrund eines Senatsbeschlusses eröffnet werden 
konnte. Es kam sogar so weit, dass 1997 der Bundestag zweimal 
über diese Ausstellung debattierte. Begleitet wurde die Ausstellung 
auch immer wieder von Gegendemonstrationen durch Rechtsex-
treme. Trauriger Höhepunkt der Rezeption war ein Sprengstoff-
attentat 1999 in Saarbrücken. Kritik kam allerdings auch aus den 
Geschichtswissenschaften, die sowohl die Quellen selbst als auch 
den Umgang mit ihnen kritisierten, was dazu führte, dass die Aus-
stellung überarbeitet wurde und 2001 unter dem Titel »Verbrechen 
der Wehrmacht. Dimensionen des Vernichtungskrieges 1941–1944« 
auf erneute Wanderschaft ging.18 

Beide Ausstellungen waren strukturell nicht die ersten ihrer Art, 
aber sie können als prototypisch gelten: Die Ausstellungen versu-



16 | Ausstellung und Erkenntnis: ein selbstverständlicher Anspruch?

chen mit ihren Mitteln jeweils eine Position zu begründen oder zu 
beweisen. Diese Position wird insofern durch die Mittel des Aus-
stellens begründet, als die Ergebnisse wissenschaftlicher Forschung 
gesammelt und in Beziehung zueinander gesetzt werden. Die Aus-
stellungen wollen also nicht nur Ergebnisse der Wissenschaft prä-
sentieren – denn dann könnte man auch wissenschaftliche Beiträge 
lesen. Was sie besonders macht, ist, dass sie den Anspruch vertre-
ten, die Besucher nicht nur über den Ausstellungsgegenstand zu 
informieren, sondern darüber hinaus auch eine eigene These zu be-
gründen: Die Verbrechen der Wehrmacht waren keine Einzelfälle, 
Verzweiflungstaten oder Ähnliches, sondern sie fanden systema-
tisch statt; die Wehrmacht war an der Planung und Durchführung 
des Holocaust beteiligt; die Beteiligung ging nicht von einzelnen 
Menschen, sondern ganzen Truppenteilen aus und stieß kaum auf 
Widerstand; Antisemitismus und Rassismus waren weit verbreitet 
in der Wehrmacht; häufig wurden Befehle gegeben, die zu Kriegs-
verbrechen aufriefen – und auch oftmals ausgeführt wurden –; be-
absichtigt war die Vernichtung der osteuropäischen Bevölkerung. 
Die zweite Fassung der Ausstellung legte den Fokus insbesondere 
auf die Zerschlagung des Mythos, dass die Soldaten und Offiziere 
nicht anders hätten handeln können. Es konnte gezeigt werden, 
dass sie, wenn sie einen Befehl verweigert hätten, lediglich mit ei-
ner Versetzung hätten rechnen müssen. Es ging den Ausstellungen 
um zweierlei: Zum einen sollten die Ergebnisse wissenschaftlicher 
Arbeiten der Öffentlichkeit zugänglich gemacht werden und zum 
anderen wollten beide Ausstellungen selbst eine These unter Be-
weis stellen. Die Ausstellungen versammelten wissenschaftliche 
Ergebnisse zu einzelnen Orten, Tätern, Daten und Ereignissen und 
versuchten somit den totalitären Terror der Wehrmacht aufzuzei-
gen. Damit ging der Anspruch über reine Vermittlung hinaus: Sie 
zeigten, wie systematisch die Verbrechen der Wehrmacht angelegt 
waren.

Diesen Anspruch findet man bereits 1923 und womöglich auch 
schon früher: Ernst Friedrich gründete in diesem Jahr das Anti-
Kriegs-Museum, das durch das Zeigen von Bildern der Folgen und 
Konsequenzen des ersten Weltkrieges die Besucher vom Grauen 
des Krieges überzeugen und damit zu einem pazifistischen Wan-
del beitragen wollte. Ein pazifistisches Weltbild war zu dieser Zeit 



Das Selbstverständnis im Ausstellungswesen | 17

keine Selbstverständlichkeit, was die vielen Anfeindungen und 
Prozesse gegen Friedrich wegen seiner pazifistischen Bestrebungen 
zeigen. Im Jahr 1924 erschien das Buch Krieg dem Kriege, das das 
Material von Friedrichs Sammlung präsentiert, wie sie in seinem 
Museum ausgestellt war. Friedrich war insbesondere der Meinung, 
dass Bilder der Überzeugung mehr dienten als Worte.19

Prototypisch sind diese Beispiele deswegen, weil sich unzäh-
lige Ausstellungen an diesem Format orientieren: Es sollen eigene 
Thesen und Aussagen vorgebracht und begründet werden. Hierin 
liegt der epistemische Anspruch. Schaut man sich unterschiedli-
che Ausstellungskonzepte und -selbstverständnisse an, dann stößt 
man darauf, dass Ausstellungen zeigen, darstellen, vergegenwär-
tigen, etwas ermöglichen, inszenieren, hinterfragen, vermitteln, 
Thesen aufstellen, Antworten suchen, sich Antworten annähern, 
erzählen, sich mit etwas auseinandersetzen, etwas betrachten, 
nach Definitionen suchen, etwas deutlich machen, etwas augen-
fällig machen, etwas evozieren, Labore sind, ästhetische Erfahrung 
ermöglichen, Experimente erzwingen, Forschungsplattformen 
sind, Versuchsanordnungen sind, etwas zu erkennen geben, etwas 
erfahrbar machen und etwas dokumentieren sollen. Es gibt also 
zwar unzählige unterschiedliche, aber doch jeweils epistemische 
Selbstverständnisse. Zur Klarstellung: Immer wieder wird betont, 
dass es nicht die Ausstellungstexte sein sollen, die den spezifischen 
epistemischen Wert ausmachen.20 Der Erkenntniswert der Ausstel-
lung soll vielmehr in der Praxis, also im Umgang mit oder dem 
Zeigen von Exponaten liegen. So auch das Selbstverständnis des 
Studienprogramms Kulturen des Kuratorischen der Hochschule 
für Grafik und Buchkunst Leipzig: »Das Kuratorische versteht sich 
[…] als eine kulturelle Praxis, die über das Ausstellungmachen 
selbst deutlich hinaus geht und sich zu einem eigenen Verfahren 
der Generierung, Vermittlung und Reflexion von Erfahrung und 
Wissen entwickelt hat.«21

Ein großer Fundus für diese Form epistemischer Ansprüche an 
das Ausstellen bietet in Form von Selbstverständnissen der Band 
Themen zeigen im Raum des Deutschen Hygiene-Museums Dres-
den. Das Kapitel »Reflexionen. Kuratorische und gestalterische 
Praktiken des Ausstellens« beinhaltet viele verschiedene Zusam-
menfassungen verschiedener Kuratoren und Kuratorinnen über 



18 | Ausstellung und Erkenntnis: ein selbstverständlicher Anspruch?

erfolgte Ausstellungen sowie Interviews, Stellungnahmen und 
Diskussionen hierzu. Der Titel dieses Kapitels ist doppeldeutig: Er 
meint nicht nur Reflexionen über das Ausstellen, sondern behaup-
tet, dass das Ausstellen eine reflektierende Praxis sei. Das DHMD 
möchte durch seine Ausstellungen Standpunkte beziehen, ja sie mit 
den Ausstellungen begründen. Damit geht seinem Selbstverständ-
nis nach auch einher, mit den Exponaten selbst zu argumentieren.22 
Das DHMD ist dabei der Überzeugung, dass Ausstellungen ande-
ren medialen Aufbereitungen zu einem Thema gegenüber, wie etwa 
einem Buch oder einer Reportage, ein Mehrwert zukommt, indem 
durch das Ausstellen ein Thema auf eine besondere Art erschlossen 
werden kann. Demgemäß stehe vor jeder Ausstellung die Frage: 
»Muss es eine Ausstellung sein?«23 Dass Ausstellungen in dieser 
Hinsicht ein epistemischer Mehrwert zukomme, versuchen die 
einzelnen Zusammenfassungen deutlich zu machen, was im Fol-
genden anhand einiger Beispiele rekonstruiert wird. 

Bodo-Michael Baumunk spricht in seiner Zusammenfassung 
der Ausstellung »Darwin und Darwinismus. Eine Ausstellung 
zur Kultur- und Naturgeschichte« davon, dass Ausstellungen »am 
Ende ganz andere Akzente, oft sogar wortlos-selbsterklärende 
Pointen anstelle der ursprünglich beabsichtigten«24 setzten. Was 
eine wortlose Pointe sein soll, darüber wird nichts gesagt, ledig-
lich dass die Ausstellung dies bewiesen habe und die Exponate 
nicht bloß Veranschaulichungsmaterial für Thesen seien. Annette 
Lepenies, Kuratorin der Ausstellung »Alt & Jung. Das Abenteuer 
der Generationen«, ist der Meinung, dass Ausstellungen »nicht die 
›Wahrheit‹ eines Themas, sondern jeweils bestimmte Interpretatio
nen davon«25 präsentieren. Die Ausstellung ist ihrer Ansicht nach 
ein »Lernort«26, der sich allerdings dadurch auszeichne, dass die 
Besucher ihr Wissen »›konstruieren‹«27, da die Ausstellung eben 
keine Geltungshoheit beanspruche.

Die Ausstellung »Der Neue Mensch. Obsessionen des 20. Jahr-
hunderts« von Nicola Lepp versuchte »die Arbeit am Menschen im 
20. Jahrhundert«28 zu thematisieren. Interessant, insbesondere in 
epistemologischer Hinsicht, ist, dass diese Ausstellung um »eine 
nicht vorrangig sprachliche, sondern visuelle Argumentation«29 
bemüht war. Diese Form des Ausstellens zeichne sich dadurch aus, 
dass »das Erzählen mit den Dingen sich vom sprachlich-logischen 



Das Selbstverständnis im Ausstellungswesen | 19

Erzählen dadurch [unterscheidet], dass es auf diese Kontextuali-
sierung durch andere Dinge angewiesen ist«30. Eine klare Aufga-
benstellung hatte die Ausstellung »Kosmos im Kopf. Gehirn und 
Denken«: Es »sollten herkömmliche Denkweisen aufgebrochen 
und neue Formen der Wissens- und Erkenntnisgewinnung initi-
iert werden«, indem »traditionelle Wissenskonzepte«31 hinterfragt 
wurden. Einen anderen Weg, Besucherinnen und Besucher von 
etwas zu überzeugen, ging die Ausstellung »Kraftwerk Religion. 
Über Gott und die Menschen«, da sie sich zum Ziel setzte, dass der 
Besucher »beim Gang durch die Ausstellung vielleicht manche si-
cher geglaubte Wahrheit«32 aufgeben sollte. Es ging hier also darum, 
spezifische Meinungen als falsch zu überführen. Die Ausstellung 
»Images of the Mind. Bildwelten des Geistes aus Kunst und Wis-
senschaft« stellte einen besonderen Anspruch an die Besucher: Die 
szenografische Gestaltung der Ausstellung sollte die »sinnlichen 
Erkenntnismöglichkeiten«33 ansprechen: »Die Szenografie leitet die 
Besucher*innen durch die Ausstellung und vermittelt ihnen fühl-
bare Erkenntnis.«34 Einen äußerst engagierten Anspruch vertrat 
die Ausstellung »tanz! Wie wir uns und die Welt bewegen«: Die 
Ausstellung »war ein Versuch, die Grenzen musealen Ausstellens 
zu überschreiten und durch Einbindung weiterer Erkenntniswege 
die Dominanz des Sehens zu überwinden«35. 

Die Aufzählung ließe sich problemlos weiterführen. Es ließe 
sich nun einwenden, dass das Hygiene-Museum ein spezifisches 
Ausstellungskonzept verfolgt, das einem Ausstellen zuzuordnen 
ist, dass eben einen epistemischen Anspruch erhebt. Sicherlich ver-
steht sich das Hygiene-Museum als »Diskursort«, jedoch lassen sich 
auch genügend Ausstellungen finden, welche darum bemüht sind, 
die affektive Dimension der Besucher anzusprechen. Und dieser 
Punkt sollte nicht unterschlagen werden: Nicht jede Ausstellung 
stellt sich eine epistemische Aufgabe. Ausstellen bedeutet nicht per 
se Erkenntnis generieren. Jedoch: Diese funktionelle Verknüpfung 
findet man immer häufiger und das DHMD ist ein prototypisches 
Beispiel, welches diesen Anspruch institutionell verankert hat. Der 
Philosoph und Kurator Daniel Tyradellis fasst zusammen: »Jede 
Ausstellung ist der Versuch einer Antwort. […] Ihr kleinster ge-
meinsamer Nenner ist, unter der Vorgabe mindestens eines der vier 
›E‹ – Erkenntnis, Erziehung, Erinnerung und Erbauung – Räume 



20 | Ausstellung und Erkenntnis: ein selbstverständlicher Anspruch?

mit unterschiedlichsten Dingen zu füllen.«36 Tyradellis ist es auch, 
der an der Schnittstelle zwischen Ausstellungswesen und -theorie 
ein vehementer Vertreter des epistemischen Potentials von Aus-
stellungen ist: In seiner 2014 erschienen Monografie Müde Museen. 
Oder: Wie Ausstellungen unser Denken verändern können versucht 
er zu begründen, dass das Museum oder die Ausstellung »Ort genu-
iner Wissensproduktion«37 ist. Aber: »Ausstellungen sind Denken 
im Raum. Nach dem bisher Dargestellten dürfte klar sein, dass da-
mit weniger eine Realität als ein Anspruch formuliert ist.«38 Tyra
dellis – dazu wird im dritten Kapitel mehr zu sagen sein – spricht 
gar von einer eigenen Wissensart, die die Ausstellung konstituiere: 
»Das Wissen und das heißt: das Anders-Denken, entsteht aus dem 
Umgang mit den Dingen und mit den Wahrnehmungsweisen der 
Besucher. Ein solches Tun ist nicht theoretisch simulierbar; es er-
schöpft sich nicht in der Übersetzung existierenden Wissens, son-
dern stellt ein Wissen eigener Art dar«39.

Diese Struktur – und darum soll es hier gehen und nicht da-
rum, inwieweit diese Ansprüche jeweils erfüllt werden – lässt sich 
in gegenwärtigen Ausstellungen zuhauf wiederfinden. Es ist der 
Versuch, ein Thema mit den Mitteln des Ausstellens zu erschlie-
ßen und eine Antwort oder auch Position zu begründen. Man ist 
also vermehrt der Auffassung, dass der (Museums-)Ausstellung 
die Rolle zukommt, auf verschiedene Weisen eine epistemische 
Institution für die Gesellschaft zu sein – analog zur Wissenschaft. 
Bis hierhin sollte ein Ausschnitt der Selbstverständnisse, die sich 
im Ausstellungs- und Museumswesen finden lassen, gegeben 
werden. Diese Behauptungen lassen sich inzwischen aber auch 
in Forschungsbeiträgen finden. Man findet hier eine regelrechte 
epistemische Potenzierung der Ausstellungen. Im Folgenden wird 
ein Überblick über den gegenwärtigen Stand der Debatte um das 
epistemische Potential der (Museums-)Ausstellung gegeben.


	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1.	Ausstellung und Erkenntnis: 
ein selbstverständlicher Anspruch?
	a)	Das Selbstverständnis im Ausstellungswesen
	b)	Die Behauptungen in der Forschung 
	c)	Fehlende Erkenntniskritik: 
Fragen einer Philosophie des Ausstellens 

	2.	Der Begriff des Ausstellens
	a)	Stand der Dinge: Positionen der Ausstellungstheorien
	b)	Platzieren: Ausstellen als Zeigen
	c)	Kollektion und Konstellation: 
Grundbegriffe einer Ausstellungsphilosophie

	3.	Der Erkenntniswert von Ausstellungen
	a)	Nicht-propositionale Erkenntnis: 
Ästhetik und ­Epistemologie 
	b)	Welche Erkenntnisse produzieren Ausstellungen? 
Vier Vorschläge
	c)	Die expositorische Erkenntnis

	Anmerkungen
	Literaturverzeichnis
	Internetquellen

	Dank

