


Der Zweck des Vereins ist die Förderung des wissenschaflichen 
Austausches, der Übersetzung und/oder Veröffentlichung 
von Print- und Neuen Medien auf gemeinnütziger Basis, 
die dem Dialog, dem internationalen Friedensgedanken 

der Völkerverständigung sowie dem Abbau von Vorurteilen 
zwischen unterschiedlichen Kulturen dienen.

Aus dem Englischen übersetzt von Muhammad Hanel.



Caner Taslaman
–

Gott, Wissenschaft und 
Religion



4

Caner Taslaman

Über den Autor.......................................................................5

Geleitwort...............................................................................7

Qur´anisch-Wissenschaftliche-Theologie und
Wissenschaftlich-Qur´anische Theologie mit Beispielen aus
den Bereichen der Astronomie und Physik:
Eine Holistische Evaluation...................................................12

Determinismus, Indeterminismus, Quantentheorie und
göttliches Handeln................................................................34

Entropie und Gott.................................................................82

Inhaltsverzeichnis

Gott, Wissenschaft und Religion



Über den Autor:



6

Über den Autor

Die Grund- und Mittelschule und das Gymnasium besuchte 
Caner Taslaman in seiner Geburtsstadt Istanbul. Als Sohn einer 
Chemieingenieurin und eines Arztes hat er sich bereits im Kin-
desalter für die Naturwissenschaften interessiert. Er schloss seine 
universitäre Ausbildung am Soziologischen Institut der Universi-
tät Boğaziçi ab. Während seiner Ausbildung interessierte er sich 
ausserdem für Gebiete wie Anthropologie, Religionssoziologie 
und Wissenssoziologie. Am Institut für Philosophie und Reli-
gion der Universität Marmara erhielt er seinen Master mit einer 
Masterarbeit über die Verbindung zwischen der Big Bang Theorie 
und der Philosophie und Theologie. Der Doktorgrad wurde ihm 
am selben Institut für seine Dissertation über die Verbindung 
zwischen der Evolutionstheorie und der Philosophie und Theo-
logie verliehen. Nach dem Schreiben des Buches über die Ver-
bindung der Quantentheorie mit der Philosophie und Theologie 
wurde er Dozent. Ausserdem bekam er seinen zweiten Doktor 
an der Fakultät für Politikwissenschaften der Universität von 
Istanbul für seine Arbeit “Der Islam in der Türkei während der 
Globalisierung”. Als Post-Doc arbeitete er zuerst an der Universi-
tät Tokyo, danach an der Universität in Oxford. An den Universi-
täten Harvard und Cambridge war er als Gastdozent tätig. Seine 
aktuellen Arbeiten und die Themen, die er an den ausländischen 
Universitäten am meisten bearbeitete, umfassen den Zusammen-
hang zwischen moderner Wissenschaft, Philosophie und Religion. 
Er ist Lehrmitglied an der Philosophischen Fakultät der Yıldız 
Teknik Universität in Istanbul.
 



Geleitwort



8

Geleitwort

Ecevit Polat

Im europäischen Mittelalter gab es eine lange Zeitspanne, in der 
das Betreiben von Naturwissenschaft zusammen mit der Religion 
kein Selbstverständnis war. Man denke hierbei besonders an den 
italienischen Physiker und Philosophen Galileo Galilei (1564-
1642), der mit Hilfe des nach dem früheren holländischen Vor-
bild entwickelten Fernrohrs die Phasen der Venus, die vier Monde 
des Jupiters und die Saturnringe entdeckt und herausgefunden 
hatte, dass die Sterne in der Milchstraße – entgegen der alten Vor-
stellung – in Wahrheit aus Einzelsternen bestehen. Das von ihm 
favorisierte kopernikanische Modell schien von nun an eine un-
widerlegbare Tatsache zu sein, in dem die Erde sich um die Sonne 
dreht, was die Kirche gegen die Naturwissenschaft 1 zu provozieren 
vermochte. Tatsächlich drohte auch ihm, genauso wie seinen 
Vorgängern, ein Konflikt mit dem katholischen Klerus, der den 
„greisen Gelehrten unter Androhung der Folter zum Widerruf zwang; 
erst im 20. Jahrhundert hat die katholische Kirche ihm Gerechtigkeit 
widerfahren lassen.“ 2

Die intensive Beschäftigung mit den verschiedensten Disziplinen 
der Naturwissenschaften, wie sie im europäischen Mittelalter vor-
zufinden war, barg in zunehmender Weise jedoch die Gefahr, von 
der Zensur der römischen Inquisition sanktioniert zu werden. Ganz 
zu schweigen von den Werken, die auf dem römischen Index der 
verbotenen Bücher gesetzt worden waren. Der katholische Theo-
loge Hans Küng beschreibt die verheerenden Folgen, die durch 
die Inquisitionsbehörde verursacht wurden, mit den folgenden 
Worten:

1 Vgl. Hans Küng, Der Anfang aller Dinge. Naturwissenschaft und Religion, S. 19- 
 22, Piper Verlag, München 2005.

2 Hans Joachim Störig, Kleine Weltgeschichte der Philosophie, S. 321, Fischer  
 Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 2002.



9

Geleitwort

„Die schon vor dem Konzil in Rom durch Paul III. errichtete zen-
trale Inquisitionsbehörde operierte zunächst zurückhaltend, wurde 
aber unter Paul IV. Caraffa sogar gegen Kardinäle und Phillip Neri 
aktiv. 1564 wurde der tridentinische Index der für alle Katholiken 
verbotenen Bücher veröffentlicht und 1571 sogar eine eigene Index-
kongregation eingesetzt. Im Jahre 1600 wird die Inquisition in 
Rom auf dem Campo de´ Fiori Giordano Bruno verbrennen, 1633 
Galilei in die Knie zwingen und Descartes so einschüchtern, dass 
dieser zunächst nichts mehr zu veröffentlichen wagt.“ 3

Im Gegensatz dazu verlief die Beschäftigung mit den Naturwis-
senschaften im islamischen Mittelalter ganz anders als seinerzeit 
im Westen Europas. Das lag vor allem daran, dass Muslime sich 
von Anfang an durch ihre Heilige Schrift dazu ermutigt fühlten, 
die Welt um sich herum zu beobachten und die daraus resultie-
renden Mechanismen genauestens zu studieren. Im Qur´an gibt 
es deshalb unzählige Verse, die den Anstoß zur wissenschaftlichen 
Forschung geben, nicht nur, um die Vergangenheit der alten 
Völker aufzuspüren, sondern auch, um zu neuen Entdeckungen 
zu motivieren: 

„Sprich: Reist durch das Land und schaut, wie das Ende derer war, 
die zuvor lebten […].“ (ar-Rum, 42).

„Die da Gottes gedenken im Stehen und Sitzen und Liegen und 
über die Schöpfung der Himmel und der Erde nachdenken: „Unser 
Herr, Du hast dies nicht umsonst erschaffen!“ (Ali Imran, 191).

Selbst im Bittgebet leitet der Qur´an die Gläubigen dazu an, ihr 
Wissen permanent zu erweitern:

„O mein Herr! Mehre mein Wissen!“ (Ta Ha, 114).

Als schließlich der Kalif al-Ma´mun im Jahre 825 in Bagdad das 
„Haus der Weisheit“ gründete, konnten er und seine Angestellten 
3 Das Christentum, Wesen und Geschichte. Die religiöse Situation der Zeit, S. 567,  
 Piper Verlag, München 1994.



10

Geleitwort

inzwischen mehr als Tausende Werke darin zählen. Zudem konn-
te ein Reisender im Jahre 891 in dieser Stadt mehr als 100 öffent-
liche Bibliotheken aufsuchen. Selbst eine kleine Stadt wie Nadjaf 
beherbergte im Irak mehr als 40.000 Bände.4 Diese weltbewe-
gende Dynamik der Muslime ergriff zusehends alle Gebiete der 
Naturwissenschaften, einschließlich der Geisteswissenschaften.5 
Es war daher kein Zufall, dass der französische Philosoph Roger 
Garaudy diesen historischen Umstand in einem Satz zutreffend 
beschrieb:

„Durch ihren Glauben haben die Muslime der Weltkultur den reichs-
ten Beitrag geleistet.“ 6

Insofern stellen die drei nachfolgenden Beiträge von Caner 
Taslaman in der zeitgenössischen Diskussion um die Kompatibili-
tät von Gott, Wissenschaft und Religion auch erstmals für den 
deutschen Leser eine immense Bereicherung dar. Es ist in der Tat 
nicht zu übersehen, dass mittlerweile auf dem Büchermarkt nicht 
wenige Werke zu diesen Themen publiziert worden sind.7 Doch 
zeichnet sich Taslamans Beitrag ausdrücklich dadurch aus, dass 
sich sein Forschungsgebiet nicht nur auf die Naturwissenschaften 
beschränkt, sondern auch dadurch, dass er auch aufgrund seiner 

4 Besonders empfehlenswert hierzu sind: Häuser der Weisheit. Wissenschaft im  
 Goldenen Zeitalter des Islam, Nünnerich-Asmus, Verlag & Media und Sigrid Hunke,  
 Allahs Sonne über dem Abendland. Unser arabisches Erbe, Deutsche Verlags- 
 Anstalt, Stuttgart 1989.
5 Vgl. Murad Hofmann, Der Islam als Alternative, S. 18-19, 6. Auflage, Cagri  
 Yayinlari, Istanbul 2010; Eberhard Serauky, Im Glanze Allahs. Die arabische  
 Kulturwelt und Europa, be bra Verlag, Berlin 2004.
6 Verheißung Islam. Das Dritte Erbe. S. 90, Verlag tredition, Hamburg 2018.
7 Siehe hierzu z.B. Hans Küng, Der Anfang aller Dinge. Naturwissenschaft und  
 Religion, Piper Verlag, München 2005; Keith Ward, Gott. Das Kursbuch für  
 Zweifler, Primus Verlag, Darmstadt 2007; Paul Davies, Gott und die Moderne  
 Physik, Bertelsmann Verlag, München 1986.



11

Geleitwort

akademischen Gelehrsamkeit in Philosophie und Theologie bes-
tens geschult ist.8 Die vorliegenden Abhandlungen unterstreichen 
in aller Deutlichkeit, dass sich Naturwissenschaft und Theologie 
keineswegs gegenseitig ausschließen. Vielmehr bedarf es heute 
mehr denn je der engen Zusammenarbeit beider Disziplinen, um 
den Sinn des Daseins/Kosmologie tiefgreifender ergründen zu 
können.

8 Um zu verdeutlichen, mit welchen verschiedenen Themen Taslaman sich über die  
 Jahre beschäftigt hat, kann durch die nachfolgenden – jedoch unvollständigen –  
 Publikationsliste aufgezeigt werden: The Quran: Unchallengeable Miracle; The Big  
 Bang; Philosophy and God; Gott, Philosophie und die Wissenschaft; Die Evolutionstheorie,  
 Philosophie und Gott; Moral, Philosophie und Gott; 12 Beweise für die Existenz Gottes;  
 Qur´an und der Aufbau eines wissenschaftlichen Geistes; Vom Universum zu Gott.



Qur´anisch-Wissenschaftliche-Theologie und
Wissenschaftlich-Qur´anische Theologie
mit Beispielen aus den Bereichen der
Astronomie und Physik:
Eine Holistische Evaluation



13

Qur´anisch-Wissenschaftliche-Theologie und 
Wissenschaftlich-Qur´anische Theologie mit 

Beispielen aus den Bereichen der Astronomie und 
Physik: Eine Holistische Evaluation

Kurzdarstellung:

Das Ziel dieses Beitrags ist die Präsentation eines theoretischen 
Rahmenwerks, um mit diesem die außerordentlichen Eigenschaf-
ten des Qur’ans zu evaluieren. Das erste, was daher getan wird, ist 
auf das Erfordernis hinzuweisen, eine holistische Herangehens-
weise zu entwickeln. Dieser holistische Ansatz wird die speziellen 
Eigenschaften des Qur’ans hervorheben (wie die von ihm vorge-
stellte Ontologie und die Bedeutung, die er dem Leben beimisst) 
und die Tatsache, dass erstaunliche Phänomene (so sie einen 
Bezug zur modernen Wissenschaft haben) alle in einem einzigarti-
gen Buch zusammenkommen. Was die Verbindung zwischen dem 
Qur’an und der modernen Wissenschaft betrifft, werden zwei He-
rangehensweisen und drei Beispiele vorgestellt, die jeweils aus den 
Bereichen der Astronomie und Physik zitiert werden. Die erste, 
auf die ich als Qur‘anisch-Wissenschaftliche-Theologie verweise, 
behauptet, dass bei Berücksichtigung des Wissensstandes zur Zeit 
und am Ort der Herabsendung des Qur’ans es für eine Person 
oder eine Gruppe von Menschen unmöglich war, jene Aussagen 
gemacht zu haben, die der Qur’an in Hinblick auf die moderne 
Wissenschaft gemacht hat. Die zweite Herangehensweise, auf die 
ich als Wissenschaftlich-Qur’anische-Theologie verweise, ist zu-
rückhaltender als die erste. Was diesen Ansatz vom ersten unter-
scheidet, ist, dass die Entdeckungen, welche durch die modernen 
Wissenschaften gemacht wurden, als Ausgangspunkte herange-
zogen und in den Interpretationen von qur’anischen Versen und 
in der Auswahl unter den Tafsirs (Interpretationen des Qur’ans) 
aus der Vergangenheit benutzt werden. Indem die Möglichkeiten, 
die für solch eine Art der Herangehensweise durch den Text des 
Qur’ans geboten wird, berücksichtigt werden, können auch aus 
diesem zurückhaltenden Ansatz theologische Schlussfolgerungen 



14

gezogen werden. Ich glaube, dass durch die Kombination dieser 
Ansätze nutzbringendere Ergebnisse erzielt werden können als 
durch die Bevorzugung des einen vor dem anderen. Ich habe 
Beispiele aus den Bereichen der Astronomie und der Physik für 
das von mir vorgestellte Rahmenwerk für die Evaluation der Ver-
bindung zwischen dem Qur’an und der modernen Wissenschaft 
herangezogen; allerdings glaube ich, dass auch die Feststellungen, 
die im Qur’an bezüglich Biologie, Geologie, Archäologie und 
anderer Bereiche getroffen werden, innerhalb dieses holistischen 
Rahmenwerks und auf der Grundlage dieser Herangehensweise zu 
evaluieren sind.

Wichtige Erinnerung: Die holistische Evaluation aller
speziellen Eigenschaften und Phänomene des Qur’ans

Bevor wir eine Verbindung zwischen dem Qur’an und der mo-
dernen Wissenschaft herstellen und zu theologischen Schlussfol-
gerungen gelangen, möchte ich einige sehr wichtige Sachverhalte 
hervorheben, die beachtet werden müssen. Der Qur’an ist ein 
einzigartiges Buch mit vielen wichtigen Eigenschaften. Bevor wir 
damit beginnen, Beispiele der herausragenden Phänomene des 
Qur’ans anzuführen, lassen Sie uns kurz einige der sehr bedeutsa-
men Eigenschaften des Qur’ans betrachten:

• Der Qur’an präsentiert eine theozentrische Ontologie, welche 
den Sinn des Lebens, die Bedeutung des Universums und des 
Menschen erklärt. Bislang wurde keine alternative rationale 
Ontologie zu der durch den Qur’an - und alle anderen gött-
lichen Religionen – vorgestellten entdeckt.

• Der Qur’an listet die Praktiken auf, welche die von ihm 
präsentierte Ontologie verlangt; er vereint Theorie und Praxis; 
und er spielt die Rolle einer „Erinnerung“ (Dhikr) daran, 
Gott, der das Zentrum dieser Ontologie ist, in den Mittel-
punkt menschlichen Lebens zu stellen.

• Der Qur’an hält die Menschen davon ab, falsche Götter an-



15

zubeten. Diese falschen Götter haben sich der Menschheit in 
vielen Formen präsentiert, von der Sonne angefangen bis hin 
zum Mond, Götzen und der Vergötterung von Menschen.

• Der Qur’an hat eine Antwort auf die existentiellen Hilferufe 
der Menschheit, solche wie: „Wo komme ich her?“ und „Wo-
hin gehe ich?“

• Der Qur’an sagt den Menschen, dass sie nicht das Ergebnis 
blinder Zufälle sind; er informiert sie über die Existenz ihres 
Schöpfers und versorgt sie mit einer Bedeutung des Lebens, 
die wahrhaftig und nicht irreführend ist.

• Der Qur’an liefert eine rationale Basis für ethische Gesetze, 
welche die Grundlage für die Beziehungen unter den Men-
schen bilden.

• Der Qur’an, der für über eine Milliarde Menschen Rechtlei-
tung bietet, ist (während des Gebets und zu anderen Zeiten) 
das meist gelesene Buch auf der Welt.

• Der Qur’an fungiert als „Seil Gottes (Habl Allah) auf Erden” 9, 
indem er Menschen, die Schwierigkeiten nicht aus eigener 
Kraft bewältigen können, mit ihrem Schöpfer, der das Mono-
pol, all ihre Schwierigkeiten zu lösen, in Händen hält, in Ver-
bindung zu treten ermöglicht.

Die Phänomene, die in einem außergewöhnlichen Buch be-
schrieben sind, bieten all dies und machen viele andere speziellen 
Eigenschaften dadurch sogar noch bedeutsamer. Diese speziellen 
Eigenschaften und beeindruckenden Phänomene werden nicht in 

9 Der Begriff “Seil Gottes” (Habl Allah) wird in diesem Vers im Qur’an erwähnt: Sure 3  
 (Die Familie  Imrans): 103.



16

einem unter tausenden von unbedeutenden Büchern10 gefunden, 
und es ist auch keine Sammlung verschiedener Bücher.

Abgesehen von den Beispielen aus Astronomie und Physik, die in 
diesem Artikel vorgestellt werden, sollte darüber hinaus bekannt 
sein, dass es viele andere mit diesen Gebieten verbundene Beispie-
le gibt, die hier nicht alle erwähnt werden können, dass es viele 
Beispiele auch aus anderen Bereichen wie Biologie und Geologie 
gibt, die es uns ermöglichen, die herausragenden Phänomene zu 
bezeugen, die in den Ausführungen des Qur’ans beschrieben sind, 
und dass all diese im Qur’an zu finden sind, einem Buch, das 
viele besondere Merkmale enthält, und dass ein holistischer Blick 
auf diese zu einer Erweiterung unseres Wissens hinsichtlich der 
erstaunlichen Phänomene des Qur’ans führt.

Wenn es Beispiele gibt, die weniger außerordentlich zu sein 
scheinen als andere, hilft uns dieser holistische Blick zu sehen, 
dass sie im „ganzen Bild“ ebenfalls bedeutsam sind. Um besser 
zu erklären, was ich meine, kann ich eine Geschichte über Moses 
erwähnen, die ausführlich im Qur’an behandelt worden ist: dank 
der holistischen Herangehensweise können wir jene beurteilen, 
welche die Botschaft Moses‘ zurückgewiesen haben und den 
Fehler jener, die trotz der Wunder (ayat), die er zeigte, nicht an 
seine Botschaft glaubten. Um es vorweg zu nehmen: abgesehen 
von der Tatsache der Wunder, die Moses gezeigt hat, enthält die 
Botschaft Moses‘ spezielle Merkmale – identisch oder ähnlich wie 
jene speziellen Merkmale, auf die zuvor verwiesen wurde – wel-
che Glauben verdienten. Zum Beispiel verfocht er eine rationale, 
monotheistische Ontologie; er wandte sich gegen die Vergötte-
rung von Menschen und gegen Götzenverehrung; er predigte 

10 Ich glaube, selbst wenn wir ein Buch, welches die meisten Beschreibungen der  
 erstaunlichen Phänomene wie jene im Qur‘an beinhaltet, unter tausenden von  
 Büchern, welche nicht gleiche spezielle Eigenschaften wie der Qur’an aufweisen, zu  
 finden versuchten, könnten wir kein Buch finden, welches Phänomene so im Detail  
 beschreibt, wie jene, auf die im Qur’an verwiesen wird. Allerdings sollte nicht  
 vergessen werden, dass diese in einem einzigartigen Buch mit “besonderen  
 Eigenschaften” beinhaltet sind.



17

ethische Prinzipien, die mit dem menschlichen Temperament 
harmonierten; er verfocht eine Religion, welche das Leben sinn-
voll machte und existentielle Hilferufe beantwortete … Zusätz-
lich zu all diesen „besonderen Merkmalen“ ward ihm eingegeben, 
Zauberer mit seinem Zepter zu besiegen,11 das Meer zu teilen 12, 
und jene, die ihn bekämpften, wurden von Missgeschicken ge-
troffen, wie Überschwemmungen, Heuschrecken und Fröschen.13 
Das „Gesamtbild“, das sich ergibt (mit anderen Worten: dass die 
Botschaft Moses‘ besondere Merkmale aufweist, und dass jedes 
erstaunliche Wunder der gleichen Person zugeschrieben wird) ist 
durch gegenseitige Bekräftigungen bestätigt und verstärkt den 
Glauben, dass die von Moses überbrachte Botschaft nicht zurück-
gewiesen werden sollte. Einige der erwähnten Wunder scheinen 
weniger bemerkenswert zu sein als andere. Zum Beispiel könnten 
einige meinen, dass Heuschreckenschwärme von Zeit zu Zeit zu 
sehen sind und dass sie daher keine außerordentlichen Vorkomm-
nisse sind, doch wenn man dieses Phänomen aus einer holisti-
schen Perspektive betrachtet und man einige besondere Merkmale 
von der Botschaft Moses‘ wie zum Beispiel die Rationalität seiner 
Botschaft, seine Bilderstürmerei und die Bedeutung, die er dem 
Leben zugeschrieben hat, mit der Tatsache kombiniert, dass all 
diese erstaunlichen Wunder einer einzelnen Person zugeschrie-
ben werden und „am gleichen Ort und zur gleichen Zeit in der 
Geschichte“ beobachtet werden, nähert sich der Heuschrecken-
schwarm eher der Bedeutung eines Wunders an.

Wir können uns folgendes gedachtes Beispiel vorstellen, um zu 
versuchen, den Grund zu verstehen, warum ich das Vorhanden-
sein vieler spezieller Merkmale und erstaunlicher Phänomene an 
einem einzigen Ort betone: wenn ein Glücksspiel mit unmögli-
chen Zahlen mit einem einzigen Los gewonnen wird, ist dies eine 
interessante aber normale Sache, doch wenn die gleiche Person für 

11 Sure 7 - Al-A’raf (Die Höhen): 117-126; Sure 26 - Ash-Shu’ara (Die Dichter): 34-51.

12 Sure 26 - Ash-Shu’ara (Die Dichter): 60-66.

13 Sure 7 - Al-A’raf (Die Höhen): 133.



18

14 Sure 74 - Al-Muddaththir (Der Verhüllte): 25.

15 Sure 2 - Al-Baqara (Die Kuh): 23 und Sure 17 - Al Israa (Die Nachtfahrt): 88.

jedes Spiel nur einzelne Lose kauft und jedes Los gewinnt, wür-
den wir dies höchstwahrscheinlich als einen außergewöhnlichen 
Sachverhalt ansehen. Und wenn diese Person „besondere Kenn-
zeichen“ aufweist, zum Beispiel der weltbeste Philosoph wäre und 
auch der beste Sänger und zusätzlich der beste Fußballspieler, 
wäre der Sachverhalt, dass diese Person mit all ihren besonderen 
Kennzeichen viele Spiele gewinnt, sogar noch erstaunlicher. Dar-
aus ergibt sich, dass, wenn „besondere Eigenheiten“ und „erstaun-
liche Geschehnisse“ sich an einem einzigen Ort zutragen oder 
einer einzelnen Person zugeschrieben werden, dies etwas ist, dem 
man große Aufmerksamkeit widmen sollte. Wenn wir erkennen, 
dass die vielen speziellen Besonderheiten des Qur’ans und die 
vielen erstaunlichen Wunder in einem „einzelnen Buch“ gefunden 
werden, können wir den wirklichen Wert dieser Wunder inner-
halb des „Gesamtbildes“ noch besser verstehen.

Zwei Annäherungen an die Verbindung zwischen dem Qur’an 
und den modernen Wissenschaften

In diesem Artikel werde ich im Rahmen zweier Ansätze die Ver-
bindung zwischen einigen Versen aus dem Qur’an und jenen 
Daten untersuchen, welche uns die modernen Wissenschaften 
aufdeckten. Ich werde diese Ansätze nur auf der Grundlage von 
Beispielen aus der Astronomie und der Physik diskutieren. Diese 
Beispiele begründen eine Antwort an jene, die sagen, dass der 
Qur’an die „Rede eines Sterblichen“ 14 ist, und tragen zu unserer 
Auffassung über die Berechtigung des qur’anischen Anspruchs 
bei, dass eine „gleiche Sure“ nicht hervorgebracht werden kann.15 
Die beiden Herangehensweisen, für die ich jeweils drei Beispiele 
anführe, sind folgende:
1. Die erste nimmt Bezug darauf, dass der Wissensstand zur Zeit 



19

und am Ort als der Qur’an offenbart wurde, zur Feststellung 
führt, dass die auf moderne Wissenschaften bezogenen Aus-
sagen des Qur’ans nicht von einer Person oder einer Gruppe 
von Menschen hätten gemacht werden können. Ich bezeichne 
diesen Ansatz als „Qur’anisch-Wissenschaftliche-Theologie, 
da dies zur Etablierung seines göttlichen Aspekts beiträgt 
und zur Zurückweisung von Behauptungen hinsichtlich 
seines menschlichen Aspekts, da der Qur’an selbst das Fun-
dament für unsere theologischen Ansprüche legt, wenn wir 
den Qur’an als den Beweis für seine eigenen Feststellungen in 
Bezug auf das Gebiet der Wissenschaften vorlegen.

2. Der zweite Ansatz besteht darin, die Daten, welche durch die 
modernen Wissenschaften offengelegt werden, als Ausgangs-
punkte herzunehmen und die Verse des Qur’ans dementspre-
chend zu interpretieren. Aus den vielen Interpretationen, die 
durch verschiedene Tafsirs (Interpretationen des Qur’ans) im 
Laufe der Geschichte vorgestellt wurden, jene auszuwählen, 
die mit der modernen Wissenschaft übereinstimmen, ist die 
erste Priorität hinsichtlich der für diesen Ansatz gewählten 
Beispiele; allerdings ist es auch wichtig, dass, wenn eine Be-
deutung berücksichtigt wird, die nicht in den Tafsirs festge-
halten ist, diese Bedeutung nicht einer naiven Interpretation 
des Qur’antextes abgerungen werden sollte. Ich bezeichne 
diesen Ansatz als Wissenschaftlich-Qur’anische-Theologie, da 
die von den modernen Wissenschaften aufgezeigten Daten 
unsere Ausgangspunkte bilden und theologische Ansprüche 
aufgrund der Möglichkeiten, die uns der Qur’an für die Ad-
aption dieser Daten an den qur’anischen Text bietet, geltend 
gemacht werden können.

Qur’anisch-Wissenschaftliche-Theologie



20

Die folgenden drei Beispiele können herangezogen werden, um 
den Anspruch zu belegen, dass einige Feststellungen des Qur’ans, 
dessen Weisheit im Lichte der modernen Wissenschaft offenbart 
worden ist, nicht von einer Person oder einer Personengruppe, die 
vor 1400 Jahren lebten, gemacht worden sein konnten:

1 – Mit Macht erbauten Wir den Himmel. Wahrlich, 
  Wir dehnen ihn aus.16

Der Punkt, um den es in der Sure Adh-Dhaariyat geht, betrifft ein 
sehr wichtiges geistesgeschichtliches Thema, welches über Jahr-
tausende hinweg in der Philosophie und Wissenschaft diskutiert 
wurde. Die Antworten, welche die Philosophen und Wissen-
schaftler auf Fragen gaben wie „Ist das Universum endlos?“ und 
„Sind dem Universum Grenzen gesetzt?“ gründen auf drei Ansät-
zen. Die erste Gruppe, der auch Aristoteles angehört, behauptet, 
dass das Universum feste Grenzen hat.17 Die zweite Gruppe, der 
Newton angehört, behauptet, dass das Universum grenzenlos und 
endlos ist.18 Die dritte Gruppe, der Kant angehört, übernahm 
eine agnostische Ansicht, welche sagt, dass der Verstand dieses Di-
lemma nicht lösen könne.19

Die theoretische Geltendmachung, die in den 1920ern von 
Georges Lemaitre und Alexander Friedmann unabhängig von-

17  Aristotle, The Complete Works of Aristotle, Herausg.: Jonathan Barnes, New Jersey,  
 Princeton.
18 Newton, Philosophical Writings, Herausg.: Andrew Janiak, Cambridge, Cambridge  
 University Press, 2004, S. 23.
19 Immanuel Kant, The Critique of Pure Reason, Übers.: J.M.D. Meiklejohn,  
 Chicago, William Benton, 1971, S. 135-137.

16 Sure 51 - Adh-Dhaariyat (Die Zerstreuende): 47. In der Übersetzung der Qur’anverse  
 kam mir die Übersetzung von Ahmed Ali zugute, Al-Quran, New Jersey, Princeton  
 University Press, 1994.


