
K O R B I N I A N

Weites
Leben,  
weites
Herz

BIRNBACHER

Gut leben  
nach dem Bauplan des  
heiligen Benedikt

ISBN 978-3-7022-4188-9

K
O

R
B

I
N

I
A

N
B

IR
N

B
A

C
H

E
R

W
ei

te
s 

L
eb

en
, w

ei
te

s 
H

er
z

Das Leben im Kloster eröffnet eine Weite des 
Herzens – so die Worte des heiligen Benedikt. 
Korbinian Birnbacher, Erzabt von St. Peter in 
Salzburg, lebt mit seinen Mitbrüdern nach die-
sem Ideal. Erstmals erzählt er von seinem per-
sönlichen Werdegang und klopft die 1500 Jahre 
alte Regel auf ihre Bedeutung für die heutige 
Zeit ab. Er spricht von maßvollem Verhalten 
und dem Umgang mit menschlichen Schwä-
chen, von Mut und Demut, von Flexibilität und 
Beständigkeit … 
Sein Fazit: Die berühmte Ordensregel ist ein 
hochaktueller Leitfaden für ein erfülltes Leben 
– weit über die Klostermauern hinaus.



Korbinian Birnbacher
Weites Leben, weites Herz



Korbinian Birnbacher

Weites Leben, weites Herz

Gut leben nach dem Bauplan 
des heiligen Benedikt

Tyrolia-Verlag•Innsbruck-Wien

In Zusammenarbeit mit  
Josef Bruckmoser 

und  
mit einem Vorwort von 

Christoph Kardinal Schönborn



Nachhaltige Produktion ist uns ein Anliegen; wir möchten die Belastung 
unserer Mitwelt so gering wie möglich halten. Über unsere Druckereien 
garantieren wir ein hohes Maß an Umweltverträglichkeit: Wir lassen 
ausschließlich auf FSC®-Papieren aus verantwortungsvollen Quellen 
drucken und verwenden Farben auf Pflanzenölbasis. Wir produzieren 
in Österreich und im nahen europäischen Ausland, auf Produktionen in 
Fernost verzichten wir ganz. 

Mitglied der Verlagsgruppe „engagement“

© 2024 Verlagsanstalt Tyrolia, Innsbruck
Umschlag, Layout und digitale Gestaltung: Tyrolia-Verlag, Innsbruck
Coverbild: © Günter Standl 
Druck und Bindung: FINIDR, Tschechien
ISBN 978-3-7022-4188-9
E-Mail: buchverlag@tyrolia.at
Internet: www.tyrolia-verlag.at



INHALT

Vorwort von Christoph Kardinal Schönborn   .  .  .  .  .  .  .  .  .             7

I. MIT BENEDIKT IM KLOSTER LEBEN  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              11
Mönch aus Berufung, „Architekt“ aus Leidenschaft   .  .  .  .  .       12
Das Kloster ist mir passiert   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     23
Hören, gehorchen und ankommen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 30
Führen, sorgen und nicht kränken  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 56

II. MIT BENEDIKT MEHR MENSCH WERDEN   .  .  .  .  .  .  .         81
Das rechte Maß, die Mutter aller Tugenden  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            82
Jeder Mensch darf neu beginnen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  89
Ein Kanon für das gute Leben  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    92
Weite des Lebens, Weite des Herzens  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               106

III. MIT BENEDIKT DIE KIRCHE ERNEUERN  .  .  .  .  .  .  .         111
Demokratisch, aristokratisch, hierarchisch   .  .  .  .  .  .  .  .  .           112
Am Anfang war die synodale Kirche  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               115
Den brennenden Fragen nicht ausweichen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            119
Was wir aus dem Scheitern lernen müssen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            126

IV. MIT BENEDIKT DIE WELT VERÄNDERN  .  .  .  .  .  .  .  .          135
Benediktinische Weisheit für das 21. Jahrhundert   .  .  .  .  .       136
Wie die Mönchskultur Salzburg prägte .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              149
Benedikt, der Patron Europas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   157
Sieben Lebensregeln für den Alltag  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                162

Dank  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 169
Literaturverzeichnis .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         171



7

VORWORT 

In Österreich gibt es neun Diözesen (und ein Militärordinariat), 
zwei davon sind Erzdiözesen: Wien und Salzburg. Wien ist frei-
lich erst halb so alt wie Salzburg, denn Salzburg wurde zu Be-
ginn des 8. Jahrhunderts vom heiligen Rupert gegründet, Wien 
erst im 15. Jahrhundert. Österreich ist reich an Klöstern, weshalb 
man gerne von „Klösterreich“ spricht. Doch gibt es nur ein Klos-
ter, das sich als Erzabtei bezeichnen darf: das Stift St. Peter, das 
älteste durchgehend besiedelte Kloster nördlich der Alpen. Ge-
gründet wurde es vom heiligen Rupert, wie die Erzdiözese Salz-
burg. Deshalb gehören beide bis heute untrennbar zusammen. 
Es gibt viele Äbte in Österreich, nur einer darf den Titel Erzabt 
tragen, der Abt von St. Peter, wenn auch dieser Titel bei weitem 
nicht so alt ist wie das Erzstift und die Erzdiözese.

Manche mögen den Kopf schütteln ob all der Titulaturen und 
kirchlichen Organisationsformen. Sie sind Teil einer langen Ge-
schichte, aber sicher nicht das Wichtigste und Wesentliche an 
ihr. Um Geschichte und Gegenwart geht es im vorliegenden 
Buch von Korbinian Birnbacher, dem Erzabt des Erzstifts St. Pe-
ter. Es ist eine Art Autobiographie, die in Betrachtungen zur Be-
nediktsregel hinein verwoben ist. Die Spannweite seines Lebens 
wird anschaulich, von der Kindheit und Jugend im bayrischen 
Heimatdorf bis zu den Leitungsaufgaben im Kloster, im Orden 
und in der Gesellschaft. 

Mich hat an seinen Betrachtungen zur Regel des heiligen Bene-
dikt am meisten fasziniert, wie sehr diese grundlegende Schrift des 
abendländischen Mönchtums wirklich ein „Bauplan“ zum guten, 
gelingenden Leben ist. Es ist wohl kein Zufall, dass es Einkehrtage, 
Besinnungswochenenden für Manager gibt, die einfach die Bene-



8

diktsregel als Grundlage nehmen. Erzabt Korbinian verbindet in 
seinen Betrachtungen Zitate aus der Regel mit den nüchtern und 
ehrlich geschilderten Erfahrungen seiner Klostergemeinschaft 
und mit den praktischen Anwendungen im Alltag für jedermann 
(dieses Wort muss man in Salzburg nicht gendern!).

Erneuerung der Gesellschaft, Erneuerung der Kirche, beides 
im Licht der Weisheit der Benediktsregel, darum geht es dem Au-
tor. Die Kirche befindet sich zurzeit mitten in einem Prozess, der 
unter dem Stichwort „Synodalität“ steht. Kein Zweifel, sie kann 
dabei viel von der monastischen Tradition lernen, von ihren Lei-
tungs- und Gemeinschaftsformen, vor allem aber von der Aus-
gewogenheit in allen Lebensfragen. Ein Kernanliegen der Bene-
diktsregel trifft sich mit dem derzeitigen synodalen Prozess: die 
rechte Unterscheidung als Voraussetzung für das richtige Ent-
scheiden. In unserem Nachbarland Deutschland führt der dort 
begonnene „Synodale Weg“ zu erheblichen Spannungen mit an-
deren Teilen der Kirche und mit Rom. Papst Franziskus mahnt 
immer wieder „die Unterscheidung der Geister“ an, das heißt die 
gemeinsame Frage nach dem Willen Gottes, nach dem Weg, den 
er uns zeigt. Die Plausibilität der gesellschaftlichen Entwicklun-
gen kann nicht das allein maßgebende Kriterium sein, um den 
rechten Weg der Unterscheidung zu gehen. Gerade hier kann die 
Benediktsregel mit ihren Weisungen zur Klugheit, Ausgewogen-
heit und Gemeinsamkeit helfen, Engführungen zu vermeiden. 
Ich glaube, die Synode im Oktober 2023 ist in Rom diesen Weg 
gegangen, ohne Scheuklappen, aber auch ohne Überstürzung. 
Die berühmten „Heißen Eisen“, die bei uns diskutiert und oft als 
die einzigen Heilmittel angepriesen werden, bedürfen des weite-
ren Blicks auf die Weltkirche und der kritischen Gegenlektüre. 
Gerade der heilige Benedikt steht für diese Ausgewogenheit, die 
nichts zu tun hat mit mangelndem Mut, im Gegenteil!



9

Da ich mit Erzabt Korbinian gemeinsam in der „Gemischten 
Kommission Bischöfe – Orden“ sitze, möchte ich dieses Vor-
wort nicht beenden, ohne ein Wort zu dem zu sagen, was ich die 
„systemische Spannung“ zwischen Diözesen und Orden, Pfarren 
und Klöstern zu nennen pflege. Da wir oft miteinander darüber 
gesprochen haben, soll dies auch ein Zeichen unserer Verbun-
denheit sein. Ich bin beides, Ordensmann und Diözesanbischof, 
Dominikaner (seit 60 Jahren, da ich mit 18 ins Kloster ging) und 
Vorsteher der Erzdiözese Wien. Es liegt „in der Natur der Sache“, 
dass Diözesen und Orden verschieden „funktionieren“, meist 
harmonisch, aber immer mit einer gewissen Grundspannung, 
die nicht mit persönlichen Differenzen zu tun hat, sondern eben 
„systemisch“ ist.

Das Thema ist nicht neu. Mit dem Aufkommen der Bettelor-
den im 13. Jahrhundert hat sich diese Spannung verschärft, was 
zu heftigen Konflikten in der Theologie, im Kirchenrecht und in 
der Pastoral führte. Das blieb auch so mit den neuen Orden des 
16. Jahrhunderts und auch mit den großen Seelsorgsorden des 
19. Jahrhunderts. Sie alle haben die päpstliche Exemption, unter-
stehen also nicht dem Bischof, es sei denn in der Pfarrpastoral. 
Genau da aber zeigen sich die „systemischen Spannungen“. Ein 
Beispiel: Bisher waren fast 45 Prozent der Pfarren der Erzdiöze-
se Wien in Betreuung durch die Orden, sei es als inkorporierte 
Stiftspfarren, sei es als den Orden anvertraute Pfarren. Solange 
wir alle genügend Priester- und Ordensnachwuchs hatten, ver-
lief das Miteinander relativ harmonisch. Die Zeiten haben sich 
geändert. Die Orden spüren die Not, die Diözesen ebenso. Beide 
müssen wir in dieser Situation noch mehr die Gemeinsamkeit 
suchen. Doch wie? Gerade als Bischof ist es mir wichtig, dass 
die Orden ihr gemeinsames Gebets- und Ordensleben nicht ver-
nachlässigen. Denn nur lebendiges Ordensleben ist für junge 



10

Menschen anziehend. Doch hoffe ich zugleich als Bischof, dass 
die Orden ihre Pfarren betreuen. Das brauchen die Pfarren, aber 
auch die Klöster mit ihrer oft Jahrhunderte alten Verbundenheit 
mit ihren Pfarren. Innenleben und Außendienst der Orden ist 
deren große Herausforderung. Als Bischof soll ich beides för-
dern, doch soll keines dabei zu kurz kommen. Genau dieselbe 
Herausforderung erleben die Ordensgemeinschaften. Beide, 
Bischöfe und Orden, müssen mit diesen Spannungen leben. Sie 
fordern uns heraus zu ehrlicher brüderlicher Gemeinschaft. Bei-
den ist uns die gegenseitige Förderung aufgetragen. Gemeinsam 
soll uns auch die Wertschätzung und die geschwisterliche Ver-
bundenheit mit den Frauenorden sein. Exemplarisch ist das in 
Salzburg sichtbar durch das älteste Frauenkloster des deutschen 
Sprachraums, das Stift Nonnberg, ebenfalls vom heiligen Rupert 
gegründet. Bis heute sind alle drei Stiftungen des heiligen Rupert 
eng miteinander verbunden, kirchlich, sozial und geschwister-
lich. Es ist vielleicht ein Geheimnis, das ich hier über meinen 
Mitbruder, Ordensmann wie ich, den Erzbischof Dr. Franz Lack-
ner, verrate: Seine tägliche frühmorgendliche Ertüchtigung führt 
ihn vom Kapitelplatz zum Kloster St. Peter und zum Nonnberg. 
So lebt er täglich die Verbundenheit der drei Stiftungen des hei-
ligen Rupert.

Möge der heilige Rupert samt dem heiligen Virgil allen dreien 
Segen, Gedeihen und gutes Wirken erbitten!
							     
+Christoph Kardinal Schönborn



I. 
MIT BENEDIKT 
IM KLOSTER 
LEBEN



12

MÖNCH AUS BERUFUNG, „ARCHITEKT“ 
AUS LEIDENSCHAFT 

Seht, in seiner Güte  

zeigt uns der Herr den Weg des Lebens.

Regula Benedicti Prol 20

3
Hätte ich mich nicht für das Kloster entschieden, wäre ich wohl 
Architekt geworden.  Ich habe eine gute räumliche Vorstellungs-
kraft, aber ich bin überzeugt, dass ich an der Geometrie oder an 
der Mathematik gescheitert wäre. Oder ich wäre am Ende in ir-
gendeinem Architektenbüro gelandet, wo ich Wintergärten und 
Garagen gezeichnet hätte – nicht die großen Museumsbauten 
oder gar einen Kirchenbau …

Durch eine außerordentliche Gunst des Schicksals bin ich Abt 
geworden und damit zwangsläufig auch Bauherr. Dadurch ha-
be ich viel mehr Möglichkeiten, etwas zu gestalten, als ich es in 
einem kleinen Architektenbüro je gehabt hätte. Die Phase, in der 
mir das Kunstressort im Kloster anvertraut wurde, fiel in eine 
glückliche Periode, in der viel umgesetzt werden konnte. Ich ha-
be eine günstige Epoche erwischt, weil man nach dem Zweiten 
Weltkrieg jahrzehntelang nicht an große Bauten, Sanierungen 
oder Veränderungen denken konnte.

Allein die Neugestaltung der Bibliothek war eine spannen-
de Herausforderung. Da brauchte es die intelligente technische 
Umsetzung, um die riesige Anzahl von gut 200.000 Büchern zu 
verwalten. Es galt, im Kontext der historischen Bauvorgabe eine 
zeitgemäße Formensprache für eine Bibliothek zu finden, die 
den wertvollen historischen Bestand nicht erdrückte.



13

Noch komplexer war die Neugestaltung des Altarraumes in 
der Stiftskirche. Diese ist nach allgemeiner Einschätzung sehr gut 
gelungen – vielleicht gerade deshalb, weil man im äußeren Er-
scheinungsbild des neuen Altarraumes kaum erkennen kann, wie 
viel tatsächlich umgestaltet wurde. Die benediktinische Quartal
schrift aus Beuron heißt „Erbe und Auftrag“. So sehe ich das: Ich 
muss das Erbe des Klosters annehmen, aber ich muss es auch wei-
terentwickeln … Erbe und Auftrag! Ich darf keine museale Käse-
glocke darüberstülpen, sonst wird es tot. Im neuen Altarraum hat 
die ganze Gemeinschaft der Mitbrüder Platz. Wir bilden einen 
Kreis, und jeder weiß, wo er sich hinstellen muss. Jeder kennt die 
Ordnung und seinen Platz. 

Ich bin ein Beute-Bayer

Mein Geburtsort Anger liegt im Rupertiwinkel, jenem Teil von 
Bayern, der erst 1816 – nach dem Wiener Kongress – von Salz-
burg abgetrennt und Bayern zugeschlagen wurde. Wir wurden 
daher von den „richtigen“ Bayern westlich etwa von Teisendorf 
als „halbe Österreicher“ bezeichnet: „Ihr seid nicht richtig bay-
erisch.“ Tatsächlich war der Unterschied allein in der Sprache 
erheblich. Wir sprachen nicht das breite chiemgauerische oder 
oberlandlerische Bayerisch, sondern wir hatten auch Ausdrücke, 
die es nur in Salzburg gab. Meine Mutter, Jahrgang 1928, kann-
te ganz alte Ausdrücke, die es im Bayerischen nicht gab, die ich 
aber interessanterweise später wieder in Grödig oder in Abte-
nau gehört habe oder von Pater Jakob, einem Mitbruder, der aus 
einer eingesessenen Familie in Elsbethen stammt. Zum Beispiel 
Schuikalier statt Schulranzen oder phonetische Diphthonge wie 
zum Beispiel Kyriedog für Kirtag.



14

1821 kam Anger zum Erzbistum München. Damit rückte der 
Bischof, der in der Salzburger Zeit des Rupertiwinkels ganz nahe 
gewesen war, plötzlich sehr weit weg. Die Pfarren an den Rändern 
der neuen Erzdiözese München und Freising, wie beispielsweise 
Anger plötzlich eine war, wurden vergessen. Deshalb war und ist 
es für die Menschen meiner Heimat so bedeutsam, dass einer von 
ihnen Abt von St. Peter ist. Das ist mir erst so richtig bewusst ge-
worden, seit ich selber in St. Peter eingetreten bin. Aber für mich 
als Angerer war Salzburg schon in meiner Kindheit und Jugend 
ein Stück Heimat, ein Sehnsuchtsort, eine elegante, großzügige 
Stadt. Ich bin als Schüler mit dem Fahrrad von Anger nach St. Pe-
ter gefahren, ich war historisch und kunsthistorisch interessiert, 
und die Gebäude haben mich sehr beeindruckt.

Mit sechzehneinhalb Jahren fuhr ich mehrmals mit dem 
Fahrrad nach Salzburg, um die Landesausstellung „St. Peter in 
Salzburg – Schätze europäischer Kunst und Kultur“ anzusehen. 
Insgesamt habe ich diese Ausstellung sechsmal besichtigt. Mei-
ne Eltern und Geschwister vermuteten, ich hätte eine Freundin 
in Salzburg. Ja, ich hatte tatsächlich eine Freundin, aber die war 
1300 Jahre alt. Mich hat der Mikrokosmos dieses eindrucksvol-
len Klosters fasziniert. Die geistige Weite: Naturwissenschaften, 
Mineralien, kunsthistorische Schätze, die Bibliothek.

Heimat ist nicht unbedingt ein Territorium. Es ist mehr eine 
Haltung, ein Gefühl. Mir geht es um die Menschen, mit denen 
ich gern beisammen – beinand – bin. Als Benediktiner sind für 
mich Orte von großer Bedeutung, an denen ich mich wohl fühle. 
Mein Freund, der Fernsehmoderator und Regisseur Bertl Göttl, 
hat nach meiner Abtsweihe eine TV-Sendung mit mir gemacht, 
in der wir von meiner Heimat Anger mit dem Fahrrad nach St. 
Peter gefahren sind. Er wollte unbedingt diese Geschichte erzäh-
len, den Weg von Anger nach St. Peter – ein Weg, der historische 



15

Zusammenhänge und meinen persönlichen Hintergrund abbil-
det.

„Dann wirst du Erzabt in St. Peter“

Mein erster direkter Kontakt mit einer größeren kirchlichen Ein-
richtung war das Studienseminar St. Michael in Traunstein. Dort 
wurde ich bis zu meinem Abitur im Jahr 1987 von Weltpriestern 
erzogen. Sehr offen. Es gab auch keinen Druck, Priester werden 
zu müssen. Aber selbstverständlich wollten die Verantwortli-
chen eine Atmosphäre schaffen, die den Priesterberuf nicht von 
vornherein ablehnte. Wir wurden bei Exerzitien in erster Linie 
von Franziskaner-Minoriten und vereinzelt auch von Jesuiten 
begleitet. Das waren fantastische Leute. Im Unterschied zu ande-
ren Seminarien erlebten wir in Traunstein eine vergleichsweise 
freie Erziehung.

Als wir einmal das erzbischöfliche Borromäum in Salzburg 
besuchten, schossen uns die Schüler dort beim Fußball in Grund 
und Boden und waren uns auch musikalisch weit überlegen. 
Aber das Haus und die Erziehung machten einen wesentlich äl-
teren und strengeren Eindruck, als wir es gewohnt waren. Ich 
war entsetzt über die riesigen Schlafsäle, die es im Borromäum 
Anfang der 1980er Jahre immer noch gab. Wir in Traunstein 
hingegen hatten ab der elften Klasse Einzelzimmer. Auch be-
suchten wir selbstverständlich einen Tanzkurs, um den uns die 
Borromäisten beneideten.

Nach den damals 13 Schuljahren absolvierte ich 1987 im Al-
ter von 20 Jahren das Abitur. Da kam beruflich vieles auf den 
Schirm. Vor allem die Möglichkeit eines Architekturstudiums. 
Ich dachte ganz rational: „Wenn ich in St. Peter eintrete und da-



16

von ausgehen muss, dass ich vielleicht nicht bleibe, dann bin ich 
22 oder 23 Jahre alt. Danach müsste ich 18 Monate Militär- oder 
Zivildienst nachholen, von dem ich ja als Priesterseminarist 
oder Ordensmann befreit war. Dann wäre ich schon 24 oder 25 
Jahre alt und könnte erst sehr spät mit dem Architekturstudium 
anfangen. Dann wäre ich viel zu alt.“

Auch die Nähe zum Kloster St. Bonifaz in München spielte 
eine Rolle. Den dortigen Abt Odilo Lechner durfte ich 1983 in 
München beim Katholikentag kennenlernen. Er war eine große 
Inspiration für mich und ich hatte ihm damals schon sehr viel zu 
verdanken. Als ich mich für ein klösterliches Leben entschieden 
hatte, fragte ich mich, welches Kloster das meine sein würde. Ich 
überlegte, ob ich in St. Bonifaz eintreten sollte, aber es war klar, 
dass ich nur wegen des Abtes dorthin gehen würde. Abt Odilo, 
der als Universitätsassistent auch enge Beziehungen zu Salzburg 
hatte, sagte mir: „Ich hätte mir gedacht, du könntest einmal mein 
Nachfolger werden. Ich bin aber auch glücklich, wenn du nach 
St. Peter gehst. Dann wirst du eben dort Erzabt.“ 

Natürlich habe ich nicht geglaubt, dass es dazu kommen wür-
de, als ich 1987 in St. Peter eintrat. Ich sagte mir: „Das mache ich 
jetzt, ich will jetzt genau wissen, ob ein Kloster mein Weg ist.“ 
Mein Vater, der nicht besonders fromm war und im Krieg vieles 
mitgemacht hatte, meinte: „Mein Weg wäre es nicht, aber wenn 
das dein Weg ist, dann musst du diesen Weg gehen.“ Meine 
Mutter, die sehr aktiv im Kirchenchor war und jeden Donners-
tag den Priesterrosenkranz betete, sagte: „Bub, wirf, dein Leben 
nicht weg. Wenn du ein Weltpriester würdest, dann hättest du 
wenigstens etwas Geld für dich.“



17

Feuertaufe in der Seelsorge an der KHG

Meine seelsorgliche Feuertaufe in Salzburg hatte ich in der Ka-
tholischen Hochschulgemeinde (KHG) zu bestehen. Zwei Tage 
vor der Eröffnung der Salzburger Hochschulwochen 1999 kam 
Erzbischof Georg Eder völlig überraschend mit einem drin-
genden Anliegen nach St. Peter. Er kniete vor Erzabt Edmund 
Wagenhofer nieder und sagte: „Bitte, hilf mir, ich brauche einen 
Hochschulpfarrer. Ich habe lange gesucht und niemanden ge-
funden.“ Der Erzabt fragte: „Wer soll das sein?“ Der Erzbischof 
antwortete: „Pater Michael Köck.“

Pater Michael, mein Konnovize, war damals ein betont kon-
servativer, aber sehr gebildeter Mitbruder. Er kannte die Situa-
tion nur zu gut, um zu wissen, dass die Position des Hochschul-
pfarrers ein Schleudersitz war, völlig abhängig vom momentanen 
emotionalen Zustand des Erzbischofs – und lehnte ab. So blieb 
nur noch ich übrig. Meine Qualifikation dafür war, dass ich zu-
fällig in Rom studiert hatte. Das war für einen Oberhirten wie 
Erzbischof Eder durchaus ein Kriterium, ohne dass er mich wei-
ter gekannt hätte. Ich kam in meinen Jahren als Hochschulpfar-
rer von 1999 bis 2004 sehr gut mit ihm zurecht. Georg Eder war 
in seinen letzten Jahren als Bischof immer für Überraschungen 
gut. Das waren auch die Jahre, in denen sein sehr ambitionierter 
Weihbischof Andreas Laun einen großen Einfluss in der Erzdiö-
zese hatte. Er war in Salzburg die Speerspitze der „konservativen 
Wende“, die damals die gesamte katholische Kirche in Österreich 
vor schier unlösbare Konflikte stellte.

Franz Padinger, der Peter Hofer als Hochschulpfarrer nachge-
folgt war, führte mich in das sehr basisdemokratische Leben der 
Katholischen Hochschulgemeinde (KHG) und der Katholischen 
Hochschuljugend (KHJ) ein. Der Grazer Hochschulseelsorger 



18

Heinrich Schnuderl, der österreichweit einen sehr guten Ruf hat-
te und als sehr aufgeschlossen galt, gab ein Gutachten zur neu-
en Heimordnung der KHG Salzburg ab. Er meinte lapidar: „Ich 
würde mir diese demokratischen Spielchen nicht antun.“ Erz-
bischof Eder lehnte zwei Dinge ab: den Arbeitskreis Kirche und 
Sozialismus (AKS) sowie den Arbeitskreis Homosexuelle und 
Glaube (HUG). Da wusste ich: Da kann ich nicht die Form eines 
großen öffentlichen Arbeitskreises wählen, sondern die Treffen 
müssen sehr diskret im Büro des Hochschulpfarrers stattfinden. 
Franz Padinger baute mir eine seelsorgliche Brücke, indem er 
sagte: „Es sind einfach nur Menschen, die gläubige Christen sein 
wollen, aber mit ihrer geschlechtlichen Orientierung dem der-
zeitigen katholischen Moralkodex widersprechen.“ Nur ein Mit-
glied des Arbeitskreises HUG war aus der Erzdiözese Salzburg, 
alle anderen kamen aus Bayern und Oberösterreich.

Die Jahre an der KHG waren für mich die schönsten, glück-
lichsten und freiesten. Ich bin sehr dankbar, dass ich so vieles 
lernen durfte, was in der strengen Ordnung eines Klosters sonst 
so nicht möglich gewesen wäre: echte Konfliktkultur und konst-
ruktive Zusammenarbeit. Dafür bin ich vor allem meinen dama-
ligen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern und allen Studierenden 
von Herzen dankbar. Einige Kontakte aus dieser Zeit sind bis 
heute tragfähig. 

Georg Eder hatte durchaus einen seelsorglichen Eros, er war 
ein aufrichtiger und integrer Mensch. In einem der letzten Tref-
fen fiel ihm der Arbeitskreis HUG auf und er fragte, was das 
denn sei. Ich sagte: „Das ist der Arbeitskreis Homosexuelle und 
Glaube. Aber da ist niemand aus deiner Diözese dabei. Es sind 
gläubige und wirklich suchende Menschen. Hier geht es weder 
um eine gleichgeschlechtliche Partnerbörse noch darum, politi-
sche Positionen durchzusetzen.“ Darauf meinte der Erzbischof: 



19

„Da hast du Recht, es gehört zur Seelsorge, dass ihr euch in der 
KHG um diese Menschen kümmert.“ Am Ende gab er mir dann 
doch noch den Rat, einmal Weihbischof Laun einzuladen, der 
moraltheologisch ein Experte in solchen Fragen sei. Ich erwi-
derte, dass das wohl nicht hilfreich wäre und nur zu einer Kon-
frontation ohne gegenseitiges Verständnis führen würde. Auch 
da sagte der Erzbischof: „Ja, das kann man so sehen.“

Zufluchtsorte und Zufluchtsmenschen

Seit der Zeit als Hochschulpfarrer betreibe ich übrigens auch 
Sport in einem Fitnessstudio. Das lässt sich zeitlich am ehesten 
einrichten und es war meinem Freundeskreis ein Anliegen, mich 
dorthin zu bringen. Für mich ist es praktisch, dass ich dort auch 
am Abend trainieren kann. Auf dem Stepper hat man einen ähn-
lichen Bewegungsablauf wie bei einer Skitour. In jüngeren Jah-
ren habe ich damit eine gute Kondition erworben. Ich war früher 
viel auf den Bergen unterwegs, aber ich habe mir dabei vermut-
lich die Knie ruiniert. Daher trainiere ich im Studio auf dem 
Stepper maximal eineinhalb Stunden. Danach kann ich noch ein 
wenig schwimmen. Rad fahre ich noch ein wenig, früher habe 
ich viele Spaziergänge gemacht. Seit ich Abt bin, komme ich frei-
lich viel zu wenig zum Sporteln.

Ein geistiger Zufluchtsort ist für mich der Freundeskreis, den 
wir „internationaler Pastoralkontakt“ nennen. Dem gehören der 
Salzburger Domkapitular Egon Katinsky, mein letzter Direk-
tor im Studienseminar Traunstein, Werner Eichinger, sowie Sr. 
Therese Auer und Sr. Barbara Grundschober an. Wir treffen uns 
zweimal im Jahr. Es ist jedes Mal ein sehr wertvoller Austausch, 
auch wenn es mit dem Alter etwas komplizierter geworden ist 



20

und ich auch sehr viel beschäftigt bin. Meist machen wir in der 
Fünfergruppe eine kleine Wanderung.

Als Abt führe ich viele Außenbeziehungen offizieller Natur. 
Daher sind ein paar sehr gute persönliche Freunde sehr wichtig. 
Die kann ich an einer Hand abzählen. Mit denen fahre ich auch 
gemeinsam in Urlaub. Sie haben den Mut und die Größe, mir 
Dinge zu sagen, die mir sonst niemand sagt. Da spüre ich mich 
selbst. Dafür bin ich sehr dankbar. 

Sehr viel bedeuten mir auch die Treffen mit meinen Geschwis-
tern. Seit 15 Jahren kommen wir ein bis zwei Mal im Jahr zusam-
men – nur wir vier ohne die Ehepartner oder Kinder meiner Ge-
schwister. Zu viert passen wir in ein Auto. Als wir die Ehepartner 
einmal dazu einladen wollten, meinten die, nein, sie wären froh, 
wenn sie einmal für sich sein könnten. Ich bin sehr stolz auf mei-
ne Geschwister und ihre Lebensbilanz. Sie mussten sich vieles 
erarbeiten. Bei mir ergab sich dagegen vieles wie von selbst.

Einer der beiden Nachfolger des hl. Rupert

Neben dem Erzbischof ist der Erzabt von St. Peter einer der beiden 
Nachfolger des hl. Rupert, vermutlich sogar der mit mehr Konti-
nuität. Der hl. Rupert kam 696 in Iuvavum, der ehemaligen Gar-
nisonsstadt der Römer, an und nannte sie als Erster „Salzburg“. Er 
war auch der Erste, der das Evangelium nach Salzburg brachte und 
eine Struktur aufbaute, die es heute noch gibt. Die Stiftskirche St. 
Peter wurde in ihren Ursprüngen – zwei Drittel des Langhauses 
stehen noch! – zu Lebzeiten des hl. Rupert errichtet und war bis 
ins Jahr 774 die erste Kathedrale von Salzburg.

Viele Salzburgerinnen und Salzburger sehen im Erzabt den 
zweitwichtigsten Repräsentanten der katholischen Kirche in 



21

Salzburg. Eine kleine äußere Auffälligkeit, die Bischof und Abt 
unterscheidet, ist die Farbe des Pileolus (lat. Käppchen). Äbte 
tragen einen Pileolus in der Farbe ihrer Ordenskleidung, also im 
Fall der Benediktiner schwarz. Der Pileolus eines Bischofs ist vi-
olett, ausgenommen jener des Erzbischofs von Salzburg, der als 
Primas Germaniae ein Purpurkäppchen wie ein Kardinal trägt. 
Erzbistum und Erzabtei, Erzbischof und Erzabt stehen in einer 
gesunden Unterschiedenheit gut zueinander. Als Mönche ver-
halten wir uns dem Bischof gegenüber kooperativ und loyal. Wir 
haben aber auch eine gewisse Eigenständigkeit und sind nicht 
abhängig voneinander. Es ist eine fruchtbare Beziehung auf Au-
genhöhe. 

Eine meiner wichtigsten Aufgaben in der diözesanen Seel-
sorge sind Firmungen. Da übernimmt der Erzabt faktisch die 
Rolle eines Weihbischofs. Das ist eine sehr schöne Aufgabe, jun-
gen Menschen das Sakrament des Heiligen Geist bzw. des Er-
wachsenwerdens zu spenden. Als ich 2013 zum Abt benediziert 
wurde, war Erzbischof Alois Kothgasser schon 75 Jahre alt und 
wartete auf die Annahme seines Rücktrittsgesuches durch Papst 
Franziskus, der erst seit kurzem im Amt war. Er hatte keine Ter-
mine für Visitationen und Firmungen mehr angenommen. So 
nahm ich 2013, in meinem ersten Jahr als Firmspender, bereits 
25 Firmtermine wahr. Heute sind es ca. 15 Termine pro Jahr. Die 
Intensität der Vorbereitung ist aber gestiegen, u. a. durch persön-
liche Begegnungen mit den Firmlingen, deren Eltern und den 
Patinnen und Paten.

Die „andere“ Art der Nachfolge des hl. Rupert – das Stan-
ding des Erzabtes von St. Peter in der Salzburger Öffentlichkeit 
– hängt auch stark mit zwei Faktoren zusammen, die mit einem 
so alten Kloster verbunden sind: Kultur und Wirtschaft. St. Pe-
ter erfährt einen gewissen Respekt als Kulturträger, aber auch 



22

als Wirtschaftsbetrieb, der über die Jahrhunderte für eine stabile 
Lebensgrundlage der Ordensgemeinschaft gesorgt hat und im-
mer noch dafür sorgt. Bei der größten Salzburger Kulturinstitu-
tion, den Salzburger Festspielen, wurde ich in den Vorstand der 
Freunde der Salzburger Festspiele gewählt.

Mir scheint, in der Salzburger Öffentlichkeit wird die Erzabtei 
St. Peter gleichzeitig als etwas Exotisches, außerhalb dieser Welt 
Stehendes gesehen und als etwas Bodenständiges, das über die 
Jahrhunderte erstaunlich beständig ist.



K O R B I N I A N

Weites
Leben,  
weites
Herz

BIRNBACHER

Gut leben  
nach dem Bauplan des  
heiligen Benedikt

ISBN 978-3-7022-4188-9

K
O

R
B

I
N

I
A

N
B

IR
N

B
A

C
H

E
R

W
ei

te
s 

L
eb

en
, w

ei
te

s 
H

er
z

Das Leben im Kloster eröffnet eine Weite des 
Herzens – so die Worte des heiligen Benedikt. 
Korbinian Birnbacher, Erzabt von St. Peter in 
Salzburg, lebt mit seinen Mitbrüdern nach die-
sem Ideal. Erstmals erzählt er von seinem per-
sönlichen Werdegang und klopft die 1500 Jahre 
alte Regel auf ihre Bedeutung für die heutige 
Zeit ab. Er spricht von maßvollem Verhalten 
und dem Umgang mit menschlichen Schwä-
chen, von Mut und Demut, von Flexibilität und 
Beständigkeit … 
Sein Fazit: Die berühmte Ordensregel ist ein 
hochaktueller Leitfaden für ein erfülltes Leben 
– weit über die Klostermauern hinaus.




