
 
https://doi.org/10.1515/9783111403663-001 

Vorwort 

Jetzt ja ist das Geschlecht ein eisernes; niemals am Tage 

Ruhn sie von quälender Mühe und Jammer, und immer die Nächte 

Reiben sie auf mit drückenden Sorgen, Geschenken der Götter. 

Dennoch wird auch ihnen zum Unheil Freude gemischt sein. 

… 

nur trauriges Elend 

Bleibt den sterblichen Menschen, und nirgends ist Abwehr des Unheils  

Hesiod, Werke und Tage, 700 v. Chr.1 

 

Doch was ist nicht zu erwarten von einer Zeit, welche so offenbar die Grenze ist zwischen 

zwei verschiedenen Ordnungen der Dinge! Wenn mir erst die gewaltige Krisis vorüber ist 

kann sie auch einen solchen Moment herbeibringen, […] der künftigen Geschlechtern der Mit-

telpunkt werden muß für die Anschauung des Universums. 

Friedrich D. E. Schleiermacher, Über die Religion, 17992 

 

Pünktlich die Bewölkung 

der Dreh ins Dunkle 

Anthrazit 

und wie der Frage: 

wie umgehen mit dem Defizit 

der Tode? 

jedes Opfer zu viel 

jede Verlassenheit ein Keil ins Leben 

um drei oder jederzeit 

Ende der Wärme 

fünf Prozent Licht 

wenig Zuversicht 

aber drüben grünen die Bäume  

die Sträucher 

das ist keine Betriebsabrechnung 

ich berichte von der Gnade des Gartens 

Ilma Rakusa, 2. April 2021, Karfreitag3 

Krisenzeiten sind mindestens doppelt codiert. Mit dieser Pointe startet Martina 

Kumlehn ihre Lektüre Schleiermachers „im Spiegel modernen Krisenbewusst-

―― 
1 Hesiod, Werke und Tage. Aus dem Griechischen übertragen von Albert von Schirnding (Mün-

chen: Carl Hanser Verlag, 1966), 19f. 

2 Friedrich Schleiermacher, „Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern 

(1799)“, in Kritische Gesamtausgabe I/2: Schriften aus der Berliner Zeit 1796-1799, hg. v. Günter  

Meckenstock (Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1984), 325. 

3 Ilma Rakusa, Kein Tag ohne. Gedichte (Graz/Wien: Literaturverlag Droschl, 2022), 104. 



VI  Vorwort 

 

seins“ und greift damit eine uralte Erfahrung der Menschen und ihrer Selbst- und 

Weltdeutung auf. Diese uralte Erfahrung bildet sich in den hier vorangestellten 

Textstücken ab – von Herodot, um 700 v. Chr., über Schleiermacher am Übergang 

ins 19. Jahrhundert bis in die unmittelbare Gegenwart, ein Karfreitag in Pandemie-

zeiten, beobachtet von der slowakischen Lyrikerin Ilma Rakusa. Die Erfahrung, 

dass Krisenzeiten mindestens doppelt codiert sind, verbindet Menschen über Zei-

ten und Orte hinweg.    

Einerseits erfahren sich Menschen in Zeiten gewaltiger Umbrüche als voller 

„quälender Mühe und Jammer“, Nächte voller „drückende[r] Sorgen“, „nur trauri-

ges Elend“, keine „Abwehr des Unheils“, „Verlassenheit“, „Dreh ins Dunkle“, „Ende 

der Wärme“, „fünf Prozent Licht“, „wenig Zuversicht“. Die Erfahrung einer „gewal-

tige[n] Krisis“ – an diese Formulierung Schleiermachers schließt die Lecture an – 

als einer Entsicherung der Lebensverhältnisse und einer Umwälzung des bisher als 

verlässlich Geltenden kann als lähmend, erschütternd, bedrohlich, ja gar als ver-

nichtend wahrgenommen werden. Und zwar zunächst einmal unabhängig davon, 

ob diese Krise die eigene Existenz anficht, ob es sich um eine Glaubenskrise oder 

eine intellektuelle Krise handelt oder ob die Krise politischer und gesellschaftlicher 

Natur ist. Die „Wehe“-Rufe überwiegen. Sorgen und Ängste dominieren. Perspekti-

ven verengen sich. Horizonte verdunkeln, Zuversicht wird ein rares Gut. Die eige-

nen Handlungs- und Gestaltungsmöglichkeiten erscheinen als zu begrenzt. Die Zu-

kunft gilt als völlig ungewiss und unsicher, das eigene Leben als verletzbar und 

fragil. 

Andererseits aber halten solche Zeiten oft auch andere Deutungen und Erfah-

rungen vorrätig, dass nämlich, wie Hesiod formuliert, „zum Unheil Freude ge-

mischt“ sei – das Potential neuer Perspektiven, kreativer Veränderungen, Erschlie-

ßung neuer Möglichkeitsräume. Ein Moment kann heraufziehen, „der künftigen 

Geschlechtern der Mittelpunkt werden muß für die Anschauung des Universums“. 

Die „Gnade des Gartens“ und die Einsicht, dass das Leben keine „Betriebsabrech-

nung“ ist, stehen für die Einsicht, dass Umwälzungen zu Aufbrüchen einladen. 

Transformationen können Kreativität befördern. Neues wird denkbar. Abschiede 

bergen nicht nur Verluste, sondern auch Freiheitsgewinne. 

Krisenzeiten sind also immer schon mindestens doppelt codiert. Und zwischen 

diesen beiden Deutungsvarianten gibt es Übergänge, Mischungen, Verschiebungen. 

Krisenzeiten sind deshalb immer deutungsoffen. Welche Deutungen Menschen den 

Umbrüchen und Krisen zuschreiben, welche Konsequenzen sie aus diesen Deutungen 

ziehen, welche Selbst- und Weltverhältnisse und Handlungsideen diesen Deutun-

gen korrelieren und ob sich diese Deutungen nur in strikt getrennten Alternativen 

eines Entweder-Oder bewegen oder auch Übergänge kennen – all dies ist prinzipiell 

offen und kann deshalb widerstreitend sein. Um Deutungen muss in Umbruchs-



 Vorwort  VII 

zeiten gerungen und gestritten werden. Vorschnelle Festlegungen können sich als 

schwierig erweisen. Daher sind unterschiedliche Möglichkeiten miteinander ins 

Gespräch zu bringen und miteinander abzuwägen. Wer vor sich nur Schwieriges 

sieht, droht im Rückblick zu erstarren und zu verzagen. Wer nur offene Räume 

sieht, kann sich verlaufen. Wo immer nur abgewogen wird, droht Stillstand. Weil 

um Deutung gestritten werden muss, verstärken sich in Krisenzeiten Deutungskon-

flikte. Manchmal werden sie gar zu Deutungsmachtkonflikten, werden kontrover-

ser, lauter, manchmal auch aggressiver, schriller und anfällig für extreme Positio-

nen. 

 

Die Theologie hat sich – gemeinsam mit den Kirchen – in Zeiten konfligierender 

Deutungen immer schon engagiert und unterschiedliche Modelle der Deutung und 

lebenspraktischer Bewältigungsstrategien entwickelt. Sie hält eine reiche und viel-

fältige Tradition an Deutungsmustern vor: in den biblischen Erzählungen und Bild-

welten wie die metaphorische Verbindung vom Karfreitag und Ostergarten – auf-

gegriffen bei Ilma Rakusa – und auch in den theologischen Denkfiguren, also bspw. 

der Rede von der Theodizee oder dem Gedanken der Unverfügbarkeit und Ange-

wiesenheit allen menschlichen Lebens, und zwar in Glück wie Unglück – aufgegrif-

fen bei Schleiermacher. Dazu kommen Praktiken wie das Gebet und kulturell-reli-

giöse Formen der Krisendeutung in Kunst, Musik und Literatur. Diese Modelle und 

Strategien sind innerhalb der Theologie wie der kirchlich-religiösen Praxis weder 

einstimmig noch weisen sie immer in die gleiche Richtung. Vielmehr bildet sich in 

der Vielfalt der theologisch-religiösen Deutungsformen die Heterogenität mensch-

lichen Umgangs mit Krisenerfahrungen ab. In die Vielfalt der theologischen Denk-

modelle und kirchlich-religiösen Praktiken hat sich das Ringen um Deutung und 

Umgang mit Krisen eingeschrieben. Zugleich signalisiert diese Pluralität eine Ab-

sage an Vereindeutigungen und Vereinfachungen – weil dies der prinzipiellen Deu-

tungsoffenheit von Krisen entgegensteht. 

Zu einer zentralen Aufgabe gegenwärtiger Theologie gehört auch, diese rei-

chen und vielfältigen Deutungstraditionen zu pflegen, den dort eingeschlagenen 

Denkbewegungen nach-zu-gehen und die Tradition so für die Gegenwart aus-

kunftsfähig zu halten. Gerade, wenn die eigene Gegenwart als signifikant krisen-

haft wahrgenommen wird, kann der Rückgriff auf die Tradition kein rein wieder-

holender, normativer oder positivistischer sein. Vielmehr erfolgt er in der 

Überzeugung, dass in Zeiten erhöhter Deutungs(macht)konflikte Argumente und 

denkerische Angebote notwendig sind, die das Gespräch über die angemessene 

Deutung vor Augenblicksimpulsen und Vereindeutigungsgesten bewahrt und statt-

dessen Übergänge auslotet. 



VIII  Vorwort 

 

Dass ein solcher theologischer Umgang mit Krisen ganz im Sinne Schleierma-

chers ist, arbeitet Martina Kumlehn in ihrer Lecture luzide heraus, stehe doch mo-

dernes Krisenbewusstsein im Sinne Schleiermachers eben „für ein Bewusstsein der 

begrenzten Deutungsmacht aller Deutungsvorgänge“ und für die Werbung für 

„eine kultivierte Form des Streits im unendlichen Gespräch“. Die jährlich an der 

Theologischen Fakultät der Humboldt-Universität zu Berlin stattfindende Schleier-

macher-Lecture versteht sich in diesem Sinn als Gesprächsbeitrag, der die Tradi-

tion eines liberaltheologischen Deutungsangebotes pflegen und in die Diskussion 

einbringen möchte.  

 

Zu Krisenzeiten gehört ihre Anfälligkeit für Hektik, Betriebsamkeit und Erhöhung 

der Lautstärke. Dass es gegenwärtig, in Zeiten überhitzter Krisendiskurse möglich 

ist, sich in Ruhe und ohne Aktivismusdruck den Denk- und Deutungswegen eines 

theologischen Klassikers widmen zu können, verdankt sich der großzügigen Förde-

rung durch die Udo Keller Stiftung Forum Humanum. Sie ist dem Projekt sehr zu-

geneigt, stellt die finanziellen Möglichkeiten zur Verfügung und unterstützt auch 

die Drucklegung. Mein besonderer Dank gilt hier Dr. Cai Werntgen. Frau Alexandra 

Fricke danke ich herzlich für die konstruktive Unterstützung in allen organisatori-

schen Fragen. Dass die Praktische Theologie in Berlin immer schon das Erbe ihres 

„Gründungsvaters“ und auch die Verbindung mit der Schleiermacher-Gesellschaft 

pflegt, zeigt das Begleitwort von Jörg Dierken (Halle).  Für die Verbindung zur 

Schleiermacher-Forschungsstelle an der Berlin-Brandenburgischen Akademie der 

Wissenschaften (BBAW) steht der immer freundliche und anregende Kontakt mit 

Dr. Sarah Schmidt. Beiden danke ich sehr herzlich. 

Die Redaktion des Bandes haben Pfarrer i.E. Oliver Wegscheider und Pfarrerin 

i.E. Dr. Lina Hildebrandt-Wackwitz, beide Berlin, mit großer Sorgfalt und mit Ge-

spür für terminliche Erfordernisse übernommen. Vielen Dank! 

Herr Dr. Albrecht Döhnert hat die Veröffentlichung dieser Lecture erneut mit 

großem persönlichem Engagement unterstützt. Diese wertschätzende Verbindung 

und Unterstützung eines inhaltlichen Anliegens in Zeiten, in denen das Medium 

Buch das Image eines Mediums in der Krise hat, ist nicht selbstverständlich und 

dafür bin ich sehr dankbar. 

 

Die Veröffentlichung der Lecture erfolgt zum 23. Januar 2024 – dem ersten Todestag 

von Wilhelm Gräb. Durch sein unermüdliches Engagement hat er Generationen 

von Studierenden für die Theologie Schleiermachers interessiert wie auch zahlrei-

che Forschungsprojekte an dessen Religionskonzept rückgekoppelt. Die erste Dok-

torandin von Wilhelm Gräb war seinerzeit Martina Kumlehn mit der Arbeit „Sym-

bolisierendes Handeln: Schleiermachers Theorie religiöser Kommunikation und 



 Vorwort  IX 

ihre Bedeutung für die gegenwärtige Religionspädagogik“. Mit der Lecture am 30. 

November 2022, an der Wilhelm Gräb noch persönlich teilnehmen konnte, und mit 

ihrer Veröffentlichung, schließt sich ein Kreis. Ich danke Martina Kumlehn sehr für 

ihren instruktiven und ebenso klaren wie sensiblen Vortrag, der neue Perspektiven 

auf scheinbar bekannte Denkwege einschlägt und so selbst ein Krisendeutungsan-

gebot vorhält.   

 

Ruth Conrad 

Berlin, im Oktober 2023 
 




