
Einleitung

Eine Geschichte der Etrusker

Die Etrusker waren ein Volk, das im 1. Jahrtausend v. Chr. in Mittelitalien und in
einem Teil Nord- und Süditaliens beheimatet war und Etruskisch sprach. Die
Etrusker waren eine Nation (gr. ethnos), die sich durch den eigenen, gemeinsamen
Namen Rasenna, durch eine eigene Sprache, durch eine eigene Geschichte, eine
eigene Kultur und Religion von den anderen Völkern der italienischen Halbinsel
und des Mittelmeerraumes stark unterschieden. Die Welt empfand die Etrusker
häufig als Außenseiter und stand ihnen immer wieder kritisch gegenüber.1

Der wissenschaftliche Austausch zwischen der Alten Geschichte und der Ar-
chäologie hat sich in den letzten Jahren intensiviert: Lücken in der Wirtschafts-,
Sozial- und Kulturgeschichte sowie im Bereich der politischen Institutionen
konnten anhand neuer Funde teilweise geschlossen werden. Nachbardisziplinen
helfen der historischen Forschung bei ihrer zentralen Aufgabe, die menschlichen
Gemeinschaften im Wandel der Zeit zu beschreiben und zu erkennen, was sie
ausmacht und über die Generationen hinweg zusammenhält. Gerade im Bereich
der Etruskerforschung hat die archäologische und epigraphische Tätigkeit in den
letzten zwei Jahrzehnten bedeutende Fortschritte gemacht, die auch eine kritische
Überprüfung älterer Thesen und Hypothesen seit den 70er Jahren des 20. Jh.
ermöglichen.2 Lücken in der Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte sowie im
Bereich der politischen Institutionen konnten anhand neuer Funde teilweise
geschlossen werden.

Historische und altertumskundliche Themen wurden in den letzten beiden
Jahrzehnten verstärkt behandelt: Dazu zählen Staatsbildung und Urbanisierung.3

Hinzu kommen zahlreiche Darstellungen der Sprache und Religion, Wirtschaft,
Gesellschaft, politischen Organisation, sowie der faszinierenden materiellen Kul-
tur wie Wohnhäuser, Gräber, Bildkunst, Stadtanlagen usw. – kurzum: zum ge-
samten kulturellen Komplex, der die jahrhundertelange Tradition der Etrusker
auszeichnete.

Diese einzelnen Teilgebiete des Lebens des etruskischen Volkes werden gerne
getrennt voneinander behandelt und bleiben folglich nicht selten von ihrem his-
torischen Kontext isoliert. So sehen wir es als unsere Aufgabe an, die materielle
Hinterlassenschaft historisch auszuwerten und zu ordnen, in der Meinung, dass
eine zusammenhängende Betrachtung der Etrusker-Forschung im Vergleich zur
objektbezogenen und kunstgeschichtlichen Perspektive zu wenig gepflegt wird.

Ziel dieser Arbeit ist es, einen Überblick über die historisch-politische Ent-
wicklung der Etrusker in ihrer Gesamtheit zu geben und nicht der einzelnen

7



Stadtstaaten, obwohl Etrurien aus zwölf Stadtstaaten bestanden haben soll
(u Kap. 4.7). Es soll vielmehr versucht werden, innerhalb eines chronologischen
Schemas die verschiedenen Teilgebiete nach Jahrhunderten gereiht darzustellen.
Dies bedeutet, sich Gedanken über die Aussagen der materiellen Reste zu
machen, die Ereignisse, welche antike Autoren und zeitgenössische Urkunden
voraussetzen bzw. nahelegen, zu überprüfen und schließlich Indizien und Nach-
weise der beschriebenen Handlungen zu sammeln, zu verketten und zu erklä-
ren. Daraus ergibt sich eine sich wandelnde Betrachtungsweise der etruskischen
Welt. Auf diese Weise werden die Einzelheiten, die Verflechtungen und die
gegenseitigen Einflüsse der verschiedenen Teilgebiete innerhalb der einzelnen
Jahrhunderte besser sichtbar. Denn Sachgebiete, die im Allgemeinen einzeln
behandelt werden, ergeben ein anderes Bild, wenn sie in einen größeren histori-
schen Kontext eingeordnet werden.

Wie ihre in großen Zeiträumen datierte Hinterlassenschaft belegt, liegt der
Weg der Bewohner Etruriens teilweise im Dunklen und rückte erst im Laufe des
10. Jh. v. Chr. stärker ins Licht der Geschichte. Als Beispiel aus der frühesten Zeit
können die Hügelgräber von Crostoletto di Lamone in der Provinz Viterbo (etwa
14. bis Ende 12. Jh. v. Chr.) mit Einzelbestattungen aufgeführt werden.4 Hier ist
zum ersten Mal in Etrurien der Wunsch einzelner Menschen bezeugt, die Er-
innerung an die eigene Existenz durch sichtbare Zeichen zu bewahren. Es waren
Personen, die in ihrer Gemeinschaft aus verschiedenen Gründen – Mut, Körper-
stärke, Geschicklichkeit, Überzeugungskraft, Ausdauer usw. – stärker zur Geltung
kommen konnten als andere. Die anhand der Funde feststellbare soziale Differen-
zierung zeigt, dass diese Gemeinschaft auf dem Weg zu komplexeren Lebens-
formen war. Wer sie ethnisch waren, wissen wir allerdings nicht.

Gegen Ende des 10. Jh. v. Chr. lassen sich neuartige Brandgräber mit teilweise
reicher Ausstattung nachweisen. Waffen (Speere) und das Tischchen im Grab M 2
von Tarquinia (u Kap. 3.1) sind Gegenstände, die die zeitlosen und konkreten
Hauptanliegen des Menschen veranschaulichen – nämlich das Bedürfnis nach
Sicherheit und Nahrung. Den Bewohnern Etruriens gelang es über Jahrhunderte,
diese Bedürfnisse für sich selbst, für die eigenen Familien und Abhängigen zu
stillen. Gruppen, die mit verschiedenen Methoden und aus verschiedenen Grün-
den eine Führungsposition übernahmen, bezogen Mitglieder der Gemeinschaft
zur Erreichung der erwähnten Ziele mit ein. Sie führten Kriege unter Beteiligung
von Gefolgsleuten und Abhängigen, organisierten im Laufe der Zeit Staaten und
bauten Ansiedlungen zu Städten aus.

Die Hauptanliegen dieser Gemeinschaften – Sicherheit und Nahrungsbeschaf-
fung – blieben (und bleiben) im Wandel der Zeit bestehen; was sich wandelte
(und wandelt), waren die Methoden, mit denen man versuchte (und versucht),
diese Ziele zu erreichen und die damit verbundenen Überlebensprobleme zu
lösen. Die Methoden wurden im Laufe der Zeit zunehmend differenzierter,
nahmen verschiedene äußere Formen an und öffneten so die Tore zu weiteren
Aufgaben. Diese zielten in erster Linie auf die Reglementierung des Zusammen-
lebens einer wachsenden Zahl von Personen ab.

Wir kennen aus Etrurien nur wenige Namen von Personen, die eine politische
Rolle spielten, und können diese Personen in der Regel lediglich aufgrund ihrer

Einleitung

8



gegenständlichen Hinterlassenschaft fassen. Über deren ursprüngliche Funktion
legen auch heute noch überlieferte Gegenstände Rechenschaft ab und erhellen so
die Vergangenheit. Und dennoch muss die Geschichte Etruriens weitgehend ohne
Namen auskommen.

Eine umfassende Darstellung auf einer beschränkten Anzahl von Buchseiten
geht auf Kosten der Tiefenschärfe. Dennoch scheint mir ein Überblick dringend
nötig, zumal jedes Thema, das in diesem Buch angeschnitten wird, nachträglich
vertieft werden kann.

Kurzer Forschungsbericht

Dies ist nicht die erste Geschichte der Etrusker, die geschrieben wird. In den
1980er Jahren legte K.-W. Weeber einen Abriss der historischen Gesamtentwick-
lung des etruskischen Volkes vom 10. bis zum 1. Jh. v. Chr. vor; M. Torelli
untersuchte besonders die sozialen Unterschiede und die wirtschaftlichen Grund-
lagen der etruskischen Gesellschaften; Althistoriker, darunter W.V. Harris,
H. Galsterer, Th. Hantos, S. Mazzarino und M. Sordi, sowie Rechtshistoriker,
darunter U. Manthe und G.M. Facchetti, behandelten einzelne Probleme zur
Geschichte Etruriens.5 Die Werke dieser Autoren sind bekannt und vielfach
besprochen worden. Mit dem verstärkten Engagement der englischsprachigen
Forschung hat die Etruskologie an Internationalität gewonnen.6 Auch wissen-
schaftsgeschichtliche Werke zu den Etruskern haben in der etruskologischen
Literatur breiten Raum gefunden.7

Seit den 80er Jahren des vorigen Jahrhunderts sind zahlreiche konkrete Aktivi-
täten, vor allem Grabungen, durch die Denkmalämter (ital. Soprintendenze) ver-
anlasst worden, sowie nationale und internationale Kongresse realisiert worden.
Die Denkmalämter präsentieren neue Funde vielfach auf den jeweils aktuellen
Stand der Forschung.8 Der Erfolg kürzlich veranstalteter internationaler Ausstel-
lungen zeigt die große Bedeutung der Etrusker im Bewusstsein der Öffentlichkeit
auch außerhalb von Italien.9 Darüber hinaus sind wissenschaftliche Einzelarbeiten
sowie Artikel, Sammelbände, Kongressakten und Ausstellungskataloge mit Bei-
trägen zu mehreren oder einzelnen, vorwiegend systematisch behandelten Kultur-
gebieten (Kunst, Religion, Sprache usw.) sowie zu neuen Themen erschienen,
wobei jedoch die einzelnen Sachgebiete häufig isoliert betrachtet werden.10 Diese
Arbeiten bewegen sich zwischen einem streng wissenschaftlichen und einem
populärwissenschaftlichen Niveau.11 Neue Blickwinkel auf und Fragestellungen
zum Untersuchungsgegenstand, wie z. B. das Bild der etruskischen Frau und die
typologische Stellung des Etruskischen, fügen unserem Bild von den Etruskern
neue Details hinzu.12

In den letzten beiden Jahrzehnten ist insgesamt ein deutlicher Zuwachs an
Literatur zu beobachten. Hierbei spielen sicher auch die modernen technischen
Möglichkeiten, umfangreiches Quellenmaterial zu erfassen und präsentieren, eine
wichtige Rolle. Es seien pars pro toto lediglich vier monumentale Werke aufgeführt:
das Corpus der Familien des etruskischen Tarquinia von A. Morandi Tarabella; die
Sammlung der etruskischen Terracotta-Reliefs von N.A. Winter; die zweite Aus-

Einleitung

9



gabe des Werkes Etruskische Texte von H. Rix, herausgegeben von G. Meiser und
Mitarbeitern; und schließlich das zusammenfassende Werk von St. Steingräber
über die etruskische Grabmalerei.13 Sammelbände, herausgegeben von G. Bartolo-
ni, V. Bellelli, J. MacIntosh Turfa, Bellelli-Xella und A. Naso, mit Beiträgen ver-
schiedener Autoren und Autorinnen zu einzelnen Themen der Etruskologie mar-
kieren den aktuellen Stand der Forschung.14

Quellen und Forschungsprobleme

Die besondere Schwierigkeit, eine Geschichte der Etrusker zu verfassen, liegt in
der spärlichen Anzahl schriftlicher Quellen. Im Vergleich zur schriftlich recht gut
dokumentierten Geschichte des Alten Orients, Griechenlands und Roms verfügt
jene der Etrusker nur über eine bescheidene Anzahl einschlägiger Texte, die von
den Etruskern selbst verfasst wurden. Die spärlichen Berichte griechischer und
römischer Autoren über die Etrusker – einige ihrer Aussagen lassen sich auf
etruskische Quellen zurückführen – stehen stets im Zusammenhang mit der
jeweils eigenen Geschichte.

Die bedeutendste etruskische Quellengattung stellen die etwa 12.000 Inschrif-
ten auf sehr verschiedenen Schriftträgern (Stein, Bronze, Silber, Gold, Blei und
Stoff) dar. Diese Inschriften entstammen unterschiedlichen Lebensbereichen und
halten teilweise öffentliche Vorgänge fest, etwa aus der Arbeit von Magistraten.
Eine Inschrift aus Caere erwähnt die Taten des Oberbeamten Thefarie Velianas.15

Dieser schrieb in eigener Sache, weshalb sein Text einer kritischen Überprüfung
bedarf. Daneben besitzen wir eine große Anzahl von Inschriften privaten Charak-
ters: Grab-, Besitz- und Weihinschriften, Bauinschriften, Signaturen von Hand-
werkern sowie die ausführlichen Urkunden aus Cortona, Perugia und Pech Maho
in Südfrankreich.16 Beamteninschriften mit Ämterlaufbahn werfen ein Licht auf
die staatliche Verfassung. Bildquellen und Namen von Personen mit Angabe eines
oder beider Elternteile, der Großeltern, der Kinder und Enkelkinder, der Ehe-
frauen und Brüder sowie ganz allgemein Inschriften von Unfreien und Bilinguen
sind ein unentbehrliches Hilfsmittel für den Sozialhistoriker.17 Es gibt schließlich
auch religiöse Texte, wie den kultischen Opferkalender von Capua und den
Ritualtext von Zagreb als Leinenbuch.18

Über das rein etruskische Vokabular hinaus gibt es in der lateinischen Sprache
griechische Lehnwörter, die eine etruskische Zwischenstufe voraussetzen. Diese
Wörter gehören mehreren historischen und kulturellen Kategorien und innerhalb
der einzelnen Kategorien mehreren Bereichen an.19 Die Datierung dieser sprach-
lichen Übernahmen aus dem Griechischen bereiten Schwierigkeiten, da die latei-
nischen Formen erst seit der zweiten Hälfte des 3. Jh. v. Chr. belegt sind.

Eine weitere etruskische Quellengruppe sind Malereien mit Darstellungen von
Ereignissen; sie werden anhand kunsthistorischer Erwägungen datiert und in
ihrer historischen Bedeutung erschlossen, wenn das Dargestellte unmittelbar ver-
ständlich ist, wie z. B. bei Magistratenzügen, oder wenn wir über eine schriftliche
Parallelüberlieferung verfügen. Dies gilt auch für die reiche materielle Hinter-
lassenschaft.

Einleitung

10



Die Erkenntnismöglichkeit der Archäologie hat jedoch auch Grenzen. So ver-
lieren archäologische Reste häufig mit der Zeit ihre ursprünglichen Funktionen.
Wenn also ein Gefäß nicht nur zum Trinken, oder wenn eine Waffe nicht nur im
Krieg verwendet wurde, sondern etwa als kultisches Objekt oder Zeichen der
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Sippe Verwendung fand, lässt sich diese
Verwendung dem Artefakt nicht mehr ablesen. Dennoch sind Gräber und Ge-
mäuer, Grabausstattungen bestehend aus Gefäßen, Waffen, Schmuck usw. viel-
fach die einzige Quelle für Zeitabschnitte, über die es keine schriftliche Überlie-
ferung oder nur Berichte von Vorgängen gibt, bei denen wirkliches Geschehen
und Erfundenes kaum getrennt werden können. Die materielle Hinterlassenschaft
zeigt in erster Linie Zusammenhänge im Bereich von Wirtschaft und Gesellschaft:
Bauten und Gegenstände, über die meist Typologien und Statistiken aufgestellt
werden, enthalten auch Indizien historischer Ereignisse und belegen Sachverhalte,
die sichtbar werden, wenn man sie unter einem anderen Blickwinkel betrachtet.
So bezeugen Verteidigungsanlagen nicht nur bauliches Können, sondern sie sind
auch ein Beleg von Kriegsgefahr und Verteidigungsbereitschaft. Zu erkennen ist
hieran auch das Organisationstalent einer militärischen und politischen Füh-
rungsschicht. Vasen, Schmuck usw. als Tauschgeschenke bezeugen soziale Bezie-
hungen. Prunkvolle Wohnungen sind Zeichen nicht nur einer reichen Ober-
schicht, sondern meist auch von Trägern politischer Macht. Metallbearbeitung
setzt Machthaber voraus und Untergebene, die überwiegend für ihre Arbeitgeber,
weniger für sich selbst arbeiteten. Ebenso konnten (und können) großangelegte
Bauten, z. B. Straßen, Wasserstollen, Mauern, Hafenanlagen usw. nur gemein-
schaftlich ausgeführt werden, was eine staatlich-administrative Organisation vo-
raussetzt, unabhängig von der Regierungsform.

Kalender und Namensysteme gehören zu den Einrichtungen, die sich seit der
Antike erhalten haben. Die Ortsnamenkunde liefert einen nützlichen Beitrag zur
Feststellung sprachlicher Grenzen; gleichlautende Ortsnamen in Territorien mit
zahlreichen Bevölkerungsumschichtungen sind jedoch oft undurchsichtig und
schwer datierbar.

Der im 2.–1. Jh. v. Chr. lebende Historiker Poseidonios von Apamea in Syrien
weiß zu berichten, dass die Etrusker Geschichte, Literatur, Naturwissenschaft und
Theologie betrieben.20 Kaiser Claudius (41–54 n.Chr.) weist im Jahr 48 n. Chr. in
einer Rede vor dem römischen Senat ausdrücklich auf »etruskische Autoren« hin,
welche über das Schicksal zweier enger Freunde berichteten: den Heerführer
Mastarna und Caelius Vibenna.21 Eine Inschrift aus Veji (um 550 v. Chr.) nennt
die Weihung eines Avile Vipina.22 Die römische Überlieferung, die jünger ist als
die etruskische, kennt Aulus und seinen Bruder Caelius Vibenna und legt die
Datierung ihrer Tätigkeiten ins 6. Jh. v. Chr.23 Eine Malerei im Grab der Familie
Saties von Vulci (um 330 v. Chr.) zeigt den Heerführer Macstrna/Mastarna, der
die gefesselten Hände von Caile Vipina/Caelius Vibenna befreit. Der Inhalt der
Malerei reflektiert wohl die von Kaiser Claudius erwähnte Erzählung der »etruski-
schen Autoren«. Claudius selbst, der Autor des Werkes »Über etruskische For-
schungen« (Tyrrheniká) im Umfang von 20 ›Büchern‹ und wohl in griechischer
Sprache,24 schöpfte ausgiebig aus der etruskischen Tradition, worauf Einzelheiten
in seiner Rede vor dem Senat hinweisen. Diese Details zeigen, dass die Etrusker

Einleitung

11



nicht nur religiöse Schriften, sondern auch eine ›historisch-epische‹ Literatur
besaßen, aus der wahrscheinlich auch die frühen römischen Autoren und Cato
(2. Jh. v. Chr.) die Geschichte einzelner etruskischer Städte übernahmen. Auch
die auf Sarkophagen und Malereien dargestellten etruskischen Leinenbücher ent-
hielten wahrscheinlich nicht nur sakrale Texte. Worüber die »etruskischen Auto-
ren« noch berichteten, wissen wir jedoch nicht.

Die Etrusker besaßen auch ein eigenes Geschichtswerk, das den lateinischen
Titel Tuscae historiae trug. Der römische Grammatiker Censorinus (3. Jh. n. Chr.)
erwähnt mit Rückgriff auf Varro (1. Jh. v. Chr.), dass die Tuscae historiae in zehn
Zeitabschnitte (saecula) von unterschiedlicher Länge eingeteilt war.25 Jeder Ab-
schnitt hatte einen Anfang und ein Ende, die jeweils von den Göttern mit
Zeichen angekündigt wurden. Von Censorinus und anderen Autoren sind die
Länge und das Datum der einzelnen Zeitabschnitte bekannt. Der Text selbst sei
im 8. Zeitabschnitt niedergeschrieben worden, welcher zwischen 207 v. Chr. und
88 v. Chr. datiert wird.26 In diesem Jahr verkündete ein klagender Trompetenton
das Ende des 8. Zeitabschnittes in dem sich Sitten und Lebensverhältnisse gravie-
rend veränderten.27 Im Jahre 44 v. Chr. zeigte ein Komet das Ende des 9. Zeitab-
schnittes und den Beginn des 10. Abschnittes.28 »Wenn diese vergangen seien, sei
das Ende des etruskischen Volkes gekommen«, schreibt Censorinus.29 Wie lange
der 10. Zeitabschnitt dauerte, wissen wir nicht. Die Ereignisse, die den Anfang
und das Ende der einzelnen Epochen markierten, werden nur beim 8./9. Zeitab-
schnitt und beim 9./10. Zeitabschnitt angegeben, nämlich im ersten Fall der
Trompetenton und im zweiten Fall der Komet. Die Etrusker unterteilten ihre
Geschichte also in einen Ablauf einzelner Zeitabschnitte. Damit zeigt sich außer-
dem, dass die Etrusker – vielleicht ihre Priester – die Vorstellung einer gemein-
samen Geschichte ausgearbeitet hatten, die wiederum unabhängig von der Histo-
rizität ihres Inhalts das Bewusstsein einer sprachlich-kulturellen Gemeinschaft
unterstützte.

Anfang des 1. Jh. v. Chr. wurde in lateinischer Sprache, aber in etruskischem
Umfeld, die sogenannte »Prophezeiung der Nymphe Vegoia« verfasst (u Kap. 8.1).
Diese spielt u. a. auf eine Scheidung zwischen Meer und Land an. Eine etruskische
Kosmogonie kennt sechs Perioden und beginnt ebenfalls mit der Scheidung
zwischen Gewässer und Luftraum und zwischen Meer und Land, was das Werk
eines Schöpfergottes sei.30 Diese Kosmogonie geht auf eine Bearbeitung altorien-
talischer Literatur durch die Etrusker zurück und beschreibt, ähnlich wie die
»Etruskische Geschichten« und der Text der Vegoia, einen Beginn und ein Ende
von Perioden.

Der Aufbau all dieser etruskischer Werke zeichnet eine historische Entwick-
lung nach. Die Werke selbst waren also Ereignisgeschichten, sodass die Bezeich-
nung historiae nach griechisch-römischem Maßstab durchaus gerechtfertigt ist.31

Für die Etrusker hatte Geschichte jedoch auch mit Prophezeiung zu tun.
Der Philosoph Seneca (55 v. Chr.–40 n.Chr.) schreibt den Etruskern die Vor-

stellung zu, dass Geschehnisse nicht, wie Griechen und Römer annahmen, ein
Zeichen geben, weil sie stattfinden. Vielmehr finden sie statt, um den Menschen
ein Zeichen (der Überirdischen) zu geben.32 Daraus folgt, dass die von den
Etruskern eigens ausgearbeitete und teilweise sehr differenzierte Technik der

Einleitung

12



Beobachtung und Deutung der Zeichen, welche die Botschaften der Überirdi-
schen überbrachten, ein grundlegender Teil ihrer Geschichte war. Die Regeln zur
Beobachtung und Deutung der Zeichen waren in der Sammlung »Etruskische
Disziplin« enthalten. Die Interpretation von Geschichte hatte also auch eine
sakrale Färbung und lag letzten Endes in den Händen von Beobachtern und
Deutern. Von diesen glaubte man, dass sie die Fähigkeit besäßen, die Geschichte
zu beeinflussen.

Die Forschung nimmt an, dass der etruskische Adel die Geschichte der jeweils
eigenen Familie verfasste. Sujets etruskischer Malereien, z. B. die Darstellung von
Magistratszügen, und lateinische kaiserzeitliche Inschriften zur Ehre altetruski-
scher Heerführer (u Kap. 4.6) stützen diese Annahme.33

Zu den zentralen Problemen der etruskologischen Forschung gehört die Frage
der Herkunft der Etrusker, die schon in der Antike aufgeworfen wurde. Griechi-
sche Historiker stellten seit dem 5. Jh. v. Chr. die Frage nach der Herkunft des
von ihnen so verschiedenen Volkes der Tyrsener Italiens (= Etrusker), welches sie
seit Jahrhunderten kannten und dem die griechische Welt damals (und später)
mehr oder weniger kritisch gegenüberstand.34 Herodot wandte für die Tyrsener
das Modell der Einwanderung eines Volkes (bzw. eines Teiles davon) an: Die
Tyrsener (Italiens) seien demnach Nachfahren der Lyder.35 Zur Zeit des König
Atys sei nämlich die Hälfte der Bevölkerung der Landschaft Lydiens im Westen
Kleinasiens infolge einer Hungersnot »ins Land der Umbrer« ausgewandert. Hier
(in Italien) hätten sich die Einwanderer, nach dem Namen des Königssohnes
Tyrsenos, der sie nach Italien geführt habe, Tyrsener genannt.

Die Quelle seines Wissens gibt Herodot nicht an, wahrscheinlich waren es
mündliche Überlieferungen oder lokale Chroniken. Er selbst stammte aus Hali-
karnassos in Karien, eine an Lydien angrenzende Landschaft in Kleinasien. Wei-
tere Autoren, die Atys in anderen Kontexten nennen, gehen auf uns ebenfalls
unbekannte Quellen zurück und nennen, ähnlich wie Herodot, kein exaktes
Datum, sodass sich ein König Atys mit einem Sohn Tyrsenos in die Geschichte
Lydiens chronologisch nicht einreihen lässt. Im Bericht Herodots und weiterer
Autoren über die Tyrsener treten sagenhafte Motive aus verschiedenen Traditions-
strängen zu Tage.36 Der Überlieferungskomplex versetzt Tyrsener durchweg in
einen mythischen Kontext, was wiederum für das hohe Alter der Sagen und für
den Verlust einer historischen Erinnerung spricht. Die Aussagen sind jedenfalls
insgesamt widersprüchlich und kaum nachvollziehbar.

Der Historiker und Redelehrer Dionysios aus Halikarnassos in Kleinasien
(zweite Hälfte des 1. Jh. v. Chr.) behandelte die Frage des Ursprungs der Tyrse-
ner/Etrusker aus der Sicht der Etrusker.37 Er zitiert die Thesen früherer Autoren,
kritisiert die Vertreter der Einwanderungsthese aus Lydien und nimmt schließlich
selbst Stellung zu dieser Frage: Die Tyrsener seien ein »einheimisches Volk«, denn
ihre Sprache und Sitten offenbarten eine eigene Identität; auch kenne der äußerst
verlässliche Historiker und Heimatkundler Xanthos aus Lydien (erste Hälfte des
5. Jh. v. Chr.) in seinem (heute verlorenen) Werk weder einen Tyrrhenos als
Herrscher der Lyder, noch eine Auswanderung von Siedlern aus Lydien nach
Italien, noch ein Tyrrhenien als Kolonialland von Lydern. Die Stichhaltigkeit in
der Wiedergabe der Thesen weiterer, uns bekannter Autoren spricht für die

Einleitung

13



Glaubwürdigkeit der Aussage von Dionysios, dass Xanthos keine Tyrrhener kann-
te. Mit seiner These steht Dionysios von Halikarnassos in der antiken Überlie-
ferung nicht allein da, denn er spielt auf andere Autoren an, die dasselbe behaup-
teten, die er aber namentlich nicht nennt und die der modernen Forschung nicht
bekannt sind.

Die Debatte über die Herkunft der Etrusker hat sich von der Antike in die
moderne Zeit verlagert: Generationen von Gelehrten haben im 19. und 20. Jh.
versucht, durch das Zusammentragen neuer Funde und durch den Gewinn neuer
Erkenntnisse sowie durch das Heranziehen neuer Methoden die Einwanderungs-
these nach Herodot bzw. die Autochthonie-These nach Dionysios zu untermauern
bzw. anzufechten. Einige moderne Autoren arbeiteten auch die These einer Ein-
wanderung von Etruskern aus den transalpinen Gebieten heraus, die jedoch die
Mehrheit der Forscher mit unterschliedlich starken Argumenten akzeptiert oder
ablehnt. In der Annahme der Existenz der Etrusker auch außerhalb ihrer histori-
schen Gebiete und auch vor der Zeit, in der sie historisch greifbar sind, erkennt
man den gemeinsamen Nenner dieser drei Thesen.38 Dieser gemeinsame Nenner
ist die Grundlage der Betrachtung des Problems, das dann auf unterschiedlicher
Art und Weise gelöst wird.

In den 1940er Jahren haben M. Pallottino und F. Altheim die umstrittene
Frage nach der Herkunft der Etrusker von einer neuen methodologischen Warte
aus betrachtet: Die Etrusker Italiens seien, wie jedes andere Volk, das Ergebnis
eines Verschmelzungsprozesses mehrerer Elemente verschiedenen Ursprungs, die
sich im Laufe der Zeit verdichteten und sich zu einer neuen historischen Realität
zusammenschlossen.39 Die historischen Etrusker stünden also am Ende (und
nicht am Anfang) einer historischen Entwicklung. Die ›Volkswerdung‹ habe sich
auf dem Boden des westlichen Mittelitaliens vollzogen. Der grundlegende Unter-
schied zwischen den Thesen des Formationsprozesses und einer Einwanderung
besteht in der verschiedenen Einstellung zur Frage, ob und inwieweit Fremde den
bereits vorhandenen etruskischen Merkmalen zum Durchbruch verhalfen. Hier
ist in erster Linie die Sprache gemeint, da sie als Verständigungsmittel einer
Gemeinschaft die Identifikation ethnischer Gruppen erleichtert. Die Einstufung
der etruskischen Sprache ist daher entscheidend (u Kap. 3.5).

Um das Problem der Herkunft bzw. des Ursprungs der Etrusker war es
Jahrzehnte lang still. Es wurde mitunter sogar als für die Etruskologie uninteres-
sant abgestempelt, wenngleich die Erforschung des Ursprungs von Völkern und
Kulturen zu den Hauptaufgaben der historischen Wissenschaften zählt.40 In den
letzten Jahren sind allerdings einige Beiträge zum Thema der Herkunft der
Etrusker erschienen.41

Die Aufstellung einer detaillierten Chronologie ist ein weiteres Hauptproblem,
das eng mit der Frühzeit Etruriens zusammenhängt. Der archäologische Fundbe-
stand Etruriens ermöglichte es jahrzehntelang, den frühen Ansatz der kulturellen
Entwicklung der Gemeinschaften in Etrurien zwischen der Mitte des 11. und dem
Beginn des 9. Jh. v. Chr. zu datieren.42 In der Sprache der Frühgeschichtsfor-
schung entspricht diese Zeit dem Ende der Bronzezeit und dem Beginn der
Eisenzeit. C14-Daten, kalibriert mit der Dendrochronologie bei Pfahlbauten in
der Schweiz und in Süddeutschland, haben in den 1990er Jahren zu einer Ver-

Einleitung

14



schiebung der langjährigen Chronologie der Spätbronzezeit Mitteleuropas auf ein
höheres Alter geführt. Die Übertragung der kalibrierten C14-Daten auf Mittel-
italien ergibt ebenfalls eine ältere Datierung der archäologischen Funde, wenn-
gleich das zeitliche Verhältnis der einzelnen Stufen zueinander gleichbleibt. Der
kulturelle Schub, welchen die Gemeinschaften in Etrurien am Beginn der Eisen-
zeit erfuhren, habe nach der revidierten Chronologie etwa 1020 v. Chr. begonnen;
dies ergibt einen Unterschied von etwa 100 Jahren für den Beginn der Eisenzeit
im Vergleich zur alten Chronologie. Gerade diese Zeit (11.–10. Jh. v. Chr.) ist die
entscheidende Epoche, in der in Mittelitalien neue und originelle Wirtschafts-
und Gesellschaftsformen, Lebensgewohnheiten und ein neues Geistesgut hervor-
traten. Kulturelle Differenzierungsmerkmale Mittelitaliens zu den Nachbargebie-
ten werden in dieser Zeit sichtbar und leiten eine neue historische Entwicklung
ein.

Die Etrusker-Forschung hat allerdings bezüglich dieser neuen Chronologie
Bedenken angemeldet. Dendrochronologische Ergebnisse und C14-Daten gelten
für Mitteleuropa, fehlen jedoch für Etrurien, sodass keine Grundlage besteht, die
traditionelle Chronologie Etruriens zu ändern.43 Wir werden uns im Folgenden
für die frühe Zeit an die u. a. von A. Babbi und F. Delpino vertretene Chronologie
halten, die einen gut dokumentierten Kompromiss anbietet. Da in Etrurien
frühzeitliche Gräber und Gegenstände innerhalb einer Zeitspanne von mehreren
Jahrzehnten datiert werden können, darf man sie chronologisch etwas älter schät-
zen. Der Übergang von der Endbronzezeit zum Beginn der Eisenzeit (um 925
v. Chr.) erfolgte im 11./10. Jh., und nicht wie in der früheren Chronologie erst im
Laufe des 10. Jh. v. Chr.44 Um 725 v. Chr. beginnt die sogenannte ›orientalisie-
rende‹ Epoche.

Bezüglich der frühen Auseinandersetzungen Südetruriens mit Rom ist bekannt,
dass die Datierung der Kriege und anderer Ereignisse vor ca. 300 v. Chr. weitge-
hend auf spätere Rekonstruktionen der römischen Frühgeschichte durch römische
Historiker des 3. bis 2. Jh. v. Chr. zurückgeht.45 Um eine Verwirrung vor allem der
fachfremden Leser zu vermeiden, wird daher in der Folge die traditionelle Datie-
rung zugrunde gelegt. Dennoch sei nachdrücklich auf die Unsicherheit aller
römischer Jahresangaben vor dem 3. Jh. v. Chr. hingewiesen. Insgesamt wird in
der vorliegenden Arbeit die frührömische Geschichte nach A. Drummond und
T. I. Cornell (CAH VII, 2: The Rise of Rome to 220 B. C., 19902, S. 645–672) datiert.
Auf die Probleme der DNA-Forschung soll weiter unten (u Kap. 3.5) eingegangen
werden.

Methode

Eine Rekonstruktion des historischen Weges der Etrusker, teilweise nach dem
Modell der griechischen und römischen Nachbarwissenschaften (oder der Alter-
tumskunde), stellt eine methodische und sachliche Herausforderung dar. Ein
engerer Fokus wird im Bereich der Gesellschaft auf die Nachbarvölker der Etrus-
ker, nämlich auf die Latiner mit Rom und auf die italischen Umbrer gerichtet.
Die historische Rekonstruktion geht von der trivialen Feststellung aus, dass nicht

Einleitung

15



nur die literarische Überlieferung, sondern auch die materielle Hinterlassenschaft
Ausdruck ihrer Zeit ist und für sich ausgewertet werden muss, ehe man beide zu
einem historischen Bild zusammenführt. Bei chronologischen Unterschieden
zwischen der Überlieferung und der Archäologie sollen Funde als zuverlässigeres
Datierungsinstrument dienen, sofern sie nicht, wie von manchen klassisch ge-
bildeten Archäologen, anhand der literarischen Überlieferung datiert und inter-
pretiert werden. Hier besteht nämlich die Gefahr eines Zirkelschlusses, wenn man
Funde anhand der literarischen Überlieferung datiert und nachträglich die Datie-
rung der archäologischen Funde als Bestätigung der literarischen Überlieferung
anführt. Die antike Überlieferung darf also nicht blind übernommen werden,
sondern muss zunächst auf ihren Aussagegehalt überprüft werden. Die Schriften
antiker Historiker zur Frühgeschichte Italiens und besonders Roms, wie vor allem
jene von Livius und Dionysios von Halikarnassos, enthalten für die fragliche Zeit
eine Menge an Anachronismen. Beide Autoren zogen spätere Ereignisse zur Re-
konstruktion früherer heran, für die ihnen keine Überlieferungen zur Verfügung
standen. Oft fällt die Entscheidung zwischen mehreren Überlieferungen zum
selben Ereignis schwer, da sie ursprünglich mündlich tradiert und mit der Zeit
deformiert wurden. Manchmal ist eine Entscheidung sogar unmöglich, wenn Aus-
sage gegen Aussage steht. Hier soll versucht werden, plausibel begründete Ant-
worten auf die Fragen zu bieten, welche die Quellen offenlassen.

Andererseits beweisen ähnliche Formen von Kulten und Handwerksprodukten
nicht immer verwandtschaftliche oder sonstige Verbindungen zwischen ihren
jeweiligen Schöpfern, denn man muss auch mit politischen und ökonomischen
Beziehungen bzw. mit Parallelentstehungen rechnen. Belege und Befunde, die
über einen bestimmten etruskischen Staat für eine bestimmte Epoche Informatio-
nen vermitteln, leisten dies nicht unbedingt für andere etruskische Staaten und
für andere Epochen. Sie können insofern nicht ohne weiteres von einem Staat auf
einen anderen übertragen werden. Ebenso sollen Termini aus der griechischen
und römischen Geschichte, wie Staat, Stadt, Demokratie, Tyrannis, Republik usw.
erst dann für Etrurien verwendet werden, wenn sie inhaltlich, zeitlich und räum-
lich definiert sind. Dies wird man von Fall für Fall entscheiden müssen, denn hier
droht die Gefahr von Verallgemeinerung und Überinterpretation.

Die üblichen Methoden der Alten Geschichte, nämlich die kritische Verwen-
dung der antiken Überlieferung und die Auswertung von altertumskundlichem
Material, erlauben eine Rekonstruktion historischer Sachverhalte im Bereich der
Etruskologie lediglich in groben Zügen und mit unterschiedlichem Grad anWahr-
scheinlichkeit. Aufgrund der relativ kleinen Anzahl narrativer Quellen und wegen
der Subjektivität in der Interpretation des Materials muss auf Details weitgehend
verzichtet werden. Gesicherte Fakten gibt es wenige und einzelne Sachgebiete
bleiben in ihrem historischen Kontext isoliert. Spekulative Alternativen werden
in diesen Fällen kaum geboten (und dann als solche gekennzeichnet), denn sie
gehören nicht zum Ziel der Historiker. Die Grenzen der historischen Darstellung
sind erreicht, wo die Aussagen nicht mehr auf ihre Faktizität hin überprüft werden
können, weil die nötigen Quellen fehlen. Zwischen reinen Hypothesen in Erman-
gelung von Berichten und der Rekonstruktion von Fakten anhand von Quellen
gibt es eine ganze Reihe von Zwischenstufen der Glaubwürdigkeit.

Einleitung

16



Allgemein sind Hypothesen die Voraussetzung für Erkenntnisfortschritte und
deshalb ein wichtiges Instrument der Wissenschaft. Was vorläufig hypothetisch
bleibt, kann anhand neuer Funde und Ergebnisse Ausgangspunkt für neue Ideen
und neue Fragen werden. Hypothesen, die als Argumente für weitere Hypothesen
dienen, werden vermieden. Ebenso allzu weitreichende Interpretationen, die sich
weder auf die antike Überlieferung noch auf weitere zeitgenössische Fakten
stützen können. Auch wird die Nennung von Phänomenen vermieden, die ohne-
hin selbstverständlich sind. Der Beweis, dass es im Etrurien des 6. Jh. v. Chr. Ge-
folgsleute und Abhängige gab, erübrigt sich, denn ihr Vorhandensein in der Nähe
bessergestellter Gruppen darf vorausgesetzt werden. Gefolgschaften stellten sich
in erster Linie bei Gruppen ein, die militärisch wirkten und für öffentliche und
private Aufgaben verlässliche und treue Anhänger benötigten. In diesem Zusam-
menhang ist vielmehr die Entstehung der Gruppen als solche sowie ihr Beitrag zu
dem, wofür sie engagiert wurden, von historischem Interesse.

In der vorliegenden Arbeit wird, wo möglich, die Methode der Autopsie ange-
wendet, sei es durch Besuch der Schauplätze, sei es durch gezielte Recherchen in
Museen. Die relativ große Anzahl von Anmerkungen ist dem Wunsch geschuldet,
dem Leser die Aussagen nachvollziehbar zu machen.

Technisches

Historisch gesehen entspricht ›Etrurien‹ in seinem Kern der heutigen Toskana,
also dem westlichen Teil Mittelumbriens und im Süden dem heutigen Nord-
latium bis etwa zum Fluss Tiber im Osten.46 Die Bezeichnungen ›italisch‹ und
›Italiker‹ beziehen sich auf das antike Italien (Altitalien), ›italienisch‹ und ›Italie-
ner‹ auf das mittelalterliche und moderne Italien; ›italienisch‹ wird im geographi-
schen Sinn auch in Bezug auf die Antike verwendet. Die Bezeichnung ›italisch‹
und ›Italiker‹ wird in der Forschung uneinheitlich verwendet. In dieser Arbeit soll
unter ›italisch‹ die (indoeuropäische) Sprache der Italiker, d. h. der Sabeller (oder
Osker) Süd- und Ostitaliens sowie eines Teiles Mittelitaliens verstanden werden,
die sich vom Lateinischen, der Sprache der Latiner, unterschied.47 Die Italiker/
Sabeller/Osker wiederum bestanden aus zahlreichen kulturell und sprachlich ein-
ander nahestehenden Stämmen mit eigenen Dialekten, die bei Bedarf genannt
werden.48 Italioten waren die Griechen Süditaliens und Sikelioten die Griechen
Siziliens.

Die etruskischen Städte werden in der Forschung oft inkonsequent benannt.
Hier sollen neben den modernen deutschen Namen italienischer Städte bzw.
Fundorte, wie z. B. Veji, die (lateinischen) Namen Caere und Felsina für die
italienischen Städte Cerveteri und Bologna beibehalten werden. Ebenso wird der
lateinische Name der Stadt Volsinii gebraucht, der sich ursprünglich auf die
heutige Stadt Orvieto und später auf die Stadt Bolsena bezog. Nach den Namen
von Hauptsiedlungen folgen in Klammern häufig die Namen von Fluren, meist
als Fundortangabe.

Da die einschlägigen Schriftquellen und Materialien bereits ediert sind, wird
die Beschreibung von Funden weitgehend reduziert und es wird nur mehr darge-

Einleitung

17



legt, was für die historische Fragestellung relevant ist. Inschriften werden nach der
2. Auflage von Etruskische Texte (ET2) zitiert und auch weitgehend danach datiert.
Da es sich nicht um eine linguistische Abhandlung handelt, wird bei Inschriften
auf die Angabe unsicherer Lesungen verzichtet. Die griechischen Buchstaben
Theta (θ) und Chi (χ) für th und ch werden hingegen beibehalten. Wörter mit
vorangestelltem diakritischem Zeichen * sind als solche nicht belegt, sondern mit
linguistischen Kriterien rekonstruiert. Das Zeichen < bedeutet so viel wie »abge-
leitet von«. Angaben mehrerer antiker Autoren werden in den Anmerkungen
genannt. Die Übersetzung von Zitaten antiker Autoren gehen, wenn nicht anders
vermerkt, auf die Verfasserin zurück. Verweise auf andere Abschnitte des Buches
beziehen sich auf Kapitel und Unterkapitel bzw. auf Unterkapitel allein.

Sofern nicht anders vermerkt, beziehen sich alle Jahresangaben im Folgenden
auf die Zeit vor Beginn unserer Zeitrechnung.

Einleitung

18


