
Inhaltsverzeichnis

Vorwort V

1. Musik- und Wortsprache - eine aussichtsreiche Beziehung 1
1.1 Forschungsgeschichtlicher Bezug 1

1.1.1 Rezeption der Semiotik Umberto Ecos 1
1.1.2 Der Einfluss der strukturalen Semiotik 2
1.1.3 Umberto Ecos Überwindung des Strukturalismus 4
1.1.4 Die Semiotik der Abduktion 5
1.1.5 Die Rezeption des Spielbegriffs in der Liturgik 7
1.1.6 Improvisation, Trance und Flow als Aspekte des

Spielbegriffs 8
1.1.7 Die aussichtsreiche Beziehung zwischen Musik und

Theologie 8
1.2 Vier Beispiele des Zusammenwirkens von Musik- und

Wortsprache 9
1.2.1 Der Affront der Tanzmusik 9
1.2.2 Martin Luther: „... theologiam et musicam haberent

coniunctissimas" 12
1.2.3 Wolf Biermann: Der „Geruch der Lebendigkeit" einer

„Seelenkrücke" 15
1.2.4 Schalom Ben-Chorin: „Ich lege meine Hand auf

meinen Mund ..." 18
1.3 Das Zusammenwirken von Musik- und Wortsprache als

Spielfeld des Hörens 19
1.3.1 Die „Wahrheit der Wahrnehmung" in der

abduktiven Rezeption 19
1.3.2 Zeichen, Spiel und Fest 21

2. Die Kommunikation des Evangeliums als offenes Kunstzeichen 23
2.1 Das Abenteuer der Interpretation: Die Abduktion 23

2.1.1 Zur Semiotik des Codes 26
2.1.2 Modell-Leser und Modell-Autor als Textstrategien 31

2.2 Beispiel einer kreativen Abduktion: Der Osterglaube 33
2.2.1 Abduktives Denken als weltliches Denken 35
2.2.2 Die entmythologisierende Wirkung des abduktiven

Denkens 36

Bibliografische Informationen
http://d-nb.info/997087099

digitalisiert durch

http://d-nb.info/997087099


Inhaltsverzeichnis IX

2.3 Die kreative Abduktion der ersten Zeugen als Grundlage
heutiger Kommunikation des Evangeliums 38
2.3.1 Abduktion und Offenheit von ästhetischen

Botschaften 38
2.3.2 Die drei Intensitätsebenen von Offenheit 41
2.3.3 Offenheit in Form einer übercodierten Abduktion 42
2.3.4 Offenheit in Form einer untercodierten Abduktion 44
2.3.5 Offenheit in Form einer kreativen Abduktion 46

2.4 Ästhetische Aspekte der Kommunikation des Evangeliums 48
2.4.1 Die Verlangsamung der Wahrnehmung 48

2.5 Der pragmatische Aspekt der Kommunikation des
Evangeliums 52
2.5.1 Die Pragmatik der metaphorischen Sprache 52
2.5.2 Die Arbeit an mentalen Bildern 53

2.6 Die Kommunikation des Evangeliums verdankt sich der
Kunst der Aneignung 55
2.6.1 Autonome Kunst und Rezeption 55
2.6.2 Religiöse Aneignung und ästhetische Erfahrung 57
2.6.3 Die autonome Kunst der Aneignung 58
2.6.4 Verkündigungskunst und Lebenskunst 59
2.6.5 Die Freiheit des abduktiven Hörens (Überleitung) 60

3. Die ästhetische Bedeutung von Musik 61
3.1 Semiotik und integrative Ästhetik 61
3.2 Wirkungen von Musik 62

3.2.1 Die Bedeutung des Hörens und der Musik für die
menschliche Entwicklung 62

3.2.2 Die Vielschichtigkeit musikalischer Wirkung 66
3.2.3 Neuland betreten durch Musik 67
3.2.4 Hypnosebegleitetes Musikhören 71
3.2.5 Musik als Bildungsgut 74
3.2.6 Gottesdienstliche Musik im Widerstreit menschlicher

Bedürfnisse 76
3.3 Die Verwandtschaft von Musik- und Wortsprache 80

3.3.1 Die Vielschichtigkeit der Beziehung zwischen Musik-
und Wortsprache 80

3.3.2 Die Wirkung des musikalischen Vortrags 81
3.3.3 Kompositorischer und deklamatorischer Gestus 82

3.4 Die Syntax als Struktur musik- und wortsprachlicher
Zeichen 85
3.4.1 Die Zeitstruktur bei Musik- und Wortsprache 85
3.4.2 Die Ausdruckssubstanz bei Musik- und Wortsprache 86



Inhaltsverzeichnis

3.5 Die Bedeutung musikalischer als ästhetischer Zeichen 87
3.5.1 Musik und Metaphern als autoreflexive Zeichen 87
3.5.2 Ästhetische Zeichen als Zeichen intendierter

Beziehung 92
3.5.3 Die Textstrategie als ästhetische Intention in der

Zeichenmaterie 93
3.5.4 Autoreflexivität und Beziehung 94
3.5.5 Serielles und strukturales Denken 95
3.5.6 Die Bedeutung generativer Strukturen 97
3.5.7 Information und Redundanz in der Musik- und

Wortsprache 99
3.6 Der innermusikalische Prozess der Bedeutungsbildung 100

3.6.1 Die klangliche Aussenschicht musikalischer Zeichen 100
3.6.2 Die strukturelle Innenschicht musikalischer Zeichen 101
3.6.3 Die Gehalt-Schicht musikalischer Zeichen 103
3.6.4 Die Bedeutungsbildung in textgebundener Musik 104
3.6.5 Interpretation ist mehr als Begriffsbildung

(Zusammenfassung und Überleitung) 105
3.7 Die Rolle der Pragmatik bei der Bedeutungsbildung 106

3.7.1 Die Individualität ästhetischer Bedeutungsbildung 106
3.7.2 Wahrnehmen und Verstehen als Interaktion 107
3.7.3 Die Gleichwertigkeit von Syntax und Pragmatik 109

3.8 Musikzeichen wahrnehmen 116
3.8.1 Der physiologische Vorgang der Wahrnehmung 116
3.8.2 Ebenen der Musikwahrnehmung 116
3.8.3 Höreinstellungen und Rezeptionsweisen 123
3.8.4 Zum Missverständnis der Gefühlsästhetik (Exkurs) 124

3.9 Grundlinien der Bedeutungsbildung (Zusammenfassung) 126
3.10 Die ästhetische Bedeutungsbildung beim Hören

zeitgenössischer Musik 127
3.10.1 Hören ist unbequem 127
3.10.2 In die eigene Lebenszeit hineinhören 129
3.10.3 Hören und mitgestalten: Rezeptivität als

Produktivität 133
3.10.4 Musik der Freiheit? Geschichtliche Aspekte der

Avantgarde 135
3.10.5 Die „Zauberformel" des Gleichgewichts von Form

und Offenheit 137
3.11 Die Bedeutung der musikalischen Avantgarde 140

3.11.1 Der Verweischarakter ästhetischer Zeichen 140
3.11.2 John Cage und die Hörenden als Komplizen 141
3.11.3 Komposition versus Improvisation 148



Inhaltsverzeichnis XI

3.11.4 Der Serialismus und die Rezeption als Andacht 152
3.11.5 Das New Age und Musikhören als Selbstaufgabe 153
3.11.6 Edgar Várese und die Beschwörung sinnlicher

Grenzen 155
3.11.7 Helmut Lachenmann und die Musik auf der Suche

nach dem offenen Raum des Hörens 156
3.11.8 Olivier Messiaen und die Mehrdimensionali tät des

hörenden Bewusstseins 161
3.11.9 Giacinto Scelsi und die Improvisation im

Trancezustand 164
3.11.10 Die bleibende Bedeutung des Avantgarde-Denkens... 165

3.12 Abduktives Hören als transzendierendes Hören 166
3.13 Das kreativ-abduktive Hören in österlicher Freiheit (Rück-

und Ausblick) 171

4. Der Gottesdienst als Spielraum der Glaubensfreiheit 173
4.1 Die Freiheit, sich aufs Spiel zu setzen 173

4.1.1 Die Spielregel der Glaubensfreiheit 173
4.1.2 Das Spiel der Glaubensfreiheit und das Spiel der

Kunst 175
4.1.3 Der Gottesdienst als Raum für das kunstvolle Spiel

der Glaubensfreiheit 176
4.2 Der trinitarische Horizont der Glaubensfreiheit 178

4.2.1 Die christologischen Kriterien als Textstrategien des
Gottesdienstes 179

4.2.2 Abduktion, Imagination und Fest (Überleitung) 182
4.3 Spiel-, Improvisations- und Abduktionsfähigkeit als

anthropologische Grundlagen deskunstvollen Spiels der
Glaubensfreiheit 183
4.3.1 Das Spiel als Grundbewegung menschlichen Lebens 184
4.3.2 Der Flow beim Spielen 187
4.3.3 Improvisation als Urform menschlichen Ausdrucks 189
4.3.4 Spiel, Improvisation und Abduktion im offenen

Kunstzeichen 194
4.4 Der Gottesdienst als kunstvolles Zeichenspiel 197

4.4.1 Die Spielregel der relationalen Dynamik 198
4.4.2 Die Spielregel der Authentizität 201
4.4.3 Die Spielregel der Paradoxie 202

4.5 Der Gottesdienst als kunstvolles Regelspiel 203
4.5.1 Der Gottesdienst als Ritual 203
4.5.2 Das Spiel von Form und Offenheit 204
4.5.3 Die Arbeit des Übens und die Leichtigkeit des Spiels 207



XII Inhaltsverzeichnis

4.5.4 Das Rollenspiel 208
4.6 Das kunstvolle Gemeinschaftsspiel der Neuschöpfung 210
4.7 Die Einladung zum gottesdienstlichen Fest: eine

Herausforderung 213
4.8 Die Regeln im Spielraum der Glaubensfreiheit

(Zusammenfassung und Überleitung) 215

5. Die Incantation als Spielfeld gottesdienstlichen Hörens 217
5.1 Gottesdienstliche Gemeinschaft 217

5.1.1 Die Bilder vom Leib und von der Himmelfahrt
Christi 217

5.1.2 Intensität des Erlebens und Gestaltens im
Gottesdienst 222

5.1.3 Die Incantation als Zeichen von Leiblichkeit und
„Verzauberung" 223

5.2 Die Incantation als Zeichen für den Beziehungsreichtum
von Wort- und Musiksprache 225

5.3 Die Incantation als ursprüngliches Zusammenwirken von
Musik-und Wortsprache 226

5.4 „Beschwören" und Begehen auf dem Spielfeld der
Incantation 229

5.5 Die „verzaubernde" Wirkung der Incantation 236
5.6 Incantation als Spielfeld abduktiv-imaginativer Erfahrung 238

5.6.1 Freiheit durch Transzendenz und Distanz zur Welt 238
5.6.2 Der Flusscharakter der ästhetischen und der

Glaubenserfahrung 238
5.6.3 Abduktiv-imaginative Erfahrung: „fides quaerens

intellectum" 240
5.6.4 Incantation als Zeichen befreiter Zeit- und

Raumerfahrung 240
5.7 Die Rolle der Wiederholung für die abduktiv-imaginative

Rezeptivität 242
5.7.1 Wiederholung als elementares Formprinzip 242
5.7.2 Variation, Entwicklung und Verfremdung als

Spielformen der Wiederholung 243
5.8 Incantation als Schwellenraum für Grenzüberschreitungen 246

5.8.1 Autonomie des Hörens oder christliches
Selbstbewusstsein? 249

5.8.2 Biblische Geschichten als Schwellenraum für
Grenzüberschreitungen 251

5.8.3 Die strukturelle Gemeinsamkeit von Theologie und
Musik (Exkurs) 254



Inhaltsverzeichnis XIII

5.8.4 Der Zeichencharakter gottesdienstlicher Musik 255
5.8.5 Musik als Schwellenraum für Grenzüberschreitungen...257
5.8.6 Transzendenz und Transparenz 258
5.8.7 Die theologische Deutung gottesdienstlicher Musik 259
5.8.8 Beispiele für Transzendenzerfahrungen im

Zusammenhang mit Musik 261
5.9 Incantation und Hypnose 262
5.10 Die Körperhaftigkeit der Incantation 265

5.10.1 Antriebsfördernde und entspannende Wirkung von
Musik 267

5.10.2 Singen als Ausdruck der Körperhaftigkeit 269
5.11 Die Incantation als Schwellenraum für die

gottesdienstliche Gemeinschaft 270
5.12 Das Zusammenwirken von Musik- und Wortsprache 274

5.12.1 Phänomenologische Analogien zwischen Musik und
Sprache 275

5.12.2 Musik- versus Wortsprache 277
5.12.3 Die Musikalisierang der Wortsprache 280
5.12.4 Musik entlarvt die Wortsprache 283
5.12.5 Dieter Schnebel: Musik- und Wortsprache brauchen

ein neues Pfingsten 284
5.12.6 Komponiertes Zusammenwirken von Musik- und

Wortsprache 286
5.12.7 Sprache auf der Suche nach ihrer Musik auf der

Suche nach ihrer Sprache auf der Suche ...
(Zusammenfassung) 293

5.13 Das gottesdienstliche Lied als Incantation 294
5.13.1 Das Erbe der Reformation 294
5.13.2 Neue Ausdrucksintensität und Eigenverantwortung

im Singen 297
5.13.3 Leibbezogene abduktiv-imaginative Rezeption von

Liedern 299
5.13.4 Der existentielle Aspekt gottesdienstlicher Lieder 300

5.14 Die gottesdienstliche Musik als Incantation 302
5.14.1 Gibt es Kriterien für die gottesdienstliche Musik?

(Geschichtliche Streiflichter) 302
5.14.2 Die Neuinterpretation von Mythen und religiösen

Riten 309
5.14.3 Die Incantation als für Gott transparentes Zeichen 310
5.14.4 „Receptores doctae et incantati" 312
5.14.5 Die Unterscheidung der Geister 313



Inhaltsverzeichnis

5.14.6 Geistlicher Gebrauch weltlicher Zeichen: Die
leibbezogene abduktiv-imaginative Rezeptivität 315

5.14.7 Die Incantation im Horizont der Trinität 316
5.14.8 Die Incantation zeigt den Vorsprung des Lebens 323

5.15 Die Ästhetik der Incantation 328
5.16 Wirkungen der Incantation (Ertrag) 329

6. Das Zusammenwirken von Musik- und Wortsprache als
Spielfeld gottesdienstlicher Polyphonie (Ausblick) 333
6.1 Die Incantation als beziehungsreiches Zeichen 333
6.2 „Incantati et incantatae in liturgia" 334
6.3 Zeit für die „Verzauberung": Der Eingangsteil des

Gottesdienstes 335
6.3.1 Sammlung und Einstimmung 335

6.4 „Verzauberung" zum Gottesdienst im Alltag der Welt: Der
Sendungsteil 338

6.5 Rezeptivität als Produktivität: Der Sinn von Hör- und
Spielhilfen 339
6.5.1 Hörhilfen als Hilfen für befreites Mitspielen 339
6.5.2 Ausdrucksstarke Interpretation als Hörhilfe 341
6.5.3 Neuinterpretation als Hörhilfe 342
6.5.4 Variation als Hörhilfe 342
6.5.5 Vereinheitlichende Zwischenspiele als Hör- und

Singhilfen 343
6.5.6 Wiederholtes Hören als Hilfe zum Verstehen 344
6.5.7 Stille und Meditation als Intensivierung des Hörens 345
6.5.8 Wort- und Musiksprache als wechselseitige

Interpretations- und Spielhilfen (6.7) 346
6.5.9 Wortsprachliche Kommentare als Hörhilfen 347

6.6 Eine Vorbereitungsgruppe für den Gottesdienst 348
6.6.1 Liturgisch überzeugende Arbeit mit Laien 348
6.6.2 Die Vorbereitungsgruppe als Zeichen von

Gemeinschaft und abduktiv-imaginativer
Auseinandersetzung 350

6.6.3 Die Vorbereitungsgruppe als zeichenhafte
Darstellerin des Betens 352

6.7 Das Zusammenwirken von Musik- und Wortsprache 354
6.7.1 Das Zusammenwirken auf dem Spielfeld der

Incantation 354
6.7.2 Die Gestaltung der Lesung durch die Incantation 356
6.7.3 Predigt und Predigtnachspiel 358
6.7.4 Ein Beispiel für die Gestaltung des Predigtliedes 359



Inhaltsverzeichnis XV

6.8 Gottesdienstliche Polyphonie 362

Literaturverzeichnis 365

Sachregister 381


	IDN:997087099 ONIX:04 [TOC]
	Inhalt
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8

	Bibliografische Informationen
	http://d-nb.info/997087099



