Inhaltverzeichnis

ADSITACE . oot eeeeeseesseeseeeessesessesee e sesssseseseees e seese st eses e sese s esseesanernns I
VIOTWOIT .ot ee e e e eseeseseseee s esesseseses e sessssesaeeresesssssese s essssenese e esesseeneees v
INNAIVEIZEICNNIS oo eeee e e seee e es e sene e e eeeseees Vi
ADKUIZUNGSVEIZEICANIS.............ooooeeeoeooeeeseeeeeeeeeeeseeseessseesseseeesessesssssesssssssssssessessessesssessemen X
LI TR 1-189
ArabISCh-DEULSCNES GIOSSAI .................oceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees e sese s esseeseeseee s s seeneees Xl
LItEratUIVEIZEICANIS . .oooooeeeeeeeeeeee e eeeeeseeeeessesseeseee e eses e seee s s ssesese s XV
Wissenschaftlicher WErdegang.................ooooceoeeeeeseeeeessseeeessessseesesesssesseeneees XXIX
Erster Teil: EiNIEITUNG, . ..o sseesesseesse s essesssesessssessssssesessssssssens 1
A. Bedeutung des ISIAm,, . . ..............ccooiieiieiiiieeice s 1
B. Der Prophet MUhammAd..............oooooumeeeeseesessssssssssesssssssssssssssssssssssssessssssssssassesesssmssssens 3
C.Die LeRre, ... sesas s b e e s sp bR bbb e e m s 7

LoGlaube, ... e e e s se e b b rnan 8

T GEDCE ... ..o eeeeeeseeeeeseee s e eesesese s eese e seee s eeee s sees s eeseeemeeseeesesssssseseseseneseees 11

TTL AIMOSENStEUET (ZAKAL)..................ooovoeeeeeeeeeseeseeeeseeeeeseseesesseseseseeseeeseesssesesesesessseeses e 12

IV. Fasten im Ramadan (Salim).................ccooeeuemueeseuieseseseceses e sessssssssssssssssessssssssssens 14

V. Pilgerreise (HAGE)............ocooeeceeeceiece e seese et sass s s sss s ensss e ss s ss s sessnssens 15
D. Fiqh und BEHDAA.__..........oooeeoeeeeeeeeeeseeee e eeeeseeeseseesesssesssessesssesseseseseesssessese s sessnesseeens 17
E. Die islamischen Rechtsschulen 21

Vi



Zweiter Teil: Religion und Recht 24

ALEIRURIUNG, ... ..ot b s bbb b s 24
B.Der KOTan, . ........ccccovviuiiininsisieseseresassssesesssssssssssesasassssssessssssssssssesesssssssssnssassssssssesesssnsas 28
O )T Y 30
D. I[gma‘ ( Einstimmigkeit der Rechtsgelehrten),................ccccoovurvinencrneneecsssssensssssss s 34
E. Qiyas ( Analogieschluss),..............cccoecorevereesneresessssiesssssssesssssssesssssssssssssssssssesssssssssssssnsanes 35
F. Istihsan (Gut- Denken, Fiir Gut- Befinden),...............cccccocvuviimrincnsniisscsnsssess s snsens 37

G. Istislah oder Masalih Mursalah (uneingeschrinkte Giiltigkeit mancher Interessen) ... 38

H. Al-Urf (GewohnheitSTeCht) ... ..o e st eeeeeeeeseeesssseessss st ssesnesssesessessesssssessessesed 40
L. Shabi- ReChESSCIULE, ...............oooooeeeeeeeeeeeeeee et eeeeeeeeseseseseseseaeseaeseseseseseseaeseaeseneaeaeaeneaeen 41
J. Sar* man qablana (die Juden und die CRIISten)................oooooooeeveeesesseeesseseesessseessessssseees 43

K. Sad al-Dar@’i ( etwas verbieten, weil es zum Unerlaubten fiihrt oder fiihren kann),,_44

L. Istishab ( BegIeitung)...............c.coveurrrrmeeunesseessnsssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssans 44
M. Tadri* Wall al- ’Amr (der heutige Gesetzgeber)...............cooorcneereeernersnersseerseesnnees 45
N. ‘Aql (Die Vernunft),..............cccoummrmmmimrmmsmmsmesmmnessssssssssssssssssssss s s ssssssssssssssssssssseans 45
Dritter Teil: Der Dschihad im Islam . ..........coiimnrecrcnreenreessssensreesnns 46
ACEINTURIUNG ettt 46
B. Bedeutung des Dschihad,. ...t 46
C. Dschihad durch Verbreitung der Religion, ................ccooomrrrerieerecresercecse e 54
D. Durchsetzung des Dschihad durch Krieg................courrnrnesrrceesercsesercecse e 56

I. Mahnung vor Beginn des Krieges...................ccococoovrvcereseivencssse s sesesssesessnns 57

I1. Lokalitiit und Zeit des Kriegs................coocorruoreurrereenrcereceneieeesecsseeseeseesseessesssessesaseenes 59

IIL Griinde fiir einen Krieg. ... ssssssssssssssssssssesssssesnns 61
E. Der Dschihad im Koran 70

Vil



F. Der Dschihad in der Sunna 88

L Sahih al-BUBAIT,............coooreereeeeees s sssess st seeesesssss s ssss s sssesssnsssnssssssssssesssnssne, 89
IL Sahih MUSHIN . .......coorereeeeereesess et see s s sesse s sse st s ses s snessesnessssnsnsanesns. 91
III. Andere Literatur der SUNNA, . ..........ccocovnrermenesinseress s sssssssssssessssesssssessess 92
G. Der Dschihad bei den islamischen Rechtsgelehrten,...............cconieiencnsiessicnnnnna. 92
H. Phasen des Dschihad,..................cooncsincssne s nassnns 95
I. Abstandhalten und Geduld mit den Heiden,..................cccooorenrrnmnesnmnernessnsesnensnsenenes 95
II. Zulassigkeit des Kampfes ohne Verpflichtung (Mubah).............ccccocverveermrcrvenrrenenes 96
III. Verpflichtung zum Kampf nur als Verteidigung (Fard)...........cccccoevmrevrercresnnncnas) 97
IV. Kampf gegen jeden Heiden an jedem Platz und zu jeder Zeit,. .. ............coovveeiiiins) 98
L Ziele des Dschihad,..................cooomimncrercnnsresesess e et sss s 102
L. Selbstverteidigung der Muslime gegen die Heiden. .. ..................cocorneenrenercenencnnes 105
I1. Beseitigung der Verfithrung (Fitna)................ccooeomnnmnnemsrsssnesseessesssssssnssessessees 105
IIL. Schutz der islamischen Gemeinde (UMMA)..............cconivnmsnssmssssmssssnssssssssssnns, 107
IV. Der Sieg iiber die Heiden, ... sessssesssssesees 108
V. Terrorisierung der Heiden,................c.cccooornmmennncnensncnens s ssssesssssssssssssssssssessen 109
J. Dschihad gegen die vom Islam Zuriicktretenden und den Heuchlern. ... ................... 114
K. Beurteilung des DSCHINA...............cccoosseeeesssereessseresssseseesssesesssssesssssssessssssessssssesens 124
L. Dschihads-Begehren und Vorteile, .................ocoorermrmininenenncness e senens 127
M. Folgen bei Unterlassung des Dschihad, ..., 134
N. Gottliche Hinweise fiir die Glaubigen zum Sieg................cconvnrinnsninsinsnnsssssinnn, 138
O. Stellung des Islam zum Dschihad, ...t eeeem 145
P. Eigenschaften des Dschihad. ... 146
Q. Philosophie des Dschihad..................c.ooo oo, 155
R. Unterschied zwischen einer islamischen Bewegung und der Missionierung............. 156

VIl



Vierter Teil: Religion und Politik 157

ACEINTURIUNG st asa e e e s e e 157
B. Islam und wissenschaftliche Kenntnisse,....................cccooevrrrrevesririnncncscisnere e 161
C. Islam und Gerechtigkeit,.................cocoorrrerereirrrercrc e s s aasenesssenss 170
D. Islam und Terror ... oececevrercce s sese s sasare s ss s asensssssssesesese s snanenens 179
E. Der MArtyrer (a8-Sahid)..............ccooooveeuesseeesesseeeessssssesssssesesssssesessssssssessssssesessesseessssans 182
Fiinfter Teil: SChlussfolZerung. .................cooeeimerceessessensessssseesssssssssessssssens 186



Abkiirzungsverzeichnis

DZW.uueiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii i beziehungsweise

s usw

L] e gestorben

£ e Higrah (Auswanderung des Propheten Mu-
hammad von Mekka nach Medina)

11 I LG U Heiliger Krieg

Jheei Jahrhundert

(VR /Pt neue Zeitrechnung nach Islam

0.0 ittt ohne Ortsangabe

L1 so genannt

L1 PR TN unter anderem

L1 TR unter Umstinden






Religion und Recht am Beispiel des Dschihad im Islam

als politischer Faktor

Erster Teil

Einleitung

A. Bedeutung des Islam

»Islam* bedeutet im Arabischen Hingabe des Selbst im Angesicht Gottes, der sich durch die
Botschaft und das Leben seines Propheten Muhammad offenbart hat'. Es ist die ,,Hingabe an
Gott, die Ergebung in Gottes Willen®?,

Die im Koran gepredigte Lehre heifit: Islam, was Friede und Gottergebenheit bedeutet’.

Der Gldubige, der sich Allah ganz hingibt, wird Muslim genannt’. Ein Muslim hat die Vor-
schriften des Korans und der schriftlichen Uberlieferung der Reden und Gebriuche des Pro-
pheten Muhammads (Sunna und Hadit) zu befolgen und er muss die Pflichten der ,,Fiinfsdu-
len* des Islam erfiillen’: An erster Stelle steht dabei das Bekenntnis zur géttlichen Einheit und
zum Prophetentum Muhammads, es folgen das fiinfmalige, tégliche Gebet, das Fasten im
Monat Ramadan, die Almosensteuer und eine Pilgerfahrt nach Mekka.

In Europa wird gewdhnlich von Muhammedanern gesprochen, weil in der Glaubenslosung
gesagt wird: ,,Ich bezeuge, es gibt keine Gottheit auBer Gott; ich bezeuge, Muhammad ist der
Gesandte Gottes. Nach Auffassung der Muslime heil3t dies, dass der Prophet nur als ,,Sprach-
rohr Gottes“ und nicht als Verfasser des Korans betrachtet wird®.

Der Islam wurde nicht durch menschlichen Geist hervorgebracht, auch beschréankt er sich auf
keine bestimmte Gemeinschaft. Er ist eine weltumfassende Religion, deren Zweck darin be-
steht, den Menschen islamische Werte zu iibermitteln und sie zu einer islamischen Geisteshal-
tung zu erziehen. Das Wort ,,Islam® ist als ein Eigenschaftswort anzusehen. Wer auch immer
diese Eigenschaft besitzt, gleich welcher Rasse oder Gemeinschaft, welchem Land oder Volk

er auch angehdren mag, ist ein Muslim.

! Ruthven, Islam; S. 11

2 El- Baradie, Gottes; S. 19

3 Wilhelm, Arabismus; S. 11. Wéhlert, Islam; S. 21

* Winter, Heilige; S. 8

> Ein Mensch wird Muslim, wenn er das Glaubensbekenntnis ablegt. Es lautet: “Ich bezeuge, es gibt keinen Gott
auller Gott, und Muhammad ist der Gesandte Gottes* (Khoury, Kurz; S. 66).

® Der Qur’an ist fiir den Muslim die gbttliche Offenbarung schlechthin. Er ist ein Pfand, eine Leitung im Leben,
die dem Propheten offenbart wurde (Almir, Bilderverbot; S. 35).

1



Die Bezeichnung ,,Mohammadanismus* bzw. Mohammedaner®, die in westlichen Lindern
fiir den Islam bzw. Muslim gebrduchlich ist, ist unrichtig und irrefithrend, da Muhammad fiir
die Muslime kein Gott ist, sondern der Letzte aus der langen Reihe der Propheten des Islam’.

Der Islam entwickelte sich aus dem arabischen Heidentum. Im Jahr 853 v. Chr. wurden die
Araber erstmalig erwéhnt. Sie filhren ihre Abstammung auf Abraham zurtick, sind in den Bii-
chern des Alten Testaments zu finden und waren Polytheisten®. Obwohl Islam von der Spra-
che her ,,Hingabe an Gott* bedeutet, haben islamische Wissenschaftler die Bedeutung ,,Frie-

.. . . 9
den® verwendet, wobei sie sich auf den Koran stiitzen :

,Die (wahren) Diener des Barmherzigen sind diejenigen, die demiitig (und be-
scheiden) auftreten (w. auf der Erde umhergehen), und die, wenn tdrichte Leute

(w. die Toren) sie ansprechen, (freundlich) griiBen (w. 'Heil!' sagen)'°.

Mit der Zeit hat das Wort ,,Islam* einen Bedeutungswandel erfahren: von ,,Frieden* zu
,,Glauben an Allah*'!, Letztendlich hat das Wort ,» Islam* nur noch eine Bedeutung, welche
den islamischen Glauben beinhaltet, d. h. die Lehre, die Allah uns durch den Propheten Mu-
hammad geschickt hat.

Diese letzte Bedeutung wird im Koran klar dargelegt:

,»30 etwas (zu tun) ist Frevel. - Heute haben diejenigen, die ungléubig sind, hin-
sichtlich eurer Religion nichts mehr zu hoffen (da sie nichts mehr dagegen ausrich-
ten konnen). Darum fiirchtet nicht sie, sondern mich! Heute habe ich euch eure Re-
ligion vervollstindigt (so dass nichts mehr daran fehlt) und meine Gnade an euch
vollendet, und ich bin damit zufrieden, dass ihr den Islam als Religion habt. - Und
wenn einer (von euch) aus Hunger sich in einer Zwangslage befindet (und aus die-
sem Grund gegen ein Speisegebot verstdft), ohne sich (bewusst) einer Siinde zu-

zuneigen, so ist Gott barmherzig und bereit zu vergeben,,'?.

7 Antes, Islam; S. 17

8 Schaefer, Islam; S. 11

? ’Ahmad, Morgen; S. 83- 85. ‘Abdullah, Islam; S. 19. Hadayatullah, Islam; S. 11

1 Koran, 25/63

" Der Islam stiitzt sich im Ursprung (’Asl) und als Teil (Fir‘) auf den Koran und auf die Sunna (Sanhagi, Ausle-
gung; S. 294).

"2 Koran, 5/ 3



B. Der Prophet Muhammad

Der Name Muhammad ist untrennbar mit dem Islam verkniipft'®. Vollstindig lautet der Na-
me des Propheten Muhammads: Abul-Qasim Muhammad Ibn ‘Abdullah Ibn ‘Abdl-
Muttalib Ibn Ha$im, aus dem Stamme Qurai§'*. Sein Leben wurzelt in der altarabischen
Stammesgemeinschaft, wo man nicht als Individuum geboren wurde, sondern als untergeord-
netes Glied einer Familie, einer Sippe oder eines Stammes. Sein Stamm hiefl Qurai$ und rep-
risentierte die Aristokratie und die Plutokratie von Mekka'’.

Um den Islam begreifen zu wollen, muss man sich vor allem mit dem Leben des Propheten
Muhammad auseinandersetzen'®. Nach islamischer Auffassung ist Muhammad zwar ein
sterblicher Mensch, aber er ist der Mund, durch den Gottes Wort den Islam verkiindet. Er ist
das Siegel der Propheten und bestétigt durch seine Sendung unter anderem auch die Botschaf-
ten seiner Vorginger, die ausschlieBlich den Islam verkiindeten'’.

Sein Vater ‘Abdullah, ein Name, den viele Gelehrte als postum verliechen betrachten, stammte
aus der Sippe der HaSimiten, die ein Vorrecht auf die Abgabe von Wasser aus dem Brunnen
Zamzam an die Pilger besaBen'.

Muhammads Eltern starben schon wihrend seiner Kindheit'’. Der Waisenjunge verbrachte
seine Jugend bei den Beduinen in der Wiiste unter der Obhut seiner Amme Halimah, die ihn
zeitweilig mit zu den Wiistenzelten ihres Beduinenstammes nahm?’. Nach dem Tode seiner
Mutter nahm der Grof3vater ‘Abdul Muttalib Muhammad zu sich, welcher ihn zértlich ge-

liebt haben soll?'.

" Miehl, Islam; S. 10.

14 Khoury, Islam; S. 19. Tworuschka, Grundwissen; S. 25. Khoury, Kurz; S. 31. Delcambre, Islam; S. 11

15 Gottschalk, Islam; S. 27

16 Fasi, Zielsetzung; S. 15

"7 Abdullah, Islam; S. 33

18 Khan, Muhammad; S. 31. Sarqawi, Muhammad; S. 16-23

19 Muhammad, der ,,Gepriesene®, kein seltener Vorname, wurde als Sohn des ‘Abdullih und der Aminah aus
dem Banu (Stamm) Hasim, einem Zweig der Quraisiten, zu Mekka geboren (Bobzin, Muhammad; S. 64. Khou-
ry, Islam; S. 29. ‘Azzam, Islam; S. 58. >Abi zuhrah, Letzte; S. 353. Rodinson, Muhammad; S. 49). Als Tag wird
der 20. April angegeben, als Geburtsjahr 570. Beides ist zeitlich ungesichert, seine Geburt fallt in den Zeitraum
von 570 bis 580 n. Ch. (Schrdder, Religionen; S. 51. Paret, Muhammad; S. 36. Kellerhals, Islam; S. 54. Bihl,
Historisches; S. 9). Seine Familie war durch ihre groBherzige Freigebigkeit verarmt (Robbe, Islam; S. 9. El-
Baradie, Islam; S. 31). Der Vater Muhammads verstarb, als Muhammad drei Jahre alt war. In anderer Erzahlung
wurde sein Alter mit achtundzwanzig Monaten angegeben.

Mit dem verwandten Stamm Sams standen die Hagims auf gespanntem Fuf. Die QuraiSiten selbst waren reiche
Handelsherren, die Karawanen ausriisteten und auf den Knaben und spiteren Propheten wegen seiner Armut
herabsahen (Winter, Heilige; S. 16).

2 Watt, Kurze; S. 10. Elias, Islam; S. 50

*! Antes, Religionsstifter; S. 96.



Doch zwei Jahre spéter verstarb auch der Grofivater. So wuchs Muhammad mit den zahlrei-
chen Kindern seines Onkels Abi Talib auf**. Er unternahm mit seinem Onkel Karawanenrei-
sen, die thn bis nach Syrien und vermutlich auch nach Abessinien fiihrten. Dabei lernte der
aufgeweckte Junge einen Teil der aullerarabischen Welt kennen, und erlernte das Fiihren von
Karawanen®. Durch seine Geschicklichkeit in diesem Geschift erhielt der kaum Zwanzigjih-
rige eine leitende Stellung im Handelshaus der reichen Witwe Hadigah, die er einige Jahre
spéter heiratete®,

Um 619 verschlechterte sich Muhammads finanzielle Situation erheblich, als Hadigah und
Abii Talib starben. Wihrend Hadigah ihm Riickhalt®, liebvolles Verstindnis und finanzielle
Sicherheit gegeben hatte, war er durch Abu Talib vor seinen ,,mekkanischen” Gegnern ge-
schiitzt worden®. Abu Lahab wurde der Nachfolger seines Bruders Aba Talib an der Spitze
des Stammes ,,Banil ha§im* und bot seinem Neffen anfangs Schutz, zog sich dann aber wie-
der von ihm zuriick. Daraufhin beabsichtigte Muhammad zunichst sich in T2’if, einer Stadt
etwa 110 km von Mekka niederzulassen. Doch dort empfing man ihn unfreundlich und be-
warf ihn mit Steinen, da man die Inhalte seiner Religion ablehnte.

Also kehrte er nach Mekka zuriick. Auf den regionalen Mérkten versuchte er unter den No-
madenstimmen Anhdnger zu finden doch wiederum ohne Erfolg. Danach ergab sich fiir ihn
eine erneute Gelegenheit, in Yatrib, einer blilhenden Stadt etwa 400 km nordlich von Mekka
entfernt, die zu Fuf} in einer Woche zu erreichen war?’.

Muhammads Auswanderung nach Medina war nicht, wie es gelegentlich dargestellt wird,
eine von seinen Gegnern erzwungene Flucht, sondern eine wohlerwogene, freiwillige Emigra-
tion, sozusagen eine gewollte Distanz zu seinen Gegnern®. Higrah bedeutet Auswanderung,
nicht aber ,,Flucht“zg.

Da Muhammad in Mekka keine Anhdnger fiir seine neue Lehre fand, lie er sich in Medina
nieder (622 n. Chr. *°) und griindete dort die erste islamische Gemeinde®'. Von diesem Zeit-

punkt an begann die islamische Zeitrechnung”.

* Gottschalk, Islam; S. 34

» Khoury, Einfithrung; S. 19

24 Richter, Muhammad; S. 34. Tworuschka, Muhammad; S. 16
2 Schroder, Religionen; S. 79

26 Tworuschka, Muhammad; S. 55

¥ Forward, Muhammad; S. 29/30

¥ Kellerhals, Islam; S. 72

¥ Schmid, Islam; S. 212. Antes, Islam; S. 14. Hartmann, Islam; S. 15
3 Hofmann, Islam; S. 12

3! Watt, Kurze; S. 23

32 Hasan, Geschichte; S. 382 ff.



Bestimmend fiir Muhammads Zukunft wurde sein Umgang mit Juden und Christen, die ihn
mit ihren religiosen Lehren vertraut machten. Muhammad war zutiefst von deren Lehre, vom

einzigen Gott und den Geschichten iiber Abraham, Moses und Jesus beeindruckt™.

Allah sandte Muhammad, den letzten der Propheten mit dem Koran, als seiner gottlichen
Botschaft zu den Menschen auf dieser Erde, um sie zu leiten, den richtigen Weg zu Gott und

. 34
zu einander zu finden™:

“Er 1st es, der unter den Heiden einen Gesandten aus ihren eigenen Reihen hat auf-
treten lassen, der ihnen seine (d.h. Gottes) Verse (w. Zeichen) verliest, sie (von der
Unreinheit des Heidentums) lautert und sie die Schrift und die Weisheit lehrt. -

Frither befanden sie sich offensichtlich im Irrturn,,35.

Der Prophet ist der Malstab fiir den Menschen, sowohl in hinsichtlich der individuellen und
kollektiven als auch der geistigen und irdischen Aufgaben™.

Aus muslimischer Sicht ist der Prophet Muhammad der letzte Gesandte Gottes fiir die
Menschheit. Diese Bestimmung wird aus dem Koran hergeleitet, der Offenbarungsschrift der
Muslime, in der immer wieder auch auf die personlichen Lebensumstinde Muhammads Be-
zug genommen wird®’.

Ein Prophet zu sein, ist eine schwierige Aufgabe, die nur echte, starke und entschlossene
Menschen ausfiihren konnen®. Am 8. Juni 632 starb der Prophet Muhammad in den Armen
seiner liebsten noch lebenden Frau ‘A’iSah.

In den vorausgegangenen zwei Jahren war er zum Herrn iiber einen Grofteil der Arabischen
Halbinsel geworden. Mehr als zwanzig Jahre lang hatte er zwar hdufig, aber in unregelméafi-
gen Abstinden, Offenbarungen des einen Gottes erhalten, der keine Teilhaber noch ihm
Gleichgestellte hatte®. Muhammad opferte fiir Allah, den einzigen Gott, die Stammes- und
Oasengotter Arabiens. Sein Ziel war es, die Religion Abrahams wiederherzustellen, und so
verpflichtete er seine Jiinger zu den gottesdienstlichen Handlungen der Juden: Bilderkult, Wa-

schungen und Enthaltung von dem Genuss des Schweinefleisches. Der neue gemeinsame

* Diez, Glaube; S. 13/ 14

3 <Azzam, Islam; S. 9. Sowohl in Mekka als auch in Medina erhielt der Prophet Muhammad Offenbarungen
(Fischer, Islam; S. 19).

3 Koran, 62/ 2

3¢ Schuon, Innere; S. 128

3" Heine, Islam; S. 25

* Ibn Hisam, Muhammad, 2. Teil; S. 387

¥ Forward, Muhammad; S. 17. Lutherische, Islam; S. 26. Gardet, Islam; S. 11. Halil, Studien; S. 37

5



Glaube wurde die Lebensgrundlage. Es war unbedeutsam, welchem Stamm der Glaubige an-
gehorte. Zundchst war Muhammad anderen monotheistischen Religionen zugewandt wie
denen der Juden und Christen. Spéter aber wandte er sich von den ,, Buchglaubigen* und ins-
besondere von den Juden wegen mangelnder Ubereinstimmung ab™.

In vielen von Muhammad vorgetragenen Suren werden viele jiidische Helden erwéihnt, von
denen er auf seinen Jugendreisen gehort hatte. Als ihm die Juden die darin vorkommenden
[rrtiimer aufzeigten, wies er ihre Einwinde mit der Begriindung zuriick, dass Allah sich nicht
irren konne®'.

Als der Prophet erkannte, dass sein Bemiithen um die Juden vergebens war, dnderte er seine
Einstellung ihnen gegeniiber. Eines Tages beim o6ffentlichen Gebet im Musalla, in einem da-
fiir bestimmten umfriedeten Hof verneigte er sich nicht wie bisher in der Gebetsrichtung nach
Jerusalem, sondern wandte sich in Richtung Mekka®?. Von nun ab wurde diese Qiblah, die
Richtung fiir die Orientierung sdmtlicher Moscheen und Kultbauten des Islams, wie auch fiir
alle Moslems wihrend des Gebets™.

Kurz nach dem Tod des Propheten (632 n. Chr.**) eroberten die Muslime das byzantinische
Syrien (635 n. Chr.)*.

Die islamische Gesetzgebung ist eine eigenstindige Schopfung, welche auf unterschiedliche
Grundlagen zuriickzufiihren ist'®. Der Koran'’, die ranghdchste Quelle des islamischen
Rechts wurde vom Propheten nicht als einheitliches Werk vorgetragen, sondern bestand aus
vielen Einzelschriftstiicken und teilweise auch aus miindlichen Uberlieferungen®. Nach vie-
len Anstrengungen und Machtkdmpfen wurde der Koran 20 Jahre spéter in die uns heute be-
kannte Form gebracht. Er enthidlt 114 Siren, von denen ein Teil in der Mekkaepoche (mit
schwiarmerischem und warnendem Geist) fillt, und der andere Teil der Medinazeit zuzuord-
nen ist (Einfiihrung einer neuen gesellschaftlichen Ordnung).

Der Koran gab und gibt heute der Gesellschaft allgemeine Regeln, und ist mehr als nur ein

rechtlicher Rahmen®.

0 Glasenapp, Weltreligionen; S. 376

* Gottschalk, Islam; S. 39

2 Watt, Kurze; S. 29. Antes, Religionsstifter; S. 107

* Diez, Glaube; S. 21

* Rotter, Welten; S. 39

* Badran, Geschichte; S. 37

4 Schmauder, Darlehen; S. 41. Robbe, Islam; S. 24

" Die groBe Theophanie des Islam ist der Koran; er erscheint als Unterscheidung (Furqan) zwischen Wahrheit
und Irrtum (Schoun, Islam; S. 53). Fiir alle Muslime ist der Koran die Grundlage ihrer Religion (Heine, Konflikt;
S. 15). Das heilige Buch der Muslime, der Koran, wurde dem Propheten, nach muslimischer Uberzeugung, von
Gott durch die Vermittlung des Engels Gabriel iiber einen Zeitraum von ca. zwanzig Jahren offenbart (Heine,
Islam; S. 36).

* Khoury, Islam; S. 19

¥ Fasi, Zielsetzung; S. 5 ff, 240



Beim Ubertreten von Verboten wurden keine Rechtsfolgen festgelegt.

Der Glaubige erhélt keine genauen Ausfiihrungen, die den Umfang des Verbots und dessen
Rechtsfolgen betreffen. Im Koran wurden gewohnheitsrechtliche Stammesregeln aus Mu-
hammads Zeit nur angepasst. Der Grundgedanke war, das Alte nicht abzuschaffen, es aber
den goéttlichen Willen unterzuordnen. Der Koran ist also ein Religionsbuch, das vorwiegend
Einzelfille regelt bzw. diese zusammenfasst, welche von den nachfolgenden Generationen

situationsbedingt angepasst und ausgelegt werden mussten’’.

C. Die Lehre

Das islamische Glaubensbekenntnis besteht aus sechs Grundartikeln: Ich glaube an Gott, an
seine Engel, an seine Biicher, an seine Gesandten, an die Wiederauferstehung nach dem Tode
und an den Jiingsten Tag und an die géttliche Vorherbestimmung®'.

Der Glaube an Gott ist der Kern der Religion des Islam™. Die erste Hilfte des kurzen Glau-
bensbekenntnisses, der Sahada, bedeutet irgendeinem Gott oder einer Gottheit dienen, wéih-
rend Allah die Zusammenziehung der Silben al-[lah ,,der Gott* ist, somit vergleichbar dem
griechischem ho theos™. Die Lehren des Islam bestehen aus zwei Teilen: der theoretischen

‘Aqidah und der religidsen Scharia™*:

“(denen) die dem Gesandten, dem heidnischen Propheten, folgen, den sie bei sich
in der Thora und im Evangelium verzeichnet finden, und der ihnen gebietet, was
recht ist, verbietet, was verwerflich ist, die guten Dinge fiir erlaubt und die
schlechten fiir verboten erklart und ihre driickende Verpflichtung und die Fesseln,
die auf ihnen lagen, abnimmt. Denen nun, die an ihn glauben, ihm Hilfe und Bei-
stand leisten und dem Licht folgen, das mit ihm herabgesandt worden ist, wird es

wohl ergehen’.

- die “‘Aqidah ist der theoretische Teil, wobei von uns als erstes der Glaube an Allah verlangt
wird. Dieser Glaube muss ohne Zweifel sein: Allah hat uns und die Welt erschaffen und die
Propheten beauftragt, uns seine Lehre zu vermitteln. Diese Grundregeln des Glaubens werden

im Koran bekriftigt:

3 Schmauder, Darlehen; S. 43
3! Abdullah, Islam; S. 41

32 Robbe, Islam; S. 29

53 Watt, Kurze; S. 47

>* <Aliyah, Einfithrung; S. 38 ff.
> Koran, 7/ 157



,und wir haben doch in jeder Gemeinschaft einen Gesandten auftreten lassen (mit
der Aufforderung): 'Dienet Gott und meidet die Gotzen!' Und die einen von ihnen
leitete Gott recht, wihrend an den anderen der Irrtum (der ihnen vorherbestimmt
war?) in Erfillung ging. Zieht doch im Land umher und schaut, wie das Ende de-

rer war, die (unsere Gesandten) fiir Liigner erklrt haben*™®.

- die Scharia ist der praktische Teil, welcher das Leben und den Glauben der Menschen re-
gelt57. Scharia bedeutet zunéchst nichts anderes als ,,Weg zur Wasserstelle®.

Hier wird deutlich, dass es sich nicht um einen festgelegten Kodex von rechtlichen Formulie-
rungen und Normen handelt, sondern um eine Methode, mit deren Hilfe es dem Muslim ge-
lingen soll, ein Leben zu fiihren, das mit den Geboten Gottes in Ubereinstimmung steht’®,

Das arabische Wort ,,Scharia“ bezeichnet den zu befolgenden Weg zu einem Platz, der reich
an Wasser ist. Nicht nur ist es der Weg, der zu Gott, dem Allerhochsten, fiihrt, sondern auch,
so glauben alle Muslime, der Weg, den Gott, der Schopfer, selbst durch seinen Gesandten,
den Propheten Muhammad (der Friede Gottes sein auf ihm), gezeigt hat™.

Der Koran meint mit ‘Aqidah den Glauben und mit Scharia die gute Tat. Bei der islamischen
Scharia gehort zur ‘Aqidah stets die gute Tat, so stehen Scharia und ‘Aqidah im Koran stets

nebeneinander:

,und gebt den Frauen ihre Morgengabe als Geschenk (so dass sie frei dariiber ver-
fiigen konnen)! Wenn sie euch aber freiwillig etwas davon iiberlassen, konnt ihr es

unbedenklich (fiir euch selber) verbrauchen®’.

I. Glaube

Der Glaube der Muslime griindet darauf, dass Gott den Menschen seinen Willen kundgetan
und ihnen damit den Weg gezeigt hat, wie sie ihm zu folgen und seine Gebote einzuhalten
haben. Diese Botschaft, das Wort Gottes also, ist fiir Muslime in Reinformat im Koran zu
finden. In seinen 114 Kapiteln ist niedergeschrieben, was der Prophet Muhammad zeitlebens

als Verkiindung Gottes 6ffentlich gepredigt hat®'.

¢ Koran, 16/ 36

>7 Qaltat, Islam; 19- 22

% Heine, Islam; S. 97

%9 Lutherische, Islam; S. 57. Wéhlert, Islam; S. 62
8 Koran, 4/ 173

o' Antes, Religionen; S. 73



Sahida bedeutet wortlich ,»Bezeugen® und ist eine Kurzform von ,,Worte des Sahida, dem
Zeugnis, das das Glaubensbekenntnis des Islam darstellt™.
Die Hauptpflicht des Muslim ist, die Sahada zu sprechen:* Ich bezeuge, es gibt keine Gottheit

auBBer Gott; ich bezeuge, Muhammad ist der Gesandte Gottes“®. Dies ist im Koran zu finden:

»Sel dir nun dessen bewusst, dass es keinen Gott gibt auller Gott, und bitte (ihn)
um Vergebung fiir deine (eigene) Schuld und fiir die glaubigen Méanner und Frau-
en! Gott weil} (iiber euch Bescheid), wo (immer) ihr euch herumtreibt oder authal-
tet(?).<%,

,»Mohammed ist der Gesandte Gottes. Und diejenigen, die mit ihm (glaubig) sind,
sind den Ungldubigen gegeniiber heftig, unter sich aber mitfiihlend. Du siehst, dass
sie sich verneigen und niederwerfen im Verlangen danach, dass Gott ihnen Gunst
erweisen und Wohlgefallen (an ihnen) haben moge. Es steht ihnen auf der Stirn
geschrieben, dass sie sich (im Gebet oft) niederwerfen (w. Ihr Zeichen ist in ihrem
Gesicht als Folge der Niederwerfung, oder: Thr Zeichen in ihrem Gesicht ist eine
Folge der Niederwerfung). So werden sie (schon) in der Thora beschrieben. Und
im Evangelium werden sie mit Getreide verglichen, dessen Triebe Gott (w. er)
(aus dem Boden) hervorkommen und (immer) starker werden ldsst, worauf es ver-
dickt und aufrecht auf den Halmen steht (oder: im Evangelium werden sie mit ei-
nem Getreidefeld verglichen, das seine Triebe (aus dem Boden) hervorkommen
und (immer) stirker werden ldsst, worauf sie verdicken und aufrecht auf den Hal-
men stehen), zur Freude (w. zum Gefallen) derer, die (vorher) die Saat ausgestreut
haben, so dass Gott (w. damit er) mit ihnen (d.h. mit den frommen Glaubigen, die
auf diese Weise gedeihen) den Groll der Ungldubigen hervorruft. Gott hat denjeni-
gen von ihnen, die glauben und tun, was recht ist, Vergebung und gewaltigen Lohn

versprochen“®.

Das Bekenntnis zum Islam ist nicht nur ein Zeichen des Glaubens. Zugleich bezeugt der Mus-
lim, dass es einen ewigen und unsichtbaren, lebendigen Gott gibt, der der Schopfer allen Seins

ist und der diese Welt allein regiert. Somit ist der Muslim ein Zeuge Gottes, der sich selbst

62 Elias, Islam; S. 104
% Robbe, Islam; S. 28
%% Koran, 47/ 19.
% Koran, 48/ 29.



seinen Mitmenschen stets bewusst macht, dass Gott existiert®. Statt des gebriuchlichen Wor-
tes ,,Allah* wird hier ,,Gott“ in der Ubersetzung verwandt®’.

Dies soll verdeutlichen, dass ,,Allah* kein Eigenname ist, sondern gleichermaflen von ara-
bischsprechenden Juden und Christen fiir ,,Gott* verwendet wird. Im Gegensatz zum europii-
schen Wort ,,Gott* kann man von ,,Allah* keinen Plural bilden, was ausdriickt, dass es nur
einzigen Gott gibt®. Gott ist ein ewiges, unvergleichbares Wesen, das weder gezeugt wurde
noch gezeugt hat, der Schopfer aller Dinge und der allméchtige Lenker des Universums. Auch
ist er unsichtbar, gestaltlos und an keinen Ort gebunden®.

Die , fiinf Pfeiler der Religion* bilden das Riickgrat des religiosen Lebens, das in 300j4hriger
theologischer Entwicklung entstanden ist’’: Das Glaubenbekenntnis; das Gebet; das Fasten im
Monat Ramadan; die Almosen (Zakat) und die Pilgerfahrt (Hagg) nach Mekka zum Allerhei-
ligsten, die jedem Glaubigen, sofern er nicht krank oder zu arm ist, empfohlen wird’".

Die religiose Grundidee des Islam bildet der Glaube an einen einzigen Gott Allah und an das
jiingste Gericht, wo den guten Menschen die Wonnen des Paradieses, den Bosen dagegen die
Qualen des ewigen Hollenfeuers zuteil werden. Ein Gott Allah wurde zwar schon von den
Mekkanern verehrt, besall aber weder den universellen Charakter, den ihm der Prophet zuord-
nete, noch war er das einzige gottliche Wesen, das angebetet wurde. Zu den Hauptgottern der
Araber gehérten auch die Géttinnen al-Lat, al-‘Uzza und Manat”, die als Téchter Allahs gal-
ten. Daneben existierten zahlreiche weitere Gottheiten, deren Sinnbilder in der Ka‘ba und an
anderen heiligen Orten zu finden waren”". Nur derjenige, der an Gott, seine Engel, Schriften,
Gesandten und an den jlingsten Tag zweifelsfrei glaubt, darf sich Muslim nennen. Diese von

Allah bestimmten Glaubensregeln sind im Koran zu finden:

,Ihr Glaubigen! Glaubt an Gott und seinen Gesandten und die Schrift, die er auf
seinen Gesandten herabgeschickt hat, und die Schrift, die er (schon) frither herab-
geschickt hat! Wer an Gott, seine Engel, seine Schriften, seine Gesandten und den

jiingsten Tag nicht glaubt, ist (damit vom rechten Weg) weit abgeirrt*’.

% Abdullah, Islam; S. 42

87 Aus griinden der Genauigkeit ist es iiblich, in europiischen Sprachen den Begriff Sahada beizubehalten. Das
arabische Wort bedeutet “Zeugnis ablegen®, und der Sahada wird oft der Satz ,,ich lege Zeugnis ab, dass... ,,
vorangestellt (Watt, Kurze; S. 74).

% Antes, Islam; S. 17

% Glasenapp, Weltreligionen; S. 390.

" Haarmann, Islam; S. 23

! Gottschalk, Islam; S. 56-57.

2 Khoury, Einfithrung; S. 16

73 Glasenapp, Weltreligionen; S. 373- 374

™ Koran, 4/136

10



II. Gebet

Der Islam ist die Religion des Friedens in Gott und die Erinnerung an den ewigen Bund in
besonderer Weise eine Religion des Gebetes, welches den Menschen zum Gehilfen Gottes in
der Schopfung macht”.

Sunniten und Zwolfer-Schiiten, die zusammen die iberwéltigende Mehrheit der Muslime stel-
len, sind fiinfmal tiglich zum Ritualgebet verpflichtet’®. Diese Art des Gebetes, im arabischen
Salat, wird in vielen anderen Sprachen namaz genannt.

Das Gebet ist sehr formal und ritualisiert und nicht zu verwechseln mit dem formlosen, per-
sonlichen Gebet, das viele Muslime verrichten, wann immer sie Gott um etwas bitten oder
einfach mit ihm kommunizieren mochten’’. Das arabische Wort Salat wird oft mit ,,Gebet™
oder ,,Gebeten* iibersetzt, richtiger wire jedoch ,,Gottesdienst”, da dieses weit mehr enthilt
als das, was man im Deutschen allgemein unter Gebet versteht. Das Gebet kann sowohl durch
Worte als auch durch Handlungen Ausdruck finden. Manche Worte dienen keinen Bitten,

sondern huldigen Gott’®.

,und verrichte das Gebet an den beiden Enden des Tages (d.h. morgens und a-
bends) und zu frithen Zeiten der Nacht (?)! Die guten Taten lassen die schlechten
Taten dahinschwinden. Das ist eine Mahnung fiir diejenigen, die (Gottes) geden-
ken*”.

,Verrichte das Gebet, wenn die Sonne sich (gegen den Horizont) neigt, bis die
Nacht dunkelt! Und die Rezitation des frithen Morgens! Bei ihr soll man (allge-
mein) zugegen sein (?)™.

»Ich bin Gott. Es gibt keinen Gott auer mir. Darum diene mir und verrichte, mei-
ner (in Ehrfurcht) gedenkend, das Gebet!“®'.

,,Gott sei nun gepriesen am Abend und am Morgen (w. wenn ihr Abend und wenn

ihr Morgen habt)“**,

> Abdullah, Islam; S. 51

76 Das tiglich fiinfmalige Gebet wurde in der Nacht der Himmelfahrt zur religiésen Pflicht erklért, jener Nacht,
da nach der Legende der Prophet den Himmel schauen durfte. Die seinerzeit festgelegten Einzelheiten gelten bis
in die Gegenwart (Weiner, Islam; S. 43).

" Eljas, Islam; S. 105

78 Watt, Kurze; S. 75

” Koran, 11/ 114.

8 Koran, 17/ 78.

81 Koran, 20/ 14.

82 Koran, 30/ 17.

11



,Ertrage nun geduldig, was sie (d.h. die Ungldaubigen) sagen! Und lobpreise deinen
Herrn vor dem Aufgang der Sonne und vor dem Untergang! Und preise ihn des

Nachts, und (jeweils) im Anschluss an die Niederwerfung(?)!“**.

Das Ritualgebet (Salat) besteht aus bestimmten Formeln und Koran-Zitaten und wird von
besonderen Korperbewegungen begleitet.

Der Betreffende wendet sich stets in Richtung Mekka. Jedem Gebet geht eine rituelle Wa-
schung voraus, bei welcher (z. B. in der Wiiste) statt des Wassers auch Sand verwendet wer-
den darf.

Die Gebete finden fiinfmal am Tage statt: beim ersten Lichtschimmer (Fagr), zu Mittag
(Zuhr), am Nachmittag (‘Asr), kurz nach Sonnenuntergang (Magrib) und zwei Stunden nach
diesem (‘A8a”). Am Freitag tritt an die Stelle des Mittaggebetes ein Gottesdienst in der Mo-
schee mit Predigt®.

Im Koran selbst sind als Zeiten des Gebetes nur der Morgen, der Abend und die Nacht fiir die
Mekka-Zeit und der Morgen, der Mittag und der Abend fiir die Medina-Zeit zu belegen. Spa-
ter wurde das fiinfmalige Gebet eingefiihrt, das sich jedoch nicht aus dem Koran herleiten
lasst®. Das Gebet trigt zur Disziplinierung des Gldubigen wie des Staatsbiirgers bei. Wenn
das Gebet in Gestalt einer Rede im Mittelpunkt des am Freitag abzuhaltenden Gottesdienstes
steht, wird darin, als Symbol der Loyalitét, im allgemeinen der Name des jeweiligen Herr-

schers genannt™.

I11. Almosensteuer (Zakat)

Die Almosensteuer war urspriinglich eine freiwillige Gabe, die spéter verpflichtend wurde.
Der erwachsene Muslim ist verpflichtet, sein Gebet durch die Zakat zu ergénzen, d. h. zu ver-
vollstindigen®’. Die Zakat bedeutet, dass der Gliubige einen gewissen Prozentsatz des eige-
nen Vermdgens als Almosen zu geben hat, wobei der Prozentsatz dabei von einer Volksgrup-
pe zur anderen variiert und zwischen zweieinhalb Prozent bei den Sunniten und zehn Prozent
bei einigen schiitischen Gruppierungen liegtgg.

Im Koran wird die Salét oft in Verbindung mit der Zahlung der Zakat erwéhnt. Dieses arabi-

sche Wort wird gelegentlich mit ,,gesetzlichem Almosen* oder ,,Almosensteuer {libersetzt,

% Koran, 50/ 39- 40.

% Glasenapp, Weltreligionen; S. 398.
85 Antes, Islam; S. 17

8 Robbe, Islam; S. 35

87 Abdullah, Islam; S. 71

% Elias, Islam; S. 110

12



was eine ungefiahre Vorstellung von der Bedeutung vermittelt. Es geht um die Bezahlung ei-
nes Zehnten oder eines Anteils an Friichten, Getreide, Kamelen, Tieren aus einer Herde, um
Gold oder Silber oder bestimmte andere Formen von Eigentum®.

Zakat wird oft mit Armensteuer iibersetzt. Dies gibt aber nur einen Teil dessen wieder, fiir
das Zakat zu entrichten war. Allerdings wird Zakat heute gewohnlich nur noch als Verpflich-
tung zur Geldspende fiir karitative Zwecke gesehen und unterscheidet sich kaum von Almo-
sen.

Zakat, die sog. Almosensteuer, die Muhammad in Anlehnung an den jiidischen und christli-
chen Brauch schuf, wurde jedoch erst in Medina zu einer festen, geregelten Form zum Zweck
der Gemeindeerhaltung. In Mekka ist Zakat noch eine freiwillige Leistung fiir die Notleiten-
den, welche auch spéter noch als das Ideal angesehen wird.

Gute Werke haben nur im Glauben ihren Wert. Die Armensteuer Zakat ist eine Abgabe, die
nach bestimmten Vorschriften vom Besitz in bar oder in Naturalien fiir religiose Zwecke er-
hoben wird”’. Der Muslim hatte mit Zakat seine Steuerpflicht erfiillt. Die Bekenner anderer
Religionen, die in das arabisch- muslimische Reich aufgenommen wurden, hatten héhere Ab-

.0l
gaben zu leisten” .

,und (damals) als wir die Verpflichtung der Kinder Israels (auf folgende Gebote)
entgegennahmen: Thr sollt nur (dem alleinigen) Gott dienen. Und zu den Eltern
(sollt ihr) gut sein, und (ebenso) zu den Verwandten, den Waisen und den Armen.
Und sprecht freundlich zu den Leuten! Und verrichtet das Gebet und gebt die Al-
mosensteuer! Daraufhin kehrtet ihr - mit Ausnahme von (einigen) wenigen von
euch - (in Missachtung eurer Verpflichtung) den Riicken und wandtet euch ab**>.
»Dabei war ihnen (doch) nichts anderes befohlen worden, als Gott zu dienen, in-
dem sie sich als Hanifen in threm Glauben ganz auf ihn einstellen, das Gebet zu
verrichten und die Almosensteuer zu geben. Das ist die richtige Religion®”.

,und wenn nun die heiligen Monate abgelaufen sind, dann totet die Heiden, wo
(immer) ihr sie findet, greift sie, umzingelt sie und lauert ihnen tiberall auf! Wenn
sie sich aber bekehren, das Gebet verrichten und die Almosensteuer geben, dann

lasst sie ihres Weges ziehen! Gott ist barmherzig und bereit zu vergeben**.

8 Watt, Kurze; S. 77

% Glasenapp, Weltreligionen; S. 399
I Robbe, Islam; S. 31

%2 Koran, 2/ 83

% Koran, 98/ 5

% Koran, 9/ 5

13



,Wenn sie sich nun bekehren, das Gebet verrichten und die Almosensteuer geben,
sind sie (damit) eure Glaubensbriider (geworden). Wir setzen die Verse (w. Zei-

. .. . . . 95
chen) auseinander fiir Leute, die Bescheid wissen®”".

Sowohl Zakat als auch das im Monat Ramadan als gemeinsamer Akt der Lauterung zu voll-

zichende Fasten sollen der Stabilisierung der Gemeinschaft dienen’®.

IV. Fasten im Ramadan (Saim)

Das Fasten bildet den vierten Grundpfeiler des Islam. Im islamischen Higrah-Jahr nimmt der
Ramadan eine Sonderstellung ein. Wenngleich nach der Zéhlung lediglich der neunte Monat,
umschlieBt er doch die Mitte des religiosen Jahreszyklus, ist er der ,,Heilige Monat™ des Is-
lam”’. Das wichtigste Kennzeichen fiir die religidse Treue eines Muslims ist das tagsiiber ge-
iibte Fasten im Monat Ramad5n98. Jeder erwachsene, gesunde Muslim (Mann wie Frau) muss
wihrend des Fastenmonats von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang auf jegliche Nahrungs-
aufnahme und den Genuss von Nikotin verzichten, sowie sexuell enthaltsam leben. Hunger
und Durst zu spliren und gewalttitige und sexuelle Gedanken zu meiden sollen dem Men-
schen Selbsterkenntnis vermitteln und mehr Mitgefiihl mit denen, die weniger Gliick haben
als man selbst, die nicht nur aus Not heraus ohne Nahrung und Wasser auskommen, sondern
auch ihren Zorn und ihr Verlangen verbergen miissen, weil sie immer auf die Gnade der ande-

ren angewiesen sind .

In diesem Monat empfing urspriinglich der Prophet Muhammad die Offenbarung des Ko-
rans'®. Die rituelle Ausgestaltung des Fastens erfolgte erst in Medina. Auch iibernahm Mu-
hammad anfangs die jiidische Fastenpraxis. Nach Bruch mit den Juden in Medina biirgerte
sich das manichdische dreiBigtitige Fasten ein und wurde in den Monat Ramadan verlegt'®".

Das Fasten ist durch den Koran begriindet:

»lhr Glaubigen! Euch ist vorgeschrieben, zu fasten, so wie es auch denjenigen, die
vor euch lebten, vorgeschrieben worden ist. Vielleicht werdet ihr gottesfiirchtig

sein. (Das Fasten ist) eine bestimmte Anzahl von Tagen (einzuhalten). Und wenn

% Koran, 9/ 11

% Robbe, Islam; S. 34

7 Abdullah, Islam; S. 61

% Lutherische, Islam; S. 43

% Elias, Islam; S. 107

1% Glasenapp, Weltreligionen; S. 399
19" Antes, Islam; S. 18

14



einer von euch krank ist oder sich auf einer Reise befindet (und deshalb nicht fas-
ten kann, ist ihm) eine (entsprechende) Anzahl anderer Tage (zur Nachholung des
Fastens auferlegt). Und diejenigen, die es (an sich) leisten konnen, sind (wenn sie
es trotzdem versdumen) zu einer Ersatzleistung verpflichtet, (ndmlich) zur Spei-
sung eines Armen. Und wenn einer freiwillig ein gutes Werk leistet, ist das besser
fiir thn. Und es ist besser fiir euch, ihr fastet, wenn (anders) ihr (richtig zu urteilen)
wisst. Der Monat Ramadan ist es (oder: (Fastenzeit ist) der Monat Ramadan), in
dem der Koran (erstmals) als Rechtleitung fiir die Menschen herabgesandt worden
ist, und (die einzelnen Koranverse) als klare Beweise der Rechtleitung und der
Rettung (?). Wer nun von euch wéhrend des Monats anwesend (d.h. nicht unter-
wegs) ist, soll in ihm fasten. Und wenn einer krank ist oder sich auf einer Reise be-
findet (und deshalb nicht fasten kann, ist ihm) eine (entsprechende) Anzahl ande-
rer Tage (zur Nachholung des Versdumten auferlegt). Gott will es euch leicht ma-
chen, nicht schwer. Macht darum (durch nachtragliches Fasten) die Zahl (der vor-
geschriebenen Fastentage) voll und preiset Gott dafiir, dass er euch rechtgeleitet

hat! Vielleicht werdet ihr dankbar sein*'%2.

Fiir das offentliche Leben bedeutet das Fasten einen nicht geringen Eingriff, insbesondere,
wenn dieser Monat in den Sommer fillt. Der Fastenmonat wandert, da der islamische Kalen-
der sich auf das Mondjahr bezieht. Er durchlduft im Laufe der Zeit alle Jahreszeiten. Die Fas-
tenzeit bereitet vielen Menschen Schwierigkeiten, ihrer gewohnten Arbeit nachzugehen, wes-
halb es seit langem Bestrebungen gibt, Reformen einzufiihren, besonders fiir Werktétige, fiir
Schwer- und Schichtarbeiter. Auch sieht der Qur’an selbst Ausnahmeregelungen fiir alte

. 103
Leute, Kranke und Reisende vor .

V. Pilgerreise (Hagg)

Hagg ist die Bezeichnung fiir die Pilgerfahrt nach Mekka, welche alle Muslime, die iiber die
entsprechenden Mittel verfligen, einmal im Leben durchfiihren sollen. Der Hagg muss zu ei-
ner bestimmten Zeit des Jahres unternommen werden. Findet die Pilgerfahrt jedoch zu einem
anderen Zeitpunkt des Jahres statt und zwar ohne einige wichtige Rituale, die an heiligen Or-
ten auBlerhalb der Stadt Mekka vollzogen werden, so wird diese Reise als ‘Umra bezeichnet,

sie ist zwar eine gute Tat, welche aber nicht der Pflichterfiillung eines Muslims zum Vollzug

192 K oran, 2/183- 185
193 Robbe, Islam; S. 32- 33

15



des Hagg gleich kommt'"

. Das Gebot der Hagg geht auf einen alten vorislamischen Brauch
beim Besuch des altarabischen Heiligtums, der Ka‘ba in Mekka, zuriick.

Nach der Eroberung Mekkas sduberte Muhammad die Ka‘ba vom Gotzendienst und refor-
mierte Hagg und den Umlauf (‘Umra) in seinem Sinne. Seitdem ist Unglédubigen der Aufent-
halt in Mekka verboten.

Die groBe Pilgerfahrt, der eigentliche Hagg findet seit dieser Zeit nur im Monat des Hagg
(Dul-Higga) statt, wihrend die kleine Wallfahrt oder der einfache ,,Umlauf™ (‘Umra) jederzeit

ausgefiihrt werden kann'®’

. Jeder volljdhrige Muslim, ob Mann oder Frau, ist einmal im Le-
ben zum Hagg verpflichtet, sofern die Verhiltnisse dieses gestatten. Gedacht wird hier vor
allem an die ausreichenden finanziellen Mittel, die vorhanden sein miissen, um eine solche
Fahrt unternehmen zu kénnen. Wenn diese jedoch nicht zur Verfligung stehen, so koénnen

1 vV - . .
Ersatzhandlungen vorgenommen werden'®. Der Hagg ist im Koran vorgeschrieben:

,Fuhrt die (grofe) Wallfahrt und die Besuchsfahrt ('Umra) (mit allen ihren Zere-
monien) im Dienste Gottes (w. fiir Gott) durch! Und wenn ihr (durch feindlichen
Widerstand (?) an der Ausfithrung der Wallfahrtszeremonien) behindert seid, dann
(bringt als Siihne fiir die Unterlassung) an Opfertieren (dar), was (fiir euch) er-
schwinglich ist! Und schert euch nicht den Kopf, bis die Opfertiere ihre Schlacht-
stitte (im heiligen Gebiet von Mekka) erreicht haben! - Und wenn einer von euch
krank ist, oder wenn es ihn (mit Jucken und Ungeziefer) am Kopf plagt (und er
sich deshalb vorzeitig das Haar scheren ldsst), hat er mit Fasten oder einem Almo-
sen oder der Opferung eines Schlachttieres Ersatz zu leisten. - Wenn ihr aber in Si-
cherheit seid (und die Wallfahrtszeremonien ausfithren konnt, ohne mit feindli-
chem Widerstand rechnen zu miissen), und wenn (dann?) einer die Gelegenheit
beniitzt, auller der (groBen) Wallfahrt eine Besuchsfahrt ('Umra) zu machen (was
eine Unterbrechung des Weihezustands zur Folge hat), so (hat er als Siihne fiir die
Unterbrechung des Weihezustands) an Opfertieren (darzubringen), was (flir ihn)
erschwinglich ist. Und wenn einer keine Mdoglichkeit findet (Opfertiere darzubrin-
gen), hat er (dafiir) drei Tage wéhrend der Wallfahrt und sieben nach eurer Riick-

kehr (von Mekka nach Medina) zu fasten. Das macht zusammen zehn Tage. Dies

'* Elias, Islam; S. 111- 112

19 Der Hagg oder die eigentliche Pilgerreise wird manchmal auch die GroBe Pilgerreise genannt, um sie von der
‘Umra oder der kleinen Pilgerreise zu unterscheiden, die im Grunde ein Teil der GroB3en Pilgerreise ist und in
Mekka selbst stattfindet, wiewohl sie auch gesondert zu jeder Zeit vollzogen werden kann, wie dies Muhammad
und seine Anhénger im Jahre 629 taten (Watt, Kurze; S.79).

1% Antes, Islam; S. 20. Glasenapp, Weltreligionen; S. 399

16



(gilt nur) fiir diejenigen, deren Angehorige nicht an der heiligen Kultstitte wohn-
haft sind. Und fiirchtet Gott! Thr miisst wissen, dass Gott schwere Strafen verhangt.
Die Wallfahrt findet in (den) bekannten Monaten statt. Und wenn jemand in ihnen
die Wallfahrt auf sich nimmt (tritt er in den Weihezustand ein:) Wahrend der Wall-
fahrt darf man keinen Umgang mit Frauen haben, keinen Frevel begehen und sich
nicht herumstreiten. Was ihr an Gutem tut, das weif3 Gott. Und versorgt euch mit
Wegzehrung (fiir das Jenseits?)! Die beste Wegzehrung ist Gottesfurcht. (Daher)
fiirchtet mich, die ihr Verstand habt!'"’.

,und ruf unter den Menschen zur Wallfahrt auf, damit sie (entweder) zu Ful} zu
dir kommen, oder (w. und) auf allerlei hageren (Kamelen reitend), die aus jedem
tief eingeschnittenen Passweg daherkommen! Und sie sollen dabei bezeugen (o-
der: erfahren, w. (personlich) erleben?), dass sie allerlei Nutzen (davon) haben,
und in einer bestimmten Anzahl von Tagen (beim Schlachten) den Namen Gottes
iiber jedem (w. dem) Stiick Vieh aussprechen, das er ihnen beschert hat. - Esst
(selber) davon, und gebt (auch) dem Notleidenden und Armen (davon) zu es-

Sen'“l()S

Die fiinf Grundpfeiler verkorpern die fiir den Islam eigene Einheit von Religiosem, Gesell-
schaftlichem und Staatlichem. Noch heute halten die Regeln den Muslim nachdriicklich dazu
an, sich mit dem Staatswesen zu identifizieren, dem er angehort, soweit dieses islamisch ge-
préigt ist. Der Monotheismus im Glaubensbekenntnis ist gerichtet auf die Anerkennung und
Starkung der Zentralgewalt. Der urspriingliche Gang zur Geburtsstitte des islamischen Ge-
meinwesens, die Pilgerfahrt nach Mekka, demonstriert heute die internationale Dimension des
Islam und bietet den Beteiligten Gelegenheit, sich als Glieder einer weltweiten, solidarischen

und kraftvollen Gemeinschaft zu empﬁnden109.

D. Figh und Igtihad

Die erste Zeit nach dem Tode des Propheten folgte die noch nicht lange bestehende islami-
sche Gemeinde zunéchst stark dem Koran und der Sunna, welche die Glidubigen geistig an-
leitete. Durch die schnell wachsenden rechtlichen Probleme fanden die Glaubigen keine Ant-
wort im Koran und in der Sunna. Dieses wurde besonders deutlich nach Eroberungen, die

Kontakte mit anderen Volkern und Kulturen nach sich zogen. So mussten wegen der neu hin-

07 Koran, 2/ 196- 197
198 K oran, 22/ 27- 28
19 Robbe, Islam; S. 33- 34

17



zukommenden Probleme neben den bereits praktizierten primiren Quellen, dem Koran und
der Sunna, weitere Quellen fiir die Rechtsfindung gefunden werden. Daraus entwickelte sich
im Laufe der Zeit eine neue Wissenschaft (Figh) heraus. Diese erkannte noch andere, sekun-
dére Quellen oder Wurzeln der Rechtsfindung als methodische Grundsitze fiir die Ableitun-
gen und Begriindung von gesetzlichen Normen an''”.

Figh bedeutet Verstand und ist im Sprachgebrauch der islamischen Rechtswissenschaftler die

islamische Wissenschaft

. Das Studium der Scharia ist der Figh, ,,Gesetzeswissenschaft®,
diejenigen, die sie ausiiben, sind die Fugaha”, die ,,Juristen®.

‘Ulama” ein weiteres gebrauchliches Wort bedeutet wortlich ,,die jenigen, die wissen®, wird
meistens jedoch mit ,,Gelehrte oder ,,Rechtsgelehrte {ibersetzt''%.

Die islamischen Wissenschaftler teilten die Grundlagen der islamischen Scharia in zwei
Hauptteile ein:

- ein religioser Teil, der die religiosen Angelegenheiten zwischen Mensch und Allah regelt.
Die Wissenschaft, die diesen Teil bearbeitet, heilit ,,Monotheismus-Wissenschaft (Tauhid)*,

- ein praktischer Teil, der das Leben der Menschen regelt. Die Wissenschaft, die diesen Teil
bearbeitet heift ,,Figh-Wissenschaft' .

Nachdem die islamischen Rechtsgelehrten fiir neue Probleme viele Losungsmdoglichkeiten
erarbeiten mussten, gab es weitere neue Gutachten (Fatawa und Igtihadat Plural von Igti-
had)''*. So waren die islamischen Rechtswissenschaftler gezwungen, eine Regelung zu fin-
den, nach der ein Mugtahid seine Gutachten fortsetzen darf, um zu verhindern, dass fiir ein

und den gleichen Fall eine einheitliche Lésung Anwendung findet'"?

«116

. Diese Regel wird ,,Usiil
al-Figh genannt™ . Der bestimmte Artikel al ist als Geschlechtswort (deutsch: der, die, das),
gleichbleibend im Singular und Plural''’. Der Ausdruck ,,Figh besagt zunichst ,,Uberle-

gung® und wurde spéter gebraucht fiir das, was man anndhernd unter ,,kanonischem Recht*

10 Antes, Ethik; S. 64

""" Sams ad-Din, Igtihad; S. 13. Biqa<, Igtihad; S. 45. Durrini, Grundziige, 1.Teil; S. 13. Farfur, Methode, 1.Teil;
S. 35

12 Watt, Kurze; S. 84

3 Der islamische Figh ist in zwei Teile aufgeteilt: der religidse Teil ,, Tbadah®, bei dem der Mensch seinen
religiosen Angelegenheiten nachkommt; der praktische Teil ,,Mu‘amalat®, der die Grundlagen beinhaltet, die das
Leben der Menschen untereinander regeln.

114 <Aliyah, Einfiihrung; S. 13

'3 Die politische, gesellschaftliche und religiése Entwicklung der Islamgemeinde konfrontierte die Muslime
recht bald mit Problemen, die im Koran weder geldst noch angesprochen worden waren. Man musste sich fiir das
Verhalten des Propheten Muhammad interessieren. Dieses Verhalten heifit ,,Sunna® (Antes, Islam; S. 25).

116 <Aliyah, Rechtsvergleich; S. 14

"7 Fuchs, Araber; S. 20.

18



118

versteht' °. Die Scharia beinhaltet alle Grundlagen, welche im Koran, in der Sunna und nach

Igma“ mit anderen Quellen des islamischen Rechts zu finden sind.

119

Fiqh ist die Wissenschaft, die die Grundlagen der obigen Quellen entdeckt’ . Die Hauptauf-

gabe des islamischen Figh ist es, aus den Versen des Koran und der Sunna Gesetze abzulei-

ten und Regeln aufzustellen'*’

seines Imams folgt''.

. Das kann nur gelingen, wenn ein Mugtahid den Weisungen

Es ist festzustellen, dass der islamische Figh gleichzeitig ein Igtihad ist'*

. Das Wort ,Igti-
had* bedeutet urspriinglich ,,sich anstrengen*'”. Im modernen Umgangsarabisch bedeutet es
heute u. a. ,,FleiB“!**,

Die islamische Scharia stiitzt sich in ihrem Aufbau auf Igtihad und Gehorsam dem Gesetzge-
ber gegeniiber (Wali al-Amr)'*.

Durch den Tod des Propheten geriet die Existenz des Islams in Gefahr. Wie sollten die neu
auftretenden Probleme gelost werden? Einige Sahaba hatten dieses Problem vorausgesehen.
Ibn ‘Abbas (gest. 690 n. Chr.) berichtete, der zweite Kalif ‘Umar habe den Sahaba nach der

Bedeutung eines Verses aus dem Koran befragt. Der Vers lautet:

“ Wenn (iiber kurz oder lang) die Hilfe Gottes kommt und der (von ihm verheif3e-

ne) Erfolg (sich einstellt)*'*°,

Einige Sahaba waren der Uberzeugung, Allah meine mit diesem Vers Schldsser und Gérten,
wihrend Ibn ‘Abbas der Meinung war, Allah habe mit diesem Vers den Propheten unterrich-
ten wollen, er habe nicht mehr lange zu leben und solle die Zeit nutzen, um seinen Herrn zu
lobpreisen und um Vergebung zu bitten. Die Todesnachricht des Propheten kam trotz der vo-
rangegangenen Hinweise liberraschend und erschiitterte die Gldubigen tief. Sahabi Abu Hu-
rairah (gest. 679 n. Chr.) berichtete, der zweite Kalif ‘Umar habe beim Tode des Propheten
Folgendes gesagt: ,.Es gibt heuchlerische Ménner, die behaupten, dass Muhammad gestorben
sei. In Wirklichkeit ist er nicht gestorben, sondern, wie Miisa (Moses), zu Allah gegangen.

Ich schwore, dass er eines Tages wie Miisa zuriickkommen und die Hiande von solchen Mén-

18 Gardet, Islam; S. 70

19 Qaradawi, Einfiihrung; S. 21

120 Hudari, Grundziige; S. 19

121 Zuhair, Grundziige; S. 9

22 Durrini, Grundziige, 1.Teil; S. 15

12 Biqa‘i, Igtihad; S. 21. Josef, Igtihad; S. 15. Susuh, Studien; S. 11- 12
124 Kalisch, Vernunft; S. 2. ’Abu Zuhrah, Grundziige; S. 105.

12 Rida, Auslegung, 6.Teil; S. 420.

126 Koran, 110/ 1

19



nern abtrennen wird“'?’. Der erste Kalif Aba Bakr konnte sich besser beherrschen. Er sagte:
“Wer von euch Muhammad anbetet, fiir den ist Muhammad gestorben. Wer aber an Allah
glaubt, fiir den bleibt Allah fiir alle Zeiten bestehen. Nach diesem Ausspruch trug Aba Bakr

den folgenden Vers aus dem Koran vor:

,uUnd Mohammed ist nur ein Gesandter. Vor ihm hat es schon (verschiedene ande-
re) Gesandte gegeben. Werdet ihr denn (etwa) eine Kehrtwendung vollziehen,
wenn er (eines friedlichen Todes) stirbt oder (im Kampf) getotet wird? Wer
kehrtmacht, wird (damit) Gott keinen Schaden zufiigen. Aber Gott wird (es) denen

vergelten, die (ihm) dankbar sind*'*®,

Nach Igtihad gab und gibt es bis heute viele islamische Richtungen, die unterschiedliche An-
sichten zu ein und derselben Frage haben. Alle islamischen Rechtsschulen erkannten Igtihad
an, da die neuen Rechts- und Religionsfragen ohne Igtihad keine Losung finden konnen. Igti-
had hat sein Fundament im Koran und in der Sunna, womit seine Giiltigkeit unanfechtbar ist.
Zur Anerkennung eines Ra’1 gibt es viele unterschiedliche Ansichten. Ra’i, welche sich nicht
auf die Vernunft stiitzen und gegen die Gerechtigkeit versto3en. Fiir den islamischen Wissen-
schaftler ist dieses bedeutungslos, da Igtihad eigene Meinungsbildung ist. Das Wort Igtihad
ist vom arabischen Verbum Igtahada abgeleitet, was soviel wie ,,sich bemiihen* ,sich an-

strengen® bedeutet '*

. Ra’1 lautet in der arabischen Sprache ,,Vernunft (‘Aql), Nachdenken
und Erwigung'®. Ra’l ist eine Moglichkeit, zwischen zwei verschiedenen Meinungen zu

wahlen:

»lhr hattet ein Zeichen an zwei Scharen, die (im Kampf) aufeinandertrafen: eine
Schar, die um Gottes willen kimpfte, und eine andere, ungliaubige, die sie (d.h. die
Gléaubigen) nach dem Augenschein fiir zweimal so viel ansahen wie sie (selber wa-
ren, wihrend sie in Wirklichkeit zahlenméBig noch starker waren). Gott starkt mit
seiner Hilfe, wen er will. Das ist ein Grund zum Nachdenken fiir diejenigen, die

Einsicht haben*"*!,

12" Taga, Madahib; 35
128 Koran, 3/ 144
129'Said, Theorie; S. 67.
139 Taqafi, Griinde; S. 67
131 Koran, 3/ 13

20



Ra’1 driickt im Sprachgebrauch der islamischen Rechtswissenschaftler etwas Spezifisches aus,
wo hingegen Igtihad eher offiziell Anwendung findet. Bei den Fillen, in denen den priméiren
und sekundéren Quellen des Rechts keine Richtlinie entnommen werden kann, ist der Rechts-
gelehrte verpflichtet, sich ein eigenes Urteil zu bilden, wobei er sich an die Glaubensregeln,
die sittlichen Normen und die rechtlichen Bestimmungen hilt, die ihm die Quellen des Islam
und die iibrigen Quellen vorgeben' .

Fatwa (Rechtsgutachten) ist die Antwort auf eine Frage oder die Urteilsverkiindung nach ei-

133 Die Gutachten eines

ner Regel, unabhingig davon, ob sie privater oder offizieller Art ist
Mufti sind nicht zwingend verbindlich'**. Im Gegensatz dazu sind die Urteile eines Richters
zwingend und vollstreckbar'®’. So ist dem Mufti der theoretische Teil der Scharia zugeordnet
und dem Richter der praktische Teil der Scharia.

Fatawa (plural des Wortes Fatwa) spielten nicht nur bei der Entstehung des islamischen
Rechts eine wichtige Rolle, sondern sind von ganz erheblicher Bedeutung fiir dessen Weiter-
entwicklung und die Losung neu auftretender Sachverhalte'*®. Wihrend der Mufti allein fiir
Grundsatzurteile zustindig ist, liegt die konkrete Rechtsprechung beim Richter (Kadi), der an

theologischen Hochschulen ausgebildet wurde, im Laufe einer fortschreitenden Zuriickdran-

gung der Scharia'®’.

E. Die islamischen Rechtsschulen

In Weiterentwicklungen der islamischen Rechtswissenschaft kam es in der Anwendung zu
zwel Ergebnissen, welche auch in der heutigen Zeit noch bedeutsam sind:

a) Im 8./9. Jh. n. Chr. entstanden vier unterschiedlich offene Rechtsschulen. Sie bestimmen
bis heute in weitem Mafe die Einstellung der einzelnen sunnitischen Staaten beziiglich ihrer
Haltung (ca. 90% aller Muslime sind Sunniten).

b) Der islamische Verhaltenkodex ist in allen Rechtsschulen stets ausfiihrlich beschrieben
worden, wobei jeder einzelne von ihnen in den Handbiichern zwischen den 8.- 11. Jh. n. Chr.
entwickelt worden war. Es bestand die Uberzeugung, dass hiermit zukiinftig fiir alle vorstell-
baren Fragen und Probleme eine giiltige islamische Antwort gefunden worden sei. Weitere

Uberlegungen und Forschungen seien nicht mehr vonnéten, sondern es miisse nur das bisher

132 Bihl, Historisches; S. 38.

133 Umari; Igtihad; S. 44

1 Mufti ist jemand, der durch ein juristisches Grundsatzurteil den Fall generell 16st (Antes, Islam; S. 26).

"** Homsi, Fatawd; S. 5.

13 Ebert, Beitrdge; S. 11

137 Sie sind durch Richter ersetzt worden, die an juristischen Fakultiten europaischen Stils ausgebildet sind und
nach européischem Recht urteilen, es sei denn der Fall ist eine familienrechtliche Frage, die unbedingt nach
islamischem Recht gelost werden muss.

21



Erreichte ohne Abédnderungen fiir die Zukunft weitergegeben werden, d. h. kurz gesagt das
»SchlieBen des Tores der personlichen Rechtsfindungen®. Das fiihrte auch zum allméhlichen
Erstarren der islamischen Rechtswissenschaft auf dem mittelalterlichen Stand'®

Nach dem Tod des Propheten Muhammad 632, geriet die junge Islamgemeinde in eine
schwerwiegende Krise, weil dieser keinerlei Anweisungen fiir den Fall seines Ablebens hin-
terlassen hatte'*’. Seine beiden Hauptstellvertreter, Abii Bakr und ‘Umar, trafen mit den fiih-
renden Ménnern der Ansar (den Muslimen von Medina) zusammen und kamen {iberein, Abt
Bakr als Muhammads Kalifen oder Nachfolger zu akzeptieren'*.

Muhammads Stellung hatte auf seiner prophetischen Sendung beruht. Es war zweifelhaft, ob
thm ein weiterer Prophet, also ein inspirierter Vermittler der géttlichen Offenbarung, nachfol-
gen wiirde'*'.

Der Zerfall des islamischen Rechts in verschiedene Schulen geht bis auf die Zeit der Wahl-
Kalifen (632- 661 n. Chr.) zuriick, wobei sich der Islam unter anderem in Agypten, Persien
und im Irak ausbreitete. Die Schiiten sind Anhénger der Partei ‘Alis. Sie machen etwa sieben
Prozent der muslimischen Gesamtbevdlkerung aus. Die meisten von ihnen sind im Iran ansés-
sig.

Unter Imam °Ali, dem letzten der vier Wahl- Kalifen, Vetter und Schwiegersohn des Prophe-
ten, blieb die Frage der Nachfolge Muhammads weiterhin offen.

Der Hauptstrom des Islams spaltete sich in zwei Richtungen: in Schiiten und Sunniten'**. Die
Sunniten bildeten die groere Gruppe im Islam. Thr Name ist von “Sunna® abgeleitet, was
soviel bedeutet wie Tradition, Uberlieferung. All dies bezieht sich nur auf die Uberlieferun-
gen des Propheten'*. Nach dem Ableben des ersten Halifah Abii Bakr, folgte der zweite Hali-
fah ‘Umar, welcher von den Sahaba, den stindigen Begleitern des Propheten ernannt wurde.
Dieser war stindig von den Sahaba umgeben, die ihn zu beraten hatten. Sollte Kalif ‘Umar fiir
eine Frage keine Losung finden, so mussten die Sahaba bei ihm bleiben und durften Medina
nicht verlassen.

Auf die Ermordung des dritten Kalif "Utman ibn‘Affan, folgte der vierte Kalif ‘Ali. Daraus
ergaben sich groBe Probleme, da die Ermordung des dritten Kalif ungeklirt blieb'**. Als Folge
kam es zu einer Spaltung unter den Muslimen, woraus sich verschiedene islamische Rechts-

schulen entwickelten, z. B. Harigiten, Zaiditen und Imamiten (Zwolfschiiten). Das Ineinan-

1% Antes, Ethik; S. 65

139 Antes, Islam; S. 24

140 Schroder, Religionen; S. 142. Hin, Auswirkung; S. 35-36.
141 Rotter, Welten; S. 39. Ibn Taimiyah, Minhag, 2. Teil; S. 3
142 pauli, Islamisches; S. 6. Fischer, Islam; S. 49

143 Wilhelm, Arabismus; S. 41

1% Khan, Muhammad; S. 74

22



derflechten von religiosem Ideal und Machtpolitik flihrte schon zu Zeiten der ersten Kalifen
zur Spaltung unter den Muslimen. Die Uneinigkeit iiber die Nachfolge des Kalif ‘Umar liel3
die Einheit zerbrechen. Die Anhédnger ‘Alis, eines Vetters des Propheten, verdanken ihre spé-

tere Konfessionsbezeichnung als Schia dieser Spaltung'®.

Die aus der Generation der ersten islamischen Rechts- und Religionswissenschaftler kom-
menden Nachfolger der Sahaba folgten den Anweisungen ihrer Lehrer. Zuweilen vertraten die
Nachfolger der Sahaba eigene Anschauungen und entwickelten Losungen fiir anstehende Fra-
gen, welche weder im Koran noch in der Sunna zu finden sind.

Igtihad wird nur herangezogen, wenn im Koran, in der Sunna oder in den Aussagen der Sa-
haba keine Regelungen getroffen wurden. Einige Nachfolger der Sahaba folgten in diesen
Fillen Entscheidungen der Sahaba, sofern es im Koran oder Sunna keine Losung fiir gewisse

Fragen gab'*

. Doch die Nachfolger der Sahaba trafen haufiger andersartige Entscheidungen,
als die Sahaba selbst. Die Differenzen vergroBerten sich von der Ermordung des dritten Kalif
’Utman ibn ‘Affan an bis zu al- Husain ibn ‘Ali Ermordung und den folgenden Revolutionen
unter den Schiiten.

SchlieBlich spalteten sich die Muslime wegen ihrer grundsétzlichen Auffassung untereinander
und jede Gruppe erklérte die andere fiir Abweichler vom rechten Glauben.

Aufgrund dieser Situation traf der Kalif ‘Umar ibn Abd al- ‘Aziz (der fiinfte Kalif des Islams,
gest. 723 n. Chr.) einen Entschluss, um die gegensitzlichen Gruppen wieder zusammenzu-
bringen. Die Hadithen des Propheten Muhammad sollten in einem Buch zusammengefasst
werden'?’, worin vieles aus der Zeit des fiinften Kalif von Muhammad aufgenommen wurde
und zwar das, was er angeblich gesagt hatte, welches jedoch wohl nicht immer ganz der
Wabhrheit entsprach.

Nach dieser Phase folgte Imam a$-Safi‘i, der Schiiler des Imam Malik (Griinder der Malikiti-
schen Lehre), darauf die Schiiler von Imam Abii Hanifah (Griinder der Hanafitischen-Lehre)
und spiter die Anhdnger von Imam ’Ahmad ibn Hanbal (Griinder der Hanbalitischen-
Lehre)'*.

145 Rauscher, Islamisches; S. 2

146> Abu Zuhrah, Geschichte; S. 246- 247
"7 Taga, Madahib; S. 67

"% Bonny, Jihad; S. 23

23



Zweiter Teil

Religion und Recht

A. Einfiihrung

Soll der Islam richtig verstanden werden, muss man davon ausgehen, dass es sich bei dieser
Religion nicht nur um eine Anzahl von Glaubenssétzen handelt, deren Wahrheit nicht anzu-
zweifeln gilt, sondern dass der Islam den ganzen Menschen betrifft. Die Muslime haben im-
mer wieder betont, dass dieser Anspruch der Religion tatsdchlich alle Bereiche des menschli-
chen Lebens bis hin zu den Einzelheiten erfasst und priagt. Vornehmlich aber haben sie es in
der Neuzeit als Antwort auf den immer stirker um sich greifenden westlichen Lebensstil in
den traditionell islamischen Landern deutlich hervorgehoben. Nizam ist heute der Fachaus-
druck, um diesen Totalanspruch der islamischen Ordnung im Sinne eines allumfassenden Sys-
tems auszudriicken. Es ist die Ordnung, die fiir alle Lebenslagen die Antwort des idealen is-
lamischen Verhaltens bereithilt und dadurch den MafBstab fiir das richtige Verhalten des Men-
schen setzt'®.

Der Islam unterscheidet nicht zwischen Religion und Recht, da er gleichzeitig ein gesamtes
Gesetz fiir die Menschheit ist. Das Leben der Araber auf der halbarabischen Insel war in vor-
islamischer Zeit ein einfaches Leben und die Araber waren sehr arm und unwissend. Im Ge-
gensatz dazu war das Leben in den Stadten wie Mekka moderner und es gab eine Art von Ge-
setz, das alle Handlungen regelte'*’. Zur damaligen Zeit kam der Islam als gesamtes Gesetz,

um die Gerechtigkeit und das Wohl der Menschen zu verwirklichen:

,Und wir haben dich nur deshalb (mit der Offenbarung) gesandt, um den
Menschen in aller Welt Barmherzigkeit zu erweisen'>".

»Gesandte (die) als Verkiinder froher Botschaft und als Warner (kamen),
damit die Menschen, nachdem sie aufgetreten waren, keinen Beweisgrund
gegen Gott haben sollten (indem sie behaupten konnten, von nichts zu wis-
sen). Gott ist gewaltig und weise'>*.

»(denen) die dem Gesandten, dem heidnischen Propheten, folgen, den sie bei
sich in der Thora und im Evangelium verzeichnet finden, und der ihnen ge-

bietet, was recht ist, verbietet, was verwerflich ist, die guten Dinge fiir er-

' Antes, Ethik; S. 58- 59

150 Ga‘far, Geschichte; 175- 176
151 Koran, 21/ 107

132 K oran, 4/ 165

24



laubt und die schlechten fiir verboten erklért und ihre driickende Verpflich-
tung und die Fesseln, die auf ihnen lagen, abnimmt. Denen nun, die an ihn
glauben, ihm Hilfe und Beistand leisten und dem Licht folgen, das mit ihm

herabgesandt worden ist, wird es wohl ergehen®'™’.

Die Hauptaufgabe des islamischen Rechts-, Staats- und des Sozialsystems ist, der islamischen
Gemeinde Ordnung und Gerechtigkeit zu verleihen'™,

Der Islam ist die Quelle des Rechts und des Lebensverhéltnisses in der islamischen Gemein-
de'ss.

Die Scharia ist eine Sammlung aller Gebote Allahs, die der glaubige Muslim einzuhalten hat.
Dazu gehoren sowohl die Vorschriften, welche die Gebrauche betreffen, als auch die Rechts-
regeln. Die Scharia teilt die Rechtsakte wie auch alles menschliche Tun in fiinf Arten ein:

- gebotene Handlungen, die den Menschen als Verpflichtung auferlegt werden. Wer Gottes
Gesetzen folgt, und diese Handlungen verrichtet, wird belohnt. Wer diese Pflicht verletzt,

muss Gottes Strafe fiirchten'>®

. Zu diesen Handlungen ist der Muslim verpflichtet (Fard), wie
etwa die flinf religiosen Hauptpflichten des Islam (Glaubensbekenntnis, Gebet, Almosensteu-
er, Pilgerfahrt und Fasten). Wer Gottes Gebote erfiillt, wird von ihm belohnt, bei einer Unter-
lassung aber bestraft,

- bei gut befundenen Handlungen (Mandiab) werden die belohnt, bei Unterlassung jedoch
nicht bestraft, wie z. B. zusitzliche Gebete,

- drittens die Kategorie des Erlaubten (Mubah), wie das Fliegen in einem Flugzeug, wobei
weder Belohnung noch Strafe zu erwarten ist,

- viertens unerwiinschte Handlungen (Mukrah), die missbilligt, aber nicht strafbar sind, z. B.
ein Mann ldsst sich von seiner Frau wihrend ihrer Menstruation einseitig scheiden,

- fiinftens das Verbotene (Muharram) ist strafbares Tun, wie z. B. Wein trinken, Losspiel,
Schwachsinnigen Geld in die Hand geben, Vermdgen von Waisen verschwenden und weitere

verbotene Dinge'”:

»lhr Gldubigen! Wein, das Losspiel, Opfersteine und Lospfeile sind (ein
wahrer) Gréduel und des Satans Werk. Meidet es! Vielleicht wird es euch

(dann) wohl ergehen.

153 Koran, 7/ 157

13 <Aliyah, Einfiihrung; S. 19
133 Zuhaili, Theorie; 15

1% Antes, Ethik; S. 67

157 Antes, Ethik; S. 72

25



Der Satan will (ja) durch Wein und das Losspiel nur Feindschaft und Hass
zwischen euch autkommen lassen und euch vom Gedenken Gottes und vom
Gebet abhalten. Wollt ihr denn nicht (damit) authéren?<'®.

,und gebt nicht euer Geld, das Gott euch zum Unterhalt bestimmt hat, den
Schwachsinnigen (in die Hand)! Beschafft ihnen (vielmehr) damit Unterhalt
und Kleidung! Und sprecht ihnen freundlich zu!“'>’.

,und bringt euch nicht untereinander in betriigerischer Weise um euer Ver-
mogen, und wendet euch damit nicht zu dem Zweck, die Leute in siindhafter
Weise um einen Teil ihres Vermdgens zu bringen, an die Richter, wo ihr
doch wisst (dass ihr damit Unrecht tut)!*'®.

,und priift die Waisen (ob sie reif genug sind)! Wenn sie schlielich das
Heiratsalter erreicht haben und ihr an ihnen feststellt, dass sie (in Geldsa-
chen) verstindig sind, dann héndigt ihnen ihr Vermdgen aus! Und zehrt es
nicht verschwenderisch und voreilig auf (in der Erwartung), dass sie grof}
werden (und ihr dann nicht mehr dariiber verfiigen konnt)! Wer reich ist, soll
sich enthalten (etwas von dem ihm anvertrauten Vermogen der Waisen zu
verbrauchen). Wer arm ist, soll (nur) in rechtlicher Weise (davon) zehren.
Und wenn ihr ihnen ihr Vermogen aushéndigt, dann lasst es bezeugen! Gott
rechnet (streng) genug ab“'®".

»Diejenigen, die Zins nehmen (w. verzehren), werden (dereinst) nicht anders
dastehen als wie einer, der vom Satan erfasst und geschlagen ist (so dass er
sich nicht mehr aufrecht halten kann). Dies (wird ihre Strafe) dafiir (sein),
dass sie sagen: 'Kaufgeschift und Zinsleihe sind ein und dasselbe." Aber Gott
hat (nun einmal) das Kaufgeschift erlaubt und die Zinsleihe verboten. Und
wenn zu einem eine Ermahnung von seinem Herrn kommt (wie z.B. die, das
Zinsnehmen zu unterlassen) und er dann aufhort (zu tun, was ihm verboten
wurde), so sei ihm (belassen), was bereits geschehen ist! Und die (letzte)
Entscheidung tiber ihn steht bei Gott. Diejenigen aber, die es (kiinftig) wie-

der tun, werden Insassen des Hollenfeuers sein und (ewig) darin weilen.

158 Koran; 5/ 90- 91
159 Koran; 4/ 5

10 Koran; 2/ 188
16! Koran; 4/ 6. 10

26



Gott lasst den Zins (des Wucherers) dahinschwinden, aber er verzinst die
Almosen (mit himmlischem Lohn). Gott liebt keinen, der génzlich ungléaubig
und ein Siinder ist*'%%.

,und gedenket der Gnade, die Gott euch erwiesen, und der Verpflichtung,
die er euch auferlegt hat, (damals) als ihr sagtet: "Wir horen und gehorchen'!
Und fiirchtet Gott! Gott weill Bescheid iiber das, was die Menschen in threm
Innern (an Gedanken und Gesinnungen) hegen.

Ihr Glaubigen! Steht (wenn ihr Zeugnis ablegt) Gott gegeniiber als Zeugen
fiir die Gerechtigkeit ein! Und der Hass, den ihr gegen (gewisse) Leute hegt,
soll euch ja nicht dazu bringen (?), dass ihr nicht gerecht seid. Seid gerecht!
Das entspricht eher der Gottesfurcht. Und fiirchtet Gott! Er ist wohl dariiber
unterrichtet, was ihr tut.

Gott hat denen, die glauben und tun, was recht ist, versprochen, dass ihnen

(dereinst) Vergebung und gewaltiger Lohn zuteil wird*'®.

Die Bewertung einer Losungsmdglichkeit einer Frage hdngt von den Umstdnden des Einzel-
falls ab und kann von Schule zu Schule unterschiedlich sein'®*.

Hierfiir miissen die Quellen der islamischen Scharia herangezogen werden, um verstindlich
zu machen, wie die islamischen Rechtswissenschaftler zu vielen Entscheidungen gekommen

sind.

Bei den Quellen des islamischen Rechtes sind zwei Arten zu unterscheiden:

- die erste Art ist urspriinglich und souverédn in der Scharia, z. B. der Koran und die Sun-
0!

- die zweite Art ist von der ersten Art abhingig. z. B. Igma*, Qiyas, Istihsan etc'®.

Der Koran und die Sunna tragen ihren Beweis in sich selbst. Was dort ausgesagt wird, ist

Gesetz.

162 K oran; 2/ 275- 276

163 Koran; 55/ 7- 9

164 pauli, Islamisches; S. 4
' Hudari, Grundziige; S. 5
1 Sukri, Volkerrecht; S. 24

27



B. Der Koran

Der Koran, das heilige Buch der Muslime, ist aufgeteilt in 114 Suren, d. h. in Textabschnitten
von unterschiedlicher Linge. Es sind die Offenbarungen, die der Prophet Muhammad in der
Zeit zwischen 610 und 632 n. Chr. in arabischer Sprache vorgetragen hat. Diese Texte sind
nach islamischer Uberzeugung von Gott allein in der uns vorliegenden arabischen Sprachform
niedergelegt worden und wurden von Muhammad lediglich vorgetragen'®’.

Der Koran'® ist das Buch des Islams'®; dieses Buch nimmt bei ihnen den gleichen Rang ein,
wie Altes und Neues Testament bei den zeitlich vorangegangenen monotheistischen eingott-
glaubigen Religionen: Judentum und Christentum.

Die Uroffenbarung wird auch die ,,wohlverwahrte Tafel* genannt, eine Bezeichnung, die nahe
legt, dass sie vor Verfilschungen geschiitzt ist' .

Das Wort Koran bedeutet in der arabischen Hochsprache ,,das oft zu lesende'”' Buch, wel-

172

ches sich auf die hebrdische Wurzel ,,gara’a” zuriickfiihren 14sst' *“. Der Koran ist die erste

Quelle des islamischen Rechts'”. Der Koran ist nach Auffassung Muhammads nicht iiberra-
schend gekommen. Er ist der Auszug einer himmlischen Schrift, der ,,Mutter des Buches*'"*.

Der Koran beinhaltet die Worte Allahs, welche von Allah durch Gibril (Gabriel), einen En-

175

gel, in Muhammads Herz gegeben wurden . Muhammad hat Allahs Worte in arabischer

6

Sprache empfangen'’®, was fiir Muhammad ein Beweis dafiir ist, dass dieses Buch Allahs

177

Werk ist und nicht von Menschen geschaffen wurde '*. Die Offenbarung des Korans begann

im Fastenmonat (Ramadan) 178,

Immer, wenn Muhammad die Stiren empfing, lieB3 er sie von anderen Personen auswendig
lernen. Der Koran beginnt mit der al- Fatihah- Siira und endet mit der an- Nas- Siira. Der
Koran wurde erstmalig von Muhammads Nachfolger, dem ersten Kalif Abii Bakr (gest. 635
n. Chr.), als Buch zusammengefasst, obwohl Muhammad dies nicht bestimmt hatte. Doch
sowohl Abiui Bakr, als auch der zweite Kalif ‘Umar (gest. 645 n. Chr.) konnten den Jungen
Zaid ibn Tabit (gest. 667 n. Chr.) liberreden, den Koran schriftlich niederzulegen, da er hier-

fiir die Féhigkeit besal3. Kalif Abu Bakr beschloss, dass eine Reinschrift des Textes in Form

17 Antes, Ethik; S. 60

18> Abii Kazim, Drwzin; S. 64. Qaradawi, Einfithrung; S. 35. >Abii Zuhrah, Ibn Hanbal; S. 191.
169 E1- Baradie, Gottes; S. 23. Salem, Islam; S. 32

70 Forward, Muhammad; S. 56.

' { utherische, Islam; S. 21.

172 Winter, Heilige; S. 5. Oztiirk, Fragen; S. 85

'3 7arqa, Einfiihrung, 2. Teil; S. 75-76. Breuer, Familienleben; S. 9
174 Turki, Griinde; S. 73

175 Sagfah, Grundlage; S. 14

176 Heine, Islam; S. 36

7 Wazir, Al- Musaffa; S. 128

' Ibn Higam, Leben, 1.Teil; S. 239

28



eines Buches (Mushaf) herausgegeben werden miisste, da viele Manner, die den Koran aus-
wendig gelernt hatten, wihrend eines Kreuzzuges verstorben waren' .

Der Koran wurde erst spéter aufgeschrieben; unter Utman (gest. 657 n. Chr.), dem dritten
Wahl-Kalifen, entstand die noch heute verbreitete Fassung'™.

Der Koran, ,Mutter des Buches®, befindet sich in den Hinden Allahs. Der Koran ist auf ei-
ner wohlverwahrten Tafel niedergeschrieben, ebenso auf Pergament und auf besonderen Blét-
tern. Edle und fromme Schreiber haben ihn dort festgehalten, und nur reine Wesen diirfen sie
beriihren'®".

Der Koran ist mehr als ein miindlich tberliefertes und deshalb leicht verdnderbares Wort
anzusehen: Er ist das ein fiir allemal niedergelegte und deshalb nicht mehr nachtriglich zu
verandernde schriftliche Wort; insofern ist er der Bibel ghnlich'®*.

Der Koran ist bis in unsere heutige Zeit unverdndert geblieben. Niemand soll ihn verdndern
koénnen:

., Wir haben die Mahnung hinabgesandt. Und wir geben auf sie acht*'®.

Der Koran kam zu uns aufeinanderfolgend, und er ist durch Allah geschiitzt'®*.

Der Koran enthélt 114 Abschnitte (Stiren) mit 6342 Versen (Ayz'it)185 , welche Muhammad
nach und nach eingegeben wurden. Das geschah immer dann, wenn es galt, Probleme und
Bediirfnisse zu l6sen und Ereignisse zu behandeln'®.

Die erste Offenbarung des Korans, die Iqr’a— Siira empfing Muhammad mit 41 Jahren am

siebzehnten Ramadan (Fastenmonat)'®.

Die letzten Worte Allahs fiir den Koran lauten:

,und macht euch darauf gefasst, einen Tag zu erleben, an dem ihr (zum Ge-

richt) zu Gott zuriickgebracht werdet, worauf jedem voll heimgezahlt wird,

17 Bonny, Jihad; S. 23

180 pauli, Islamisches; S. 9. Lutherische, Islam; S. 21

81 Richter, Muhammad; S. 52

182 Hans, Hinflihrung; S. 61. Dies, Glaube; S. 16.

Qur’an, 15/9.

'8 Madkur, Einfiihrung; S. 197

'8 Bihl, Historisches; S. 17

186 Khoury, Islam; S. 29. Robbe, Islam; S. 25. Hadayatullah, Islam; S. 29. Fischer, Islam; S. 22. hin, Auswir-
kung; S. 23.

'87>Abii Zuhrah, Letzte; S. 377. Wahidi, Griinde; S. 16.

29



was er (im Erdenleben) begangen hat! Und ihnen (d.h. den Menschen, die

vor dem Gericht stehen) wird (dabei) nicht Unrecht getan,,'**.

Obwohl der Koran von Allah in Teilen herabgesandt wurde, bestimmte Allah, wie die Teile
aneinander gefiigt werden sollten.

Der Engel Gibril hat Muhammad angewiesen, wo und wie er die Siiren und die Verse ein-
fiigen sollte.

Der Koran schlief3t alle Grundlagen ein, die das Leben der Menschen regeln. Diese Grundla-
gen sind entweder religidser oder praktischer Art. Sie regeln unseren heutigen Tag'™.
Beispiele dafiir sind die Folgenden:

- das Familienrecht: Der Koran behandelt die EheschlieBung, Abstammung, Ehescheidung,
Unterhalt, Erbschaft und alles andere, was mit dem Familienrecht zu tun hat,

- das Schuldrecht: Kauf, Miete, Vertriage, Gesellschaften, usw.,

- das Strafrecht: Todesstrafe (Qisas) und andere Arten von Bufen und Strafen,

- das Prozessrecht: Richter (Kadi), Zeugen, Verhandlungen usw.,

- die Verfassungslehre: der Koran machte bekannt, wie die Biirger sich gegeniiber dem Kalif
verhalten sollten und wie die Regierung ihre Aufgaben fortsetzen konnte,

- die Okonomie, Wirtschaft, Finanzen und Sozialleben,

- das Volkerrecht: Der Koran hat die Grundlagen fiir Frieden, Krieg und Abkommen festge-
legt'”.

C. Die Sunna

Als Ergénzung und Verdeutlichung fiir die Vorschriften im Koran dient die Sunna des Pro-
pheten. Sie gilt als prophetisch-autoritative Anordnung und als verpflichtende Vorschrift, da
sie als von Gott inspiriert angesehen wird. In der islamischen Terminologie versteht man un-
ter Sunna das Vorbild des Propheten, seine Lebensfiihrung, wie sie sich in seinem Aussprii-
chen, Handlungen und Gepflogenheiten sowie dem stillschweigenden Einverstdndnis mit
dem, was in seiner Gegenwart gesagt oder getan wurde, darstellte'”.

Die Sunna ist die zweite Quelle des islamischen Rechts'®?. Quelle des Glaubens, der Ethik
und des Rechts ist neben dem Koran auch das lebendige Vorbild des Propheten, seine ,,Sun-

na“'”, also seine Lebensfiihrung, Ausspriiche und Handlungen'”*.

188 Koran, 2/ 281

18 Saqfah, Grundlage; S. 12

1% Hamadah, Grundziige; S. 57-58

! Antes, Ethik; S. 63

192 Qaradawi, Einfiihrung; S. 44, Zarqa, Einfiihrung, S. 75- 76

30



Der Begriff Hadit, auch die Sunna bezeichnet die vielfiltigste Literatur der muslimischen
Gemeinschaft, tausende kurzer Erzédhlungen iiber das Handeln und die Aussagen Muhammad
- und auch eines seiner Zeitgenossen oder einer Zeitgenossin sammelt, von denen allerdings
auch jede einzelne als Hadit bezeichnet wird'®”.

19 Denn im Gegensatz

Koran und Hadit bilden die Grundlagen der Rechtsprechung im Islam
zu anderen Religionen trennt der Islam nicht die gottliche von der weltlichen Gesetzgebung;
das Verhéltnis zu Gott und das zu den Mitmenschen sind durch die gleichen Regeln be-
stimmt'®’,

Das Hadit enthilt folgende Kategorien von Uberlieferungen: - die Ausspriiche Muhammad,
seine Anweisungen, die Verordnungen, die er erlassen hat, die Feststellungen, die er getroffen
hat, seine Wertungen und Stellungnahmen zu verschiedenen Fragen; - sein Verhalten, seine
Handlungsweise, seine Art, die religiosen Pflichten zu erfiillen, seine praktische Haltung bei
der Anwendung bestimmter Richtlinien; - seine Haltung gegeniiber dem, was seine Gemeinde
tat, soweit er es geduldet, gebilligt oder gar empfohlen hat bzw. soweit er es getadelt, missbil-

ligt oder gar verboten hat'*®.

Die Sunna bedeutet in der arabischen Hochsprache Gewohnheit und Methode'”’

200

, gleich ob

diese positiven oder negativen Charakters ist™" . Die Sunna hat im Sprachgebrauch die tiber-

lieferten Taten>"!

, Aussagen und stillschweigenden Billigungen des Propheten Muhammad
zum Inhalt*®”. Sunna ist in ihrem engeren Sinne die Tradition der Handlungen des Propheten
auf der Grundlage des Korans. Hadit hingegen ist der Inbegriff der Anweisungen des Prophe-
ten. In den beiden ersten Jahrhunderten islamischer Zeitrechnung ist der Begriff der Sunna
Wandlungen unterworfen®”.

Hadit des Propheten heifit im islamischen Sprachgebrauch das ,,ehrliche Hadit* (al- Hadit as-
Sarif)*™.

Jedes Hadit besteht aus zwei Teilen, dem Isnad, gleichsam einer Quellenangabe, das die Kette
der Gewihrsleute bezeichnet, und dem Matn, dem {iberlieferten Text. Matn: Hadit als eigent-

licher Text. Isnad oder Musnad: Angabe des Uberlieferungsweges **.

193 El- Baradie, Gottes; S. 25. Salem, Islam; S. 33

194 Schaefer, Islam; S. 91

195 Riidiger, Islamische; S. 27.

1% Unter hadit versteht der Muslim eine AuBerung des Propheten Muhammad (Hadayatullah, Islam; S. 40).
7 Richter, Muhammad; S. 71

198 Bihl, Historisches; S. 31. Said, Theorie; S. 31, 40. Abu hzam, Druzen; S. 70.
19 Farfur, Methode, 1.Teil; S. 171

2% Tbn Manzwr, Lisan; S. 17

21 Wazir, Al- Musaffa; S. 149

292 §aqfah, Grundlage; S. 14

23 Rauscher, Islamisches; S. 2

% Biqa, Igtihad; S. 29

31



Mit den Haditen hat sich die islamische Rechtslehre eingehend beschiftigt und den Traditi-
onsstoff unter verschiedenen Gesichtspunkten klassifiziert**’.
Die Sunna wurde von Muhammads kluger Witwe ‘A’i§ah (gest. 680 n. Chr.) maBBgebend

beeinflusst.

Dieses erginzende Gewohnheitsrecht, aus miindlicher Uberlieferung nach dem Tode des Pro-
pheten entstanden, sicher mit mancher frommen Liige behaftet, brachte Sicherheit bis in die
nebensichlichsten Fragen des tdglichen Lebens der Glaubigen. Bis ins Letzte hilt sich der
Moslem in seinem Leben an Koran, Sunna und Hadit und zeigt vielfach allen dort nicht auf-
geworfenen Fragen gegeniiber Interesselosigkeit und Missachtung®”’.

Der Prophet hat den Sahaba wihrend seines Lebens verboten, seine Sunna schriftlich nieder-

208

zulegen™". Es gibt Hinweise dafiir, dass wir uns der Sunna des Propheten Muhammad wie-

der besinnen sollen:

“ (Wir haben sie) mit den klaren Beweisen und den Biichern (gesandt). Und
wir haben (nunmehr) die Mahnung (d.h. den Koran) zu dir hinabgesandt,
damit du den Menschen klarmachst, was (frither) zu ihnen hinabgesandt
worden ist, und damit sie vielleicht nachdenken wﬁrden,,209.

“ Thr Glaubigen! Gehorchet Gott und dem Gesandten und denen unter euch,
die zu befehlen haben (oder: zustindig sind)! Und wenn ihr iiber eine Sache
streitet (und nicht einig werden konnt), dann bringt sie vor Gott und den Ge-
sandten, wenn (anders) ihr an Gott und den jiingsten Tag glaubt! So ist es am
besten (fiir euch) und nimmt am ehesten einen guten Ausgang,,”'".

“ Aber nein, bei deinem Herrn! Sie sind so lange nicht (wirklich) gldubig, bis
sie dich zum Schiedsrichter machen tiber das, was zwischen thnen umstritten
ist, und sich hierauf durch die Entscheidung, die du getroffen hast, nicht be-
driickt fithlen, (dir) vielmehr uneingeschrénkt beipflichten,,”".

»Was Gott seinem Gesandten von den Bewohnern der Stidte (als Beute) zu-
gewiesen hat, gehort Gott und seinem Gesandten, des weiteren (w. und) den

Verwandten (w. dem Verwandten), den Waisen, den Armen und dem, der

205 Bobzin, Muhammad; S. 26.
206 pauli, Islamisches: S. 10
27 Winter, Islamisches; S. 14
2% Hin, Auswirkung; S. 25

29 Koran, 16/ 44

219 K oran, 4/ 59

2! Koran, 4/ 65

32



unterwegs ist (oder: dem, der dem Weg (Gottes) gefolgt (und dadurch in Not
gekommen) ist; w. dem Sohn des Wegs). (Es soll dem Gesandten vorbehal-
ten sein und von ihm verteilt werden) damit es nicht (als zusétzlicher Besitz)
unter denen von euch umliuft, die (schon) reich sind. Was der Gesandte euch
nun (aus diesem seinem Verfiigungsfonds) gibt, das nehmt an! Aber verzich-
tet auf das, was er euch verwehrt! Und fiirchtet Gott! Er verhidngt schwere
Strafen‘?'2.

,,Gehorchet Gott und dem Gesandten und nehmt euch in acht! Wenn ihr euch
abwendet (und der Aufforderung nicht Folge leistet), miisst ihr wissen, dass

unser Gesandter nur die Botschaft deutlich auszurichten hat**">.

Die urspriinglichen Gldubigen kennen vier Arten der Sunna: Die Aussagen, Taten, Zustim-
mungen des Propheten und das Verhalten der vier Kalifen und Sahaba des Propheten®'*.

Die neuen zustdndigen Rechtswissenschaftler verstehen unter Sunna: Taten, Aussagen, Zu-
stimmungen des Propheten und das, was zu einem Sahdbi oder Anhinger des Propheten

(Tabi‘) hinzugefiigt ist*"”

. Von der Gewichtigkeit her besteht die Sunna bei den islamischen
Rechtsgelehrten aus zwei Teilen”'®: die aufeinanderfolgende Sunna (Mutawitirah *'’) und die
>Aahad- Sunna®'®. Bei der Hanafitischen-Lehre gibt es drei Arten der Sunna:

- aufeinanderfolgende Sunna (Mutawatirah), d. h. die Sunna, die von vielen Personen iiber-
tragen wurde. Niemand zweifelt an, dass diese Personen etwas anderes, als die Wahrheit sa-
gen,

- bekannte Sunna (MaShwrah), die von mehr als zwei Personen iibertragen wurde, aber von
weniger Personen, als bei der vorangegangenen Art. Man soll dieser Art folgen,

- ’Aahad- Sunna, die von einer Person zu einer anderen iibermittelt wurde, bis die Sunna

gesammelt worden war. Man sollte dieser Art folgen, es sei denn, es bestehen Zweifel an den

iibertragenen Worten.

Ob ein Hadit zundchst nur miindlich oder schon schriftlich festgehalten wurde, ob schon zu

Lebzeiten des Propheten oder erst spiter, ist nicht eindeutig zu beantworten®'”.

212 K oran, 59/ 7

213 Koran, 5/ 92

214 Taga, Madahib; S. 98

215 Turki, Griinde; S. 13

216 Sawkani, Ir§ad al- Fuhwl; S. 41 ff.
217 Turki, Griinde; S. 81.

1% Gazali, Al-Mustasfa, 1. Teil; S. 93
2% Bobzin, Muhammad; S. 28

33



D. Igma* ( Einstimmigkeit der Rechtsgelehrten)

Igma“ ist die dritte Quelle des islamischen Rechts?’

. Die groen Verdnderungen u. a. in den
gesellschaftlichen, politischen, und wissenschaftlichen Bereichen, die sich nach Muhammads
Tod einstellten, fanden weder im Koran noch in der Sunna eine Grundlage.

Zur Muhammads- Zeit durfte es kein Igma‘ geben, da die Muslime sich an den Propheten

221
b

wenden mussten, wenn es ein Problem gab™ . Die Anhidnger zu Muhammads Lebzeiten wa-

ren den von ihm verlangten Weg gefolgt, der im Koran festgelegt ist. Dieser Weg heil3t die ,,

€222

Beratung (Stirah)“***. Igma‘ bedeutet in der arabischen Hochsprache ,.einen Entschluss fas-

sen oder ,,Vereinbarung“223 )

Im muslimisch-religiésen Sprachgebrauch wird das Wort I§ma‘ nach dem Tod Muhammads
und in einer begrenzten Zeit als Vereinbarung aller muslimischen Rechts- und Religionsge-
lehrten fiir eine religiés-rechtliche Entscheidung verwendet™*.

Ein Igma‘ kam zustande, weil die Mugtahidin (islamische Rechtswissenschaftler) nur in Me-
dina gelebt hatten und die Muslime, welche in anderen Léndern verweilten, mussten ihre
Bemithungen und eigenen Meinungen dufiern, um Probleme 16sen zu konnen™.

Beweise fiir die Giiltigkeit von Igma‘ sind im Koran, in der Sunna und in ‘Aql zu finden*.

“Wenn aber einer gegen den Gesandten Opposition treibt (?), nachdem ihm
die Rechtleitung (durch den Islam) klar geworden ist, und einem anderen
Weg folgt als dem der Glaubigen, geben wir ihm da Anschluss, wo er An-
schluss gesucht hat (?) (oder: setzen wir iiber thn, was er sich zum Freund

genommen hat?) und lassen ihn in der Holle schmoren - ein schlimmes En-

de'227

Igma“ basiert nach sunnitischer Ansicht u. a. auf dem Prophetenwort:* Im Irrtum wird meine
Gemeinschaft niemals einstimmig sein‘“**®.

Der Prophet Muhammad sagte auch® Was Muslime als gut betrachten, ist auch aus der Sicht
Gottes gut“**’. Tbn Hazm (gest. 1078 n. Chr.) sagt, dass ein Igma‘ nur giiltig ist, wenn er mit

dem Koran oder der Sunna tibereinstimmt.

220 g1 Baradie, Gottes; S. 47. Salem, Islam; S. 35. Said, Theorie; S. 31. Hanbali, Grundziige; S. 416
22! Hin, Auswirkung; S. 23

222 Abu Samrah, Beratung; S. 23 ff.

22 Salih, Systeme; S. 236

22 Saqfah, Grundlage; S. 14

225 Badran, Geschichte; S. 124-125

226 <Agl bedeutet Vernunft. Er ist die vierte Quelle des islamischen Rechts bei den Schiiten.
*"Koran; 4/ 115

28 pauli, Islamisches; S. 11. Zarqa, Einfiihrung, 1.Teil; S. 77

34



Die Zaidiyah unterscheidet bei Igma‘ zwei weitere Arten: offiziell und privat. Offiziell ist,
wenn alle Muslime iibereinstimmen. Privat bedeutet, die vier Imams (Plural von Imam) sind
sich einig, da sie vor Fehlern geschiitzt sind.

As- Si‘ah (die Schiiten) erkennet den Igma‘ an, wenn ihr Imam damit einverstanden ist™’.

E. Qiyas ( Analogieschluss)

Qiyas bedeutet sprachlich , Erwigung*"'

. Im islamischen Sprachgebrauch wird fiir eine neu
eintretende Situation eine vergleichbare in Koran, Sunna, oder Igma® gesucht, um ein Prob-
lem zu losen®?.

Nach Koran, Sunna und Igma° folgt als vierte Stufe Qiyas >

. Von Qiyas abgeleitete Ent-
scheidungen sind giiltig und kommen zur Anwendung®*. Beweise dafiir sind in Koran, Sun-

na, Igma‘ und ‘Aql zu finden™”.

“Er 1st es, der diejenigen von den Leuten der Schrift, die ungldubig sind (ge-
meint sind die jiidischen Banu Nadir in Medina) aus ihren Wohnungen ver-
trieben hat, zur ersten (diesseitigen?) Versammlung (an den Ort ihrer Ver-
bannung). (Eine zweite Versammlung wird sie dereinst in die Holle brin-
gen(?).) Thr glaubtet nicht, dass sie wegziehen wiirden. Und sie meinten, ihre
Befestigungen wiirden sie vor Gott schiitzen. Da kam Gott (mit seiner Ge-
walt) iiber sie, ohne dass sie damit rechneten, und jagte ihnen Schrecken ein,
worauf sie eigenhidndig und mit Hilfe (w. mit den Hianden) der Glaubigen ih-
re Hauser zerstorten. Denkt (dariiber) nach, (ihr alle) die ihr Einsicht

habt, ¢,

Der Koran wendet die gleiche Entscheidung in vielen Fragen an, da diese Fragen &hnlich

sind:

“Sind sie denn nicht im Land umhergezogen, so dass sie schauen konnten,

wie das Ende derer war, die vor ihnen lebten? Gott hat die Vernichtung iiber

22 Falaturi, Beitrige; S. 22

230 Taga, Madahib; S. 143

21 E|- Baradie, Gottes; S. 50. Salem, Islam; S. 37
22 Gazali, Al-Mustasfa, 1. Teil; S. 187-189

23 Qaid, Theorie; S. 31. Hanbali, Grundziige; S. 29
24 Sjehe Sirazi, Grundziige; S. 245

3 Zarqa, Einfithrung, 1.Teil; S. 79

26 Koran; 59/ 2

35



sie hereinbrechen lassen. Den (zeitgendssischen) Unglédubigen wird es dhn-

lich ergehen,,23 7

Es gibt viele wichtige Beispiele, bei denen Qiyas gebraucht und angewendet wird:

“Ihr Glaubigen! Wein, das Losspiel, Opfersteine und Lospfeile sind (ein
wahrer) Greuel und des Satans Werk. Meidet es! Vielleicht wird es euch

(dann) wohl ergehen,,23 8,

Da ,,al-Hamr* (eine Art von Wein) ist ein Getrdnk, das aus Weintrauben gewonnen wird. Mit
der Zeit kannten die Menschen andere Alkoholarten. Folglich mussten die islamischen
Rechtsgelehrten eine Losung finden, um diese Arten zu verbieten. Dieses konnte ohne Qiyas
nicht gelingen. Grund fiir ein generelles Alkoholverbot es der, dass durch berauschende Ge-
tranke die Sinne der Art getriibt werden und somit nicht mehr zwischen richtigem und fal-

schem Verhalten unterschieden werden kann.

Prophet Muhammad sagte: (der seinen Erblasser ermordet, darf ihn nicht beerben) Daraus

ergibt sich, dass derjenige, der den Testamentgeber ermordet, keinen Anspruch auf das Erbe

hat (Qiyas).
- Kaufund Verkauf sind zur Zeit des Gebets am Freitag verboten:

“Thr Glaubigen! Wenn am Freitag (w. am Tag der Versammlung) zum Gebet
gerufen wird, dann wendet euch mit Eifer dem Gedenken Gottes zu und lasst
das Kaufgeschift (so lange ruhen)! Das ist besser fiir euch, wenn (anders) ihr

(richtig zu urteilen) wisst,,”*’

Nach Qiyas sind auch, das Pfand, EheschlieBung, Handlung, usw. in der genannten Zeit nicht

erlaubt.

27 Koran; 49/ 10
28 Koran; 5/ 90
29 Koran; 62/ 9

36



F. Istihsan (Gut- Denken, Fiir Gut- Befinden)

Istihsan ** ist eine Quelle des islamischen Rechts®*'. Istihsan bedeutet sprachlich Gut sein,
etwas fiir gut befinden. Im Sprachgebrauch beinhaltet istihsan die Anderung einer Entschei-
dung®®, da es fiir sie eine iiberzeugende und nachweisbar bessere Losung gibt**’. Istihsan ist
ein Bestandteil einer Regel. Im Gegensatz dazu ist ein Qiyas eine vollstdndige Regel***.
Hierzu ein Beispiel: Im Islam darf man kein Wasser benutzen, das aus schmutzigen Brunnen
stammt. Dieses Verbot gilt fiir das Trinken und fiir die Waschungen vor den Gebeten (Wu-

di’). Bei Wassermangel gestatten jedoch die Rechtsgelehrten das verunreinigte Wasser zu

verwenden, falls der Glédubige den Brunnen vorher gesdubert hat™*®.

Es gibt manche Religions- und Rechtsfragen, bei denen es zwei verschiedene Losungen nach
dem Qiyas gibt. Istihsan wird als Quelle herangezogen, um die positivere und giinstigere Lo-
sung von beiden Moglichkeiten zu finden.

Imam a§- Shafi (gest. 826 n. Chr.) hat diese Methode (Istihsan) nicht akzeptiert, da nach
seiner Ansicht ein Istihsan ein neues Gesetz ist, und niemand kann sich nach dem Koran oder
Sunna als Gesetzgeber erheben, um neue Entscheidungen zu treffen’.

Allerdinges hat Tmam a3-Shafi‘ erlaubt vom Wasserverkaufer (Saqqa’in) das Trinkwasser zu
kaufen, ohne die Wassermenge festzulegen. Diese Entscheidung ist eigentlich ein Istihsan,
weil nach islamischem Recht in der Regel nichts verkauft werden darf, falls die verkaufte

Sache von der Menge her unbestimmt ist.

Allah bestimmt hierzu, dass ein Istihsan anzuwenden ist:

“Und folgt dem Besten, was von eurem Herrn (als Offenbarung) zu euch
herabgesandt worden ist, bevor die Strafe plotzlich {iber euch kommt, wéih-
rend ihr nichts (Boses) ahnt!,,**.

“(Ihnen) die auf das Wort (der Offenbarung?) héren und dem Besten davon
folgen. Das sind diejenigen, die Gott rechtgeleitet hat. Sie sind es, die

Verstand haben,,248.

240 Qaid, Theorie; S. 31. Hanbali, Grundziige; S. 30

241 Zarqa, Einfithrung, 1. Teil; S. 87ff. El- Baradie, Gottes; S. 53
242 Sagfah, Grundlage; S. 14

3 Sarhasi, Al- Mabsut, 10. Teil; S. 145

25 Abu Zuhrah, Grundziige; S. 251

5 Salqini, Grundziige; S. 139

46 Turki, Griinde; S. 126

247 K oran; 39/ 55

28 Koran; 39/ 18

37



Gumbhiir al- Fugaha’ verwenden ein Istihsan als einen legitimen Beweis.

Safi‘Tyah, Zahirfyah und die Si‘ah erkennen ein Istihsan nicht an.

Hanafiyah wandeten ein Istihsan an, bis die Rechtsgelehrten seiner Zeit sagten, Abii Hanifah
sei ein Erfinder.

Imam Malik behauptete, ein Istihsan mache 9/10 der Wissenschaft aus.

Imam a§-Shafi‘i schrieb ein Buch iiber die Nichtigkeit des Istihsan.

Dieses Buch triagt den Titel (Ibtal al-Istihsan), was mit Nichtigkeit des Istihsan zu iibersetzen
ist*®.

G. Istislah oder Masalih Mursalah (uneingeschrinkte Giiltigkeit mancher Interessen)
Masalih Mursalah (Plural des Wortes Maslahah) sind eine Quelle des islamischen Rechts™’.

252

In der Sprache haben Masalih Mursalah die Bedeutung™', etwas fiir giiltig zu erkliren™”. Im

religios-islamischen Sprachgebrauch sind Masalih Mursalah als ein Grundgesetz fiir die An-

253

erkennung und ewige Giiltigkeit der Interessen der Menschen anzusehen™". Dabei sollen viele

%% Masalih Mursalah gilten,

Vorteile geschaffen werden, bzw. Nachteile abgeschafft werden
wenn man fiir eine Frage keine Losung im Koran, Sunna, Igma‘, Istihsan oder Qiyas finden
kann. Alle Religions- und Rechtsentscheidungen haben ein einziges Ziel, das Interesse der
Menschen zu verwirklichen und zu schiitzen, solange dieses Interesse legitim ist. Die Interes-
sen der Menschen ergeben sich jeden Tag neu. Sie entwickeln sich mit der Zeit, deshalb kann
man nicht sagen, dass alles, was nicht in Koran, Sunna, Igma¢, und Qiyas zu finden ist, nicht
erlaubt werden kann®>’.

Imam al- Gazali (gest. 1143 n. Chr.) erkennt ein Maslahah an, wenn sie ausnahmslos allen
Muslimen dient™°. Das notwendige Maslahah ist immer gewiinscht.

Der erste Anwender dieser Methode war der erste Kalif abu Bakr nach Muhammad, denn er
ernannte den zweiten Kalif ‘Umar zum Nachfolger, nachdem er bemerkte, dass er selbst

schwer krank war. Er sammelte die Suren in einem Buch, dem Koran, weil die Muslime nach

Muhammads Tod kein umfassendes Buch fiir den Koran hatten.

9 Taga, Madahib; S. 149- 151

230 7arqa, Einfithrung, 2. Teil; S. 100-101
! Said, Theorie; S. 31

22 g1- Baradie, Gottes; S. 54

233 Saqfah, Grundlage; S. 14

2% Madkur, Einfithrung; S. 254

235 Ga‘far, Geschichte; S. 264

26 Gazali, Al-Mustasfa, 1. Teil; S. 294

38



Die islamischen Rechtsgelehrten erkennen diese Quelle fiir die Geschehen an, die von Koran,
Sunna, Igma*, Qiyas und Istihsan nicht abgelehnt werden. Die Rechtsgelehrten setzen fiir die

Anerkennung dieser Quelle drei Bedingungen voraus:

- das betreffende Interesse muss Haqiqiyah (wichtig ,echt) sein

- es muss dem Gemeinwohl (nicht dem Privatinteresse) dienen

- s darf nicht gegen die Grundlagen von Koran, Sunna und Igma‘ verstoen™’.

Wenn ein Qiyas gegen ein Maslahah verstoft, 1asst man Qiyas unberiicksichtigt, um Schaden

. 2
zu vermeiden®?,

Ein Maslahah ist kein gesetzlicher Beweis, weil es sich nicht auf das Gesetz stiitzt>".
Die Wissenschaftler des schiitischen Figh erkennen ein Maslahah an, wenn sie mit der Ver-
nunft iibereinstimmt>®.

Im Koran ist ein Beweis fiir ein Maslahah zu finden:

,Und miiht euch um Gottes willen ab, wie es sich gehort! Er hat euch er-
wihlt. Und er hat euch in der Religion nichts auferlegt, was (euch) bedriickt.
Die Religion eures Vaters Abraham! Er (d.h. Gott) hat euch Muslime ge-
nannt, (schon) frither und (nunmehr) in diesem (Koran), damit der Gesandte
Zeuge liber euch sei, und ihr {iber die (anderen) Menschen Zeugen seiet. Ver-
richtet nun das Gebet, gebt die Almosensteuer und haltet an Gott fest! Er ist

euer Schutzherr. Welch trefflicher Schutzherr und Helfer!* 26!,

Prophet Muhammad sagte: Kein Schaden und keine Schidigung®®’. Imam Abu Hanifah
(gest. 772 n. Chr.) meinte, ein Maslahah sei ein Teil von Istihsan und ‘Urf (Gewohnheits-
recht)*®.

Imams Malik (gest. 801 n. Chr.) und ’Ahmad (gest. 862 n. Chr.) sind der Ansicht, ein Masla-
hah sei selbst ein Rechtsinstitut.

Imam as-Safi (gest. 826 n. Chr.) lisst ein Maslahah als alleiniges Indiz wie Igma‘ und Qiyis

nicht gelten.

27 Salqini, Grundziige; S. 144- 149

28> Abu Zuhrah, Imam Malik; S. 358 ff.
%9 Badran, Grundziige; S. 206-207

260 Galabi, Einrichtungen; S. 306-307
261 Koran; 22/ 78

22 Tbn Magah, Sunan; 2331

263 Tyrki, Griinde; S. 130

39



Imam ’Ahmad akzeptiert ein Maslahah, und es ist zu vermuten, dass viele Gutachten der Sa-
haba sich auf Maslahah stiitzten.

Ibn Hazm von Zahiriyah- Rechtsschule lehnte eine Maslahah ab.

Zaidiyah billigen eine Maslahah. Bei ihnen ist eine Maslahah einem Qiyas gleichzusetzen.
Si‘ah Imamiyah (Zwolfschiiten) sind nicht mit einem Maslahah einverstanden, da bei ihnen

ein Maslahah dem Bereich der Vernunft zugeordnet wird.

H. Al-‘Urf (Gewohnheitsrecht)

Al-Urf *** ist eine Quelle des islamischen Rechts’®”. Al-Urf ist sprachlich mit Wissen
gleichzusetzen. Im islamischen Sprachgebrauch hat das Wort ,,‘Urf) die Bedeutung von Ge-
wohnheitsrecht, Taten, Aussagen usw., die zweifelsfrei sind, wenn man von ihnen Kenntnis
erhélt.

Al-Urf kennt zwei Elemente: objektives Element, d. h. die Aussage oder die Tat wiederholt
sich bei gleichen Voraussetzungen, und subjektives Element, d. h. die Menschen glauben fest,
dass sie diese Gewohnheitsregel befolgen miissen, da diese Regel der Gerechtigkeit ent-

266 Al-Urf ist eine feste Gewohnheit von Aussagen oder Taten®®’. Al-“Urf und allge-

spricht
meine Gebriuche haben die gleiche Bedeutung. Urf ist entweder fiir jedermann eines Volkes
(offiziell) oder nur fiir einen ausgewdhlten Teil einer Gruppe, eines Gebietes oder Staates

268

(privat) gedacht™". Daneben ist noch das korrekte ‘Urf (Sahih) zu nennen, welches gegen kei-

ne giiltige Regel verstofit und das ungiiltige ‘Urf (Fasid), das der giiltigen Regel wider-
spricht™®.

Al-‘Urf hat Giiltigkeit, es sei denn, es widerspricht einer Regel der Hauptquellen des islami-
schen Rechts®”’. Al-“Urf as-Sahih (giiltiges ‘Urf) ist ein Beweis fiir all die Fragen, bei denen
sich keine Losung durch Koran, Sunna oder Igma‘ finden lassen. Es gibt Beweise fiir die

Giiltigkeit eines ‘Urf:

- im Koran:

“Ube Nachsicht (?) (w. Halte dich an das Verzeihen?); oder: Nimm den U-

berfluss (d.h. was die einzelnen entbehren konnen, fiir dich und die Allge-

264 Qaid, Theorie; S. 31

265 E]- Baradie, Gottes; S. 57. Salem, Islam; S. 38
266 Tirmanini, Vermittler; S. 59

267 Saqfah, Grundlage; S. 14

268 7arqa, Einfiihrung, 2. Teil; S. 877

20 Ga‘far, Geschichte; S. 267

210 Gazali, Al-Mustasfa, 1. Teil; S. 17

40



meinheit in Anspruch?), gebiete, was recht und billig ist und wende dich von

den Toren ab!*"!.

In diesem Vers wird klar zum Ausdruck gebracht, dass man das Gewohnheitsrecht anwenden
soll,

- nach der Sunna ist der Beweis das, was Muhammad sagte: (Was die Muslime fiir gut be-
finden, ist bei Allah gut),

- nach ‘Aql ist der Beweis darin zu finden, dass das, was die Menschen seit Jahren fiir richtig
und normal halten, ruhig so bleiben soll, da es fiir ihre Interessen notwendig ist und Giiltigkeit
besitzt, z. B. die Ehebiirtigkeit (al-Kafa’ah) bei der EheschlieSung.

Wenn eine Regel dem 6ffentlichen System (ordre Public) nicht angehort, kann man stattdes-
sen ein ‘Urf anwenden®’*,

Gumbiir al- Fuqaha’ erkennen ein ‘Urf nur als Hilfe fiir den Gesetzgeber an, nicht jedoch als

ein eigenstindiges Gesetz, falls keine andersartige Regelung vorliegt.

Hanafiyah wendete ein ‘Urf an, um die Bediirfnisse der Menschen zu erfiillen.

Auch die Malikiyah und Hanbaliyah benutzen ein ‘Urf.

Imam §-Safi hat viele Entscheidungen modifiziert, um die dgyptischen Gewohnheitsrechte
zu beriicksichtigen®””.

Die Rechtsgelehrten der Schiiten erkennen Urf nicht als souverén an. ‘Urf ist bei ihnen ein
Mittel, um die gesetzliche Fragen zu bearbeiten, z. B. sagt der Gesetzgeber: Es darf weder ein
Schaden noch eine Schiadigung entstehen. In diesem Fall kommt ein ‘Urf zur Anwendung, um
zu verdeutlichen, was ein Schaden bedeutet, wie er entsteht usw.

Ein Beispiel fiir ein Gewohnheitsrecht ist die Anerkennung des Friichteverkaufs, bevor die

Friichte reif geworden sind.

I. Sahabi- Rechtsschule
Ein Sahabi war ein stindiger Begleiter Muhammads, der dessen Hadit sich in der Form
welitverbereitete, als die weiteren informierten Personen immer erst die Vorinformanten zu-

riickfiihrten bis hin zum direkten Ausspruch Muhammads. Fiir Wissenschaftler des Hadit ist

m Koran; 7/ 199
272 Salabi, Einfithrung; S. 182
*3 Salabi, Grundziige; S. 322

41



ein Sahabi eine Person, welche sich in Muhammads engster Umgebung authielt und lebens-
lang ein Muslim blieb, wobei die Linge des gemeinsamen Aufenthalts keine Rolle spielte?’*.
Fiir die Wissenschaftler des ’Usill al-Figh muss ein Sahabi fiir lange Zeit Muhammads Be-
gleiter sein. Dazu gehdren die Nachfolger des Propheten Muhammad (Kalifen), die Frauen
des Propheten, Sahabi Abiu Hurairah, Sahabi ‘Abdullah ibn Masd (gest. 720 n. Chr.).

Nach dem Tod des Propheten Muhammad haben seine stindigen Begleiter viele Beitridge zur
islamischen Fatwa geliefert, da viele neue, wichtige Fragen hinzutraten und dringend nach
Losungen verlangten. Wenn das Fatwa eines Sahabi weder gegen den Koran, noch gegen die
Sunna verstoft, so ist dieses Fatwa fiir uns wichtig und endgiiltig, z. B. nach dem Fatwa eines
Sahabi wiirde die GroBmutter ein Sechstel des Nachlasses erhalten, da der betreffende Sahabi

erklirte, dass er diese Entscheidung von Muhammad gehért habe?””.

Der Koran erkennt die Aussage eines Sahabi an:

“Diejenigen, die (den anderen im Glauben) zuvorgekommen und (somit) die
Ersten (geworden) sind, ndmlich die Auswanderer (aus Mekka) und die Hel-
fer (aus Medina), und diejenigen, die ihnen auf ordentliche Weise (?) gefolgt
sind, - an denen hat Gott (dereinst?) Wohlgefallen, und sie an ihm. Und er
hat fiir sie Géirten bereit, in deren Niederungen (w. unter denen) Béche flie-

Ben, und in denen sie ewig weilen werden. Das ist dann das groBe Gliick*?’.

Muhammad sagte: (Meine Begleiter sind wie die Sterne, wenn ihr ihnen folgt, findet ihr den
richtigen Weg). Imam abu Hanifah sagte: Wir wenden erst den Koran an, danach die Sunna
und dann, was die Sahaba Abu Bakr, ‘Umar, "Uthman ibn ‘Affan und Imam ‘Ali geduf3ert ha-
ben.

Wenn sich trotz dieser Ordnung keine Losung fiir eine Frage finden ldsst, dann sehen wir, wie
die anderen weiteren Sahaba uns weiterhelfen konnen, um zu entscheiden, ob wir ihren Aus-
sagen folgen werden oder nicht.

Imam Malik meinte, die Aussage eines Sahabi sei iiberzeugender als ein Qiyas >’

Imam ’Ahmad ibn Hanbal hat alle Aussagen der Sahaba anerkannt, deshalb findet man bei

ithm gelegentlich drei verschiedene Losungen fiir eine Rechtsfrage.

M Taga, Madahib; S. 34

275 Husain, Erbschaft; S. 183 ff.
21K oran; 9/ 100

7 Taga, Madahib; S. 132

42



Ibn Hazm von der Zahiriyah- Rechtsschule stiitzt sich nur auf eine Aussage eines Sahabi,
wenn diese Aussage nicht gegen den Koran oder die Sunna verstoft.

Zaidiyah erkennt die Aussage eines Sahabi ohne Igma‘ nicht an, es sei denn, diese Aussage ist
von Imam ‘Al1, Fatimah, al- Hasan, und al- Husain, gekommen, da diese Personen vor Feh-
lern geschiitzt sind (Ma‘sumin).

Die Zwéolfschiiten halten die Aussage eines Sahabi nicht fiir einen Beweis, es sei denn, diese
Aussage kommt vom Imam ‘Ali, al-Hasan oder al- Husain.

Imam a§-Safi‘ erkennt die Aussage eines Sahabi nicht an®’®.

Ein Beispiel fiir die Fatwa eines Sahabi ist Folgendes: eine Ehefrau erhilt die Morgengabe,

obwohl der Ehemann mit ihr trotz ungestorten Alleinseins die Ehe nicht vollzogen hat.

J. Sar® man gablana (die Juden und die Christen)

Sar‘ man gablana sind die Gesetze und Lehren der Juden und Christen, die Allah den vorisla-
mischen Volkern gegeben hat und die durch deren ,, Propheten vermittelt wurden.

Es ist bewiesen, dass der Prophet Muhammad, noch bevor er Gesandter Allahs wurde, 6fter
auf einem Berg allein gebetet hatte. Es ist jedoch nicht bekannt, mit welcher Religionslehre er

279

sich an Allah gewendet hat™"”. Alle muslimischen Rechtsgelehrten sind sich dariiber einig,

dass die Lehren der vorislamischen Zeit, die nicht im Koran wieder zu finden sind, fiir Mus-

280 71 Muhammads Lebenszeit haben die Muslime withrend

lime keine Giiltigkeit besitzen
des Fastens eine Schweigezeit eingehalten, obwohl im Islam dafiir keine Regel zu finden ist,

die das Reden verbietet, im Gegensatz zu den Volkern aus der Vergangenheit:

“Zacharias (w. Er) sagte: 'Herr! Mach mir ein Zeichen (zum Beweis dessen,
was du mir verkiindet hast)!" Gott (w. Er) sagte: 'Dein Zeichen sei, dass du
drei Tage ohne Unterbrechung (?) (w. gleichmafig) nicht mit den Leuten

sprichst!“?*!.

Die Geschichten Allahs, niedergelegt im Koran, welche uns verpflichten sollen, die Gesetze

einzuhalten, miissen von allen Muslimen befolgt werden.

2”8 Dawudi, Figh; S. 333
" Dawudi, Figh; S. 327
20 Tyrki, Griinde; S. 123
28! Koran; 19/ 10

43



K. Sad al-Dar@’i‘ ( etwas verbieten, weil es zum Unerlaubten fiihrt oder fiihren kann)

Dari‘ah bedeutet in der arabischen Hochsprache Mittel. Im Sprachgebrauch ist ein Mittel et-
was, welches etwas geschehen ldsst ohne Riicksicht darauf, ob dieses Mittel legitim ist oder
nicht, z. B. das Hinschauen auf ein Geschlechtsmerkmal der Frau, was u. U. zum unerlaubten

Geschlechtsverkehr fiihren konnte?®?.

,Und schméht nicht diejenigen, zu denen sie (d.h. die Heiden) beten, statt zu
Gott, damit sie in (ihrem) Unverstand nicht (ihrerseits) in Ubertretung (der
gottlichen Gebote?) Gott schméhen! So (wie den heidnischen Mekkanern?)
haben wir jeder Gemeinschaft ihr Tun im schonsten Licht erscheinen lassen
Hierauf (aber) werden sie (sterben und) zu ihrem Herrn zuriickkehren. Und
er wird ihnen Kunde geben iiber das, was sie (in ithrem Erdenleben) getan

haben“283

L. Istishab ( Begleitung)

In der Sprache bedeutet , Istishab* Begleitung®®*. Im Sprachgebrauch des Islams bedeutet das
Bestehenbleiben einer Entscheidung, dass diese so lange Giiltigkeit hat, bis es zweifelsfreie
Griinde dafiir gibt, diese abzuéndern bzw. abzuschaffen®®.

Istishab ist die letzte Moglichkeit in der Quellenanwendung. Man darf diese nur dann benut-

zen, wenn es keine andere Losung mit Hilfe der vorangegangenen Quellen gibt.

»dag: In dem, was mir (als Offenbarung) eingegeben worden ist, finde ich
nicht, dass etwas fiir jemand zu essen verboten wire, es sei denn Fleisch von
verendeten Tieren (w. Verendetes), oder Blut, das (beim Schlachten) ausge-
flossen ist, oder Schweinefleisch - das ist Unreinheit -, oder Greuel (ndmlich
Fleisch), woriiber (beim Schlachten) ein anderes Wesen als Gott angerufen
worden ist. Aber wenn einer sich in einer Zwangslage befindet, ohne (von
sich aus etwas Verbotenes) zu begehren (?) oder eine Ubertretung zu bege-
hen (trifft ihn keine Schuld). Dein Herr ist barmherzig und bereit zu verge-

ben“286

82 Salqini, Grundziige; S. 166

283 K oran; 6/ 108

284 Turki, Griinde; S. 135

2855 Abu Zuhrah, Imam Malik; S. 407
2K oran; 6/ 145

44



M. Tasri* Wali al- ’Amr (der heutige Gesetzgeber)

Ta¥i* Wali al- >Amr ist notwendig, um das Leben der Menschen zu organisieren®®’:

,»Wir haben die Schrift mit der Wahrheit zu dir herabgesandt, damit du zwi-
schen den Menschen entscheidest auf Grund dessen, was Gott dich (durch
die Offenbarung) hat sehen lassen. Mach dich nicht zum Anwalt der Verra-

ter!?%8,

N. ‘Aql (Die Vernunft)

Die Vernunft kommt bei der Si‘ah Imamiyah-Rechtsschule (Zwolfschiiten) und bei einem
Teil der Schiiten als vierte Quelle des islamischen Rechts nach dem Koran, der Sunna und
Igma‘ vor.

Mit Vernunft ist hier gemeint, dass die islamischen Rechtsgelehrten, die keine Antwort auf
eine Frage im Koran, in der Sunna oder Igma“ finden, diese Frage durch Geist und Vernunft
l16sen. Es ist hier festzustellen, dass sich alle sekunddren Quellen des islamischen Rechts aus
der Vernunft und dem Geist ableiten. Die Si‘ah Imamiyah (Zwolfschiiten) ist z. B. nicht mit
einer Maglahah einverstanden, da bei ihnen eine Maslahah dem Bereich der Vernunft zuge-

ordnet wird.

7 Madkur, Einfithrung; S. 300
88 Koran; 4/ 105

45





