Kinship, Sex, and Biological Relatedness — The contribution
of archaeogenetics to the understanding of social relations

Roberto Risch, Wolfgang Haak, Johannes Krause, and Harald Meller

Wer gehort zur Verwandtschaft und wer nicht? Viele Men-
schen wiirden diese Frage instinktiv mit der Nennung néaherer
Familienmitglieder, z.B. Eltern, Geschwister, Grofeltern und
Kinder beantworten. Doch dieses Verstindnis von Verwandt-
schaft, das in der Regel biologische Verbindungen umfasst, ist
nur eine Sichtweise und trifft weder auf alle Gesellschaften
noch auf alle Zeitrdume in der Geschichte der Menschheit zu.
Mithilfe hochauflosender Sequenzierungsmethoden ist die
moderne Humangenetik seit einigen Jahren in der Lage, bio-
logische Verwandtschaftsverhiltnisse (auch Blutsverwandt-
schaft) bis zum 10. Grad nachzuvollziehen. Hierauf basierend
konnte die Archdogenetik Methoden und Verfahren entwi-
ckeln, die es bei guter DNA-Erhaltung erlauben, genetische
Beziehungen zwischen Menschen zu bestimmen, die in der
Vergangenheit gelebt haben. Diese biologischen Verbindungen
setzen sexuelle wie soziale Beziehungen zwischen Menschen
voraus, die von soziologischem und historischem Interesse
sind. Eine Gleichsetzung von biologischer und sozialer Ver-
wandtschaft oder eine Riickfiihrung der einen auf die andere
ist jedoch nur bedingt méglich und begrenzt somit die Aus-
sagemoglichkeit rein biologischer Verwandtschaftsstudien.
Der 15. Mitteldeutsche Archdologentag hat sich den ar-
chéologischen und naturwissenschaftlichen Méglichkeiten
der Bewertung verwandtschaftlicher Beziehungen in ur- und
frihgeschichtlichen Zeitperioden gewidmet. Hierbei galt
es, einen kritischen Fokus auf die rasch voranschreitende
naturwissenschaftliche Entwicklung der Archéaogenetik und
die steigende Zahl von archédogenetischen Studien zu biolo-
gischer Verwandtschaft in der Menschheitsgeschichte zu
legen. Ziel der Tagung war es, die theoretischen und methodi-
schen Grundlagen dieses relativ jungen Forschungsbereiches,
welcher Genetik, Ethnologie, physische Anthropologie und
Archidologie verbindet, zu diskutieren bzw. zu klaren. Bei
der Tagung stand deshalb im Vordergrund, die Vielfalt unter-
schiedlicher Ansitze vor allem in Bezug auf das Verstindnis
von Verwandtschaft sichtbar zu machen und die Diskussion
zwischen den Disziplinen zu férdern. Diese Pluralitdt an
Begrifflichkeiten und Interpretationen ist auch im vorliegen-
den Tagungsband nicht eingeschrankt oder vereinheitlicht
worden und spiegelt so die Breite der ethnologischen, geneti-
schen, archdologischen und historischen Forschungsansatze
und Beitrage wider. Ein Anspruch auf Vollstandigkeit wie
im Sinne eines Lehrbuchs kann schon deshalb nicht erho-
ben werden, da sich das noch junge Fachgebiet immer noch
dynamisch weiterentwickelt. Ziel der Tagung war es auch, an
unterschiedlichen Fallbeispielen die heuristischen Méglich-
keiten dieser Diskussion und die Ubertragbarkeit verschiede-
ner Ansitze zu iiberpriifen (Abb. 1). Letztendlich fiithren vor
allem diejenigen Studien zu einer Antwort, die bisher nicht
sichtbare Bereiche zwischenmenschlicher Beziehungen und
Organisation durch die Analyse alter DNA zugéanglich machen.

Who is part of the family and who is not? Many people would
instinctively reply by naming close family members, such
as their parents, siblings, grandparents, and children. This
notion of family, however, which usually comprises biologi-
cal connections, is only one way of looking at it, and it holds
true neither in all societies nor in all periods of human his-
tory.

For a few years, modern human genetics has been able
to determine biological family relationships (also called
consanguinity) up to the 10th degree, using high-resolution
sequencing methods. On this basis, archaeogeneticists have
developed methods and procedures that allow them to deter-
mine genetic relations between humans who lived in the past,
provided that their DNA is well preserved. These biological
connections assume sexual and social relations between
humans that are of sociological and historical interest. Treat-
ing biological and social kinship equivalently, or tracing
one back to the other, is, however, only possible up to a point;
insights based on purely biological kinship studies are there-
fore limited.

The 15th Archaeological Conference of Central Germany
was dedicated to the archaeological and natural-scientific
possibilities of evaluating family relations in pre- and pro-
tohistoric times. The goal was to cast a critical focus on a
quickly advancing natural-scientific development of archae-
ogenetics and on the increasing number of archaeogenetic
studies of biological kinship in human history. The aim of
the conference was to discuss and clarify the theoretical and
methodological fundamentals of this relatively young field of
research, which combines genetics, social anthropology, phys-
ical anthropology, and archaeology. Uncovering the diver-
sity of various approaches primarily in regard to the under-
standing of kinship and promoting the discussion between
disciplines and approaches were therefore at the centre of
attention. This plurality of concepts and interpretations has
not been restricted or standardised in the present conference
volume, reflecting the wide range of socio-cultural, genetic,
archaeological, and historical research approaches and con-
tributions. No claim to be exhaustive in the sense of a text-
book can be made if for no other reason than because this
field of research, which is still young, has not ceased to evolve
dynamically. Another aim of the conference was to examine
the heuristic possibilities of this debate and the transferabil-
ity of various approaches using various case studies (Fig. 1).
Ultimately, the studies that make previously invisible areas
of interpersonal relationships and organisation accessible
through the analysis of ancient DNA will lead to the most
promising results.

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 + 2023 * ONLINE-AUSGABE UNTER CC BY-NC-ND 4.0 (HTTPS://WWW.DOI.ORG/10.11588/PROPYLAEUM.1280.C18044)


HTTPS://WWW.DOI.ORG/10.11588/PROPYLAEUM.1280.C18044
http://W.DOI.ORG/10.11588/PROPYL

10

ROBERTO RISCH, WOLFGANG HAAK, JOHANNES KRAUSE, AND HARALD MELLER

1000 km

Abb. 1 Karte der in diesem Band behandelten Regionen (rot) und Orte (blau). Die Nummerierung entspricht der Reihenfolge der Beitrage im Band.

Fig. 1 Map showing the regions (red) and sites (blue) discussed in this volume. The numbering corresponds to the order of contributions in this volume.

11 Neugebauer-Maresch etal.; 12 Orschiedt etal.; 13 Somel etal.; 14 Rivollat etal.; 15 Johannsen; 16 Haak etal.; 17 Penske etal.; 18 Mittnik etal.;
19 Rebay-Salisbury etal.; 20 Kiss etal.; 21 Briick; 22 Papac etal.; 23 Gass; 24 Daim etal. (nicht kartiert/not mapped: 1 Thelen; 2 Alber; 3 Frieman;
4 Pohl; 5 Scally; 6 Alt; 7 Gunther; 8 Ringbauer; 9 Popli etal.; 10 Friedrich etal.).

Der Beitrag der Archdogenetik in der Verwandtschafts-
diskussion

Die erste Herausforderung, der sich die Archdogenetik bei
dem Verstindnis zwischenmenschlicher Beziehungen an-
hand biologischer Nahe stellt, ist die Definition von Verwandt-
schaft und deren Bedeutung, etwa in Bezug auf soziale und
sexuelle Ungleichheit, Arbeitsteilung oder Machtgefiige in
vergangenen Gesellschaften. Wihrend die Archéologie quel-
lenbedingt bisher kaum in der Lage war, sichere Aussagen zu
dieser Thematik zu leisten, wird der herkommliche Verwandt-
schaftsbegriff in der heutigen Ethnologie kritisch hinterfragt.
Ein wichtiger Teil der etablierten Verwandtschaftsstudien
hat sich dabei als ein Konstrukt des westlichen, kolonialen
Verstandnisses von nicht-europdischen Gesellschaften her-
ausgestellt, bei dem monogame, heteronormative und binére
Beziehungen auf alle anderen menschlichen Lebensformen
projiziert worden sind (Schneider 1984; s. Beitrag Thelen
in diesem Band). Hinzu kommt, dass in vielen Gesellschaf-
ten kein Verstindnis oder nur eine flexible Vorstellung von
Verwandtschaft existiert; etwas, was selbst in Europa bis ins
frithe Mittelalter der Fall war (s. Beitrag Pohl in diesem Band).
Auch neuere interdisziplinare Untersuchungen zeigen, wie
eigenartig und sonderbar das moderne, abendldndische Ver-

The contribution of archaeogenetics in the kinship
debate

The first challenge archaeogenetics faces in the understand-
ing of interpersonal relations on the basis of biological
proximity is the definition of kinship and its meaning, for
example, regarding social and sexual inequality, division
of labour, or power structures in societies of the past.
Whereas archaeology has so far hardly been able to give
sound insights into this topic due to the archaeological
sources, the conventional concept of kinship is being criti-
cally questioned in today’s socio-cultural anthropology. An
important part of the established kinship studies has proven
to be a construct of the western colonial perceptions of non-
European societies whereby monogamous, heteronormative,
and binary relations were projected onto all other forms of
human life (Schneider 1984; cf. Thelen in this volume). Fur-
thermore, many societies have either no notion or only a flexi-
ble notion of kinship, which was even the case in Europe up
until the early Middle Ages (cf. Pohl in this volume). Recent
interdisciplinary investigations also show how very peculiar
the modern western understanding of kinship is among
human societies and how significant it was for the formation
of capitalism (Henrich 2020). The kind of perspective that was

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 « 2023



KINSHIP, SEX, AND BIOLOGICAL RELATEDNESS - THE CONTRIBUTION OF ARCHAEOGENETICS TO THE UNDERSTANDING OF SOCIAL RELATIONS

stdndnis von Verwandtschaft unter den menschlichen Gesell-
schaften ist und welche Bedeutung es fiir die Entstehung des
Kapitalismus hatte (Henrich 2020). Eine solche Sichtweise,
wie sie vor allem an westlichen Universitéiten in den letzten
Jahrhunderten tradiert wurde, verschliefSt oder verzerrt jegli-
ches Verstindnis der engeren sozialen Beziehungen anderer
Gesellschaften. Welche Rolle sozialer Verwandtschaft aller-
dings in der Urgeschichte zukam oder ob der Begriff dort
ttberhaupt anwendbar ist, muss bestenfalls unsicher bleiben,
da uns diese Gesellschaften keine Texte, Zeichen oder bildli-
che Darstellungen, sondern nur archéologische Quellen wie
Grabfunde, Siedlungen oder Horte hinterlassen haben. Diese
eignen sich nur in den seltensten Fillen fiir die Rekonstruk-
tion immaterieller sozialer Beziehungen.

Die Art und Weise, wie die biologische und soziale Re-
produktion von Gesellschaften verstanden und untersucht
werden sollte, wird somit in den Sozialwissenschaften der-
zeit neu iiberdacht. Zwei grundsétzlich unterschiedliche
Perspektiven und Anséitze werden hierbei sichtbar. Auf der
einen Seite findet eine Erweiterung des Verwandtschafts-
begriffes weit tiber familidre oder hausbezogene Beziehun-
gen statt: Freundschaft (s. Beitrag Thelen in diesem Band),
Afhiliationen (s. Beitrag Frieman in diesem Band), soziale
Zugehorigkeit (s. Beitrag Alber in diesem Band) oder sozi-
ale Verbindungen allgemein sind zu Synonymen von Ver-
wandtschaft geworden (Carsten 2000; Johnson/Paul 2016).
Konzepte wie kinning, doing kinship oder kin-making sind
eingefiihrt worden, um die soziale, aktive Komponente im
Flechten und Auflésen von Verwandtschaftsbeziehungen
zu unterstreichen (Howell 2006; s. Beitrag Frieman in die-
sem Band). Solche Praktiken entstehen durch die Pflege von
Anderen, das Teilen von Essen, die gemeinsame Einnahme
von Drogen, Adoption und Verstof§, kurzum das generelle
Nicht- und/oder Zusammenleben/erfahren etc. (s. Beitrag
Thelen in diesem Band). Damit werden auch Bereiche wie
Festmabhle (feasting) und Fursorge, die seit langerem in der
Archdologie diskutiert werden, Teil der Verwandtschafts-
beziehungen. In Anlehnung an P.Descola (2005, 489-528)
wird auflerdem die herkémmliche Dichotomie zwischen
Kultur und Natur infrage gestellt, womit eine Verwandt-
schaft zu Tieren, Pflanzen, Steinen oder Erde denkbar wird,
z.B. wenn diese in Grabern zusammen mit Menschen beige-
setzt sind (s. Beitrage Frieman und Briick in diesem Band).
Aus dieser Perspektive konnten auch alle anderen Grabgegen-
stande als potenzielle Verwandte anstelle von passiven Bei-
gaben angesprochen werden, was zweifellos neue Deutungs-
moglichkeiten und Narrative in der Archdologie er6ffnet.
In jedem Falle schiebt diese Begriffserweiterung — absicht-
lich — die Bedeutung der Verwandtschaft hinsichtlich der
biologischen sowie sozial-6konomischen Reproduktion der
Gruppe in den Hintergrund. Andererseits kann aber auch
anhand ethnografischer Beispiele argumentiert werden,
dass Kinder aufgrund ihrer »verspateten Personwerdunge«
nicht unbedingt einen Platz in den Bestattungsritualen oder
in der Verwandtschaft einnehmen miissen (Lancy 2014;
Cvecek/Schwall 2022). Diese Erweiterung und der Wan-
del der Begrifflichkeiten, um neuen Einzelbeobachtungen
gerecht zu werden, kénnen auch zu dem Schluss von »kin-
ship as such has little analytical value« fithren (s. Beitrag
Thelen in diesem Band).

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 « 2023

passed on mainly at western universities during previous cen-
turies precludes or distorts any understanding of the closer
social relations of other societies. However, the role of social
kinship in prehistory — even whether the concept can be used
there at all - has to remain uncertain at best because no texts,
signs, or pictures remain of those societies but only archaeo-
logical sources, such as graves, settlements, and hoards,
which are rarely suitable for the reconstruction of immaterial
social relations.

The way in which the biological and social reproduction
of societies should be understood and investigated is there-
fore being reassessed in the social sciences. Here, two funda-
mentally different perspectives and approaches become vis-
ible. On the one hand, an expansion of the concept of kinship
far beyond relations within the family or the lived-in house is
taking place: Friendship (cf. Thelen in this volume), affilia-
tions (cf. Frieman in this volume), social belonging (cf. Alber
in this volume), and social relatedness in general have become
synonyms of kinship (Carsten 2000; Johnson/Paul 2016).
Concepts such as kinning, doing kinship, and kin-making
have been introduced to emphasise the social, active compo-
nents when family relations are being established or dissolved
(Howell 2006; cf. Frieman in this volume). Such practices
arise from caring for others, sharing food, joint/communal
consumption of drugs, adopting and expelling - in short, the
general living/experiencing with or without one another, etc.
(cf- Thelen in this volume). As a result, activities such as feast-
ing and care-giving that have been the topic of discussion in
archaeology for a while also become part of family relations.
Following P. Descola (2005, 489-528), the traditional dichot-
omy between culture and nature is also questioned, and
this makes kinship with animals, plants, rocks, and soil fea-
sible - for example, when they are buried in graves together
with humans (cf. Frieman and Briick in this volume). From
this perspective, all other burial objects could be addressed
as potential relatives instead of passive grave furnishings,
which undoubtedly opens up new possibilities of interpreta-
tion and narratives in archaeology. In any case, this concep-
tual expansion intentionally moves the significance of kinship
with regards to the biological and socio-economic reproduc-
tion of the group to the background. Using socio-cultural
examples, one could, on the other hand, argue that children
do not necessarily have to hold a place in the burial rituals or
as part of the kin due to their »delayed personhood« (Lancy
2014; Cvecek/Schwall 2022). This expansion, and the change
in concepts necessary in order to accommodate new individ-
ual observations, may lead to the conclusion that »kinship as
such has little analytical value« (cf. Thelen in this volume).

Nevertheless, the political control of biological reproduc-
tion and sexual relations that kinship presupposes remains
a crucial aspect for the historical understanding of power,
the distribution of property, and political forms in general
(Foucault 1976). The connection between family, private prop-
erty, and the state as arqued by Karl Marx and Friedrich
Engels (Engels 1884; Goody 1990) is without question rooted
in the conflicts and knowledge of the 19th century; however,
this connection seems to turn out to be an important fac-
tor in the formation of the occidental world (Henrich 2020).
What kind of human relations have led to the prevalence of
hereditary privileges and property — and ultimately to the

11



12

ROBERTO RISCH, WOLFGANG HAAK, JOHANNES KRAUSE, AND HARALD MELLER

Die politische Kontrolle der biologischen Reproduktion
und der sexuellen Beziehungen, die sie voraussetzt, bleibt
jedoch ein entscheidender Aspekt fiir das historische Ver-
staindnis von Macht, Besitzverhéltnissen und politischen
Formen allgemein (Foucault 1976). Die von Karl Marx und
Friedrich Engels argumentierte Verbindung zwischen Fa-
milie, Privateigentum und Staat (Engels 1884; Goody 1990)
ist ohne Zweifel in den Konflikten und dem Wissen des
19.Ths. verankert, scheint sich aber in der Herausbildung
der abendlindischen Welt durchaus als ein bedeutender
Faktor herauszustellen (Henrich 2020). Welche Art von
menschlichen Beziehungen zur Durchsetzung vererblicher
Privilegien und Besitz und — letztendlich — zur Entstehung
von Staaten in der Urgeschichte gefiihrt haben, bleibt wei-
terhin eine entscheidende Frage der Archéologie und Eth-
nologie.

Im Gegensatz zur inhaltlichen und begrifflichen Erwei-
terung wird auf der anderen Seite der Debatte versucht,
Verwandtschaft auf konkrete soziale Praktiken zu begren-
zen wie »Elternschaft« oder »Mutterschaft«. Im ersten Fall
wird der Fokus auf die vielfdltigen sozialen Aspekte der
Zeugung, Pflege, Erziehung und Beziehungen allgemein zwi-
schen Eltern — wie auch immer definiert — und deren Kinder
gerichtet (s. Beitrag Alber in diesem Band). Noch spezifi-
scher wird die enge korperliche und emotionale Verbindung
zwischen Miittern und Kindern mit dem Begriff »Mutter-
schaft« gefasst (s. Beitrag Rebay-Salisbury etal. in diesem
Band). Zeugung, Schwangerschaft, Stillen und Pflege von
Kindern sind ein grundlegender Teil der biologischen und
sozialen Reproduktion von Gesellschaften, deren Bedeutung
sich im archédologischen Kontext, wie z.B. durch raumliche
Niahe oder gemeinsame Graber, darstellen kann. Keines der
beiden Konzepte lasst sich jedoch auf Blutsverwandtschaft
reduzieren, da die Adoption von Kindern oder das Aufzie-
hen fremder Kinder in vielen Gesellschaften von Bedeutung
ist (z. B. Beitrag Alber in diesem Band).

Weitgehend unabhidngig von dieser Diskussion um den
Begriff Verwandtschaft und seiner Bedeutung hat in den
letzten Jahren die Bestimmung der biologischen oder gene-
tischen Beziehung in ur- und frithgeschichtlichen Gemein-
schaften exponentiell zugenommen. Dank unterschiedlicher
statistischer Methoden und trotz oft liickenhafter archio-
genetischer Daten ist es moglich, die biologische Ndhe zwi-
schen zwei Individuen in Verwandtschaftsgraden abzuschat-
zen und unter Zuhilfenahme von kontextueller Information
als Stammbaum darzustellen (z.B. Beitrage Gunther, Mitt-
nik et al.,, Ringbauer und Popli et al. in diesem Band). Wie bei
modernen genetischen Daten beruht das Prinzip der Ver-
wandtschaftsanalyse auf dem zu erwartenden Anteil an Erb-
material, welches zwei eng verwandte Individuen teilen
(z.B. 50 % bei erstgradiger Verwandtschaft), und was selbst
bei geringfiigiger Datenabdeckung oft noch gelingt. Diesem
theoretisch erwartbaren Wert sind jedoch natiirliche Grenzen
gesetzt, da sich zum einen mit jedem Grad der Entfernung
die Menge des geteilten Erbgutes weiter halbiert und sich zum
anderen durch die zufillige Rekombination nicht einheit-
lich auf die Nachkommen verteilt. Tatsiachlich ist ab etwa
dem 10. Grad wahrscheinlicher, dass sich zwei biologisch
verwandte Individuen kein Erbmaterial teilen, welches auf
zwei gemeinsame Vorfahren zurtickzufiithren ist.

formation of states in prehistory — continues to remain a
crucial question in archaeology and socio-cultural anthropo-
logy.

In contrast to the expansion in content and concepts, the
other side of the debate attempts to limit kinship to specific
social practices, such as »parenting« and »motherhood.« Par-
enting focuses on the manifold social aspects of conceiving,
caring, upbringing, and relations in general between parents,
however they may be defined, and their children (cf. Alber in
this volume). The close physical and emotional connection
between mothers and children is more specifically defined
with the concept of »motherhood« (cf. Rebay-Salisbury etal.
in this volume). Conception, pregnancy, breastfeeding, and
caring for children are a fundamental part of the biologi-
cal and social reproduction of societies, whose significance
can show in archaeological contexts, for example, by spatial
proximity or sharing a grave. Neither of the two concepts,
however, can be reduced to biological relations because
the adoption of children and the raising of other people’s
children are important in many societies (e.g., cf. Alber in this
volume).

Largely unrelated to this discussion of the concept of
kinship and its significance, the number of cases in which
biological or genetic relatedness in pre- and protohistoric
communities has been determined has increased exponen-
tially in recent years. Due to various statistical methods and
despite often incomplete archaeogenetic data, the biological
distance between two individuals can be estimated in degrees
of relatedness that can be visualised in the form of a »family<
tree with the aid of contextual information (e.qg., cf. Giinther,
Mittnik et al., Ringbauer, and Popli et al. in this volume). Anal-
ogous to modern genetic data, this principle of kinship analy-
sisis based on the theoretically expected percentage of genetic
material shared by two individuals (e.g., 50% in the case of
Ist-degree relatives), which is possible despite limited data.
This theoretically expectable value, however, has natural lim-
its: on the one hand, the shared genome is halved with every
additional degree, and, on the other hand, it is not distribut-
ed evenly among the offspring due to random recombina-
tion. In fact, from approximately the 10t degree onwards the
probability increases that two biologically related individu-
als with two ancestors in common do not share any genetic
material.

But a reduction of kinship — however it is defined - to
genetic, genealogical, and social ancestry has far-reaching
consequences for the way in which we understand the organ-
isation of communities (cf. Scally in this volume). Beyond the
primary relation of a mother with her offspring, all kinship
practices are social constructsl. For this reason, kinship not
only expresses the biological ties between individuals but
is also a complex symbolic representation of certain social
relations. Whereas close genetic ancestry can be staged,
ignored, or simply be unknown/withheld - as, for example,

1 Here just a couple of direct quotes from anthropologists: »A kinship
system does not consist in the objective ties of descent and consangui-
nity between individuals. It exists only in human consciousness; it is
an arbitrary system of representations, not the spontaneous develop-
ment of a real situation« (Lévi-Strauss 1963, 50). »Die Zurtickfithrung
der Verwandtschaft auf die biotischen Tatbestdnde (Rassismus,
»Stimme des Blutes) ist Fiktion« (Miiller 1983, 165).

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 « 2023



KINSHIP, SEX, AND BIOLOGICAL RELATEDNESS - THE CONTRIBUTION OF ARCHAEOGENETICS TO THE UNDERSTANDING OF SOCIAL RELATIONS

Eine Reduktion von Verwandtschaft, wie auch immer
man diese definiert, auf genetische, genealogische und
soziale Herkunft/Nachkommenschaft hat jedoch weitrei-
chende Folgen fiir die Art und Weise, wie wir die Organi-
sation von Gemeinschaften verstehen (s. Beitrag Scally in
diesem Band). Uber die primire Beziehung einer Mutter zu
ihrem Nachwuchs hinaus sind alle verwandtschaftlichen
Praktiken als soziale Konstruktionen zu verstehen!. Aus
diesem Grund drickt Verwandtschaft nicht nur die biolo-
gischen Bindungen zwischen Individuen aus, sondern ist
eine komplexe symbolische Darstellung bestimmter sozialer
Beziehungen. Wihrend die nahe genetische Abstammung
vorgetduscht, ignoriert oder unbewusst sein/verschwiegen
werden kann, wie z.B. im Falle von Vaterschaften, ermég-
lichen/bezwecken in die Vergangenheit gerichtete genea-
logische (!) Abstammungslinien eine identitire Denkweise
gegeniiber dem »Anderen, die auch auf ideologische Kons-
trukte wie Rasse, Volk, Kultur oder Nation {ibertragen wer-
den kann. Solche Strategien naturalisieren und legitimieren
wiederum soziale Ungleichheiten, Ausbeutung, Genozide,
Kriege etc. (Alber/Thelen 2022). Nicht nur sind direkte
genetische Abstammungen iiber einen Zeitraum von mehr
als 300 Jahren aus oben genannten Griinden schlichtweg
nicht nachweisbar (Reich 2018), vor diesem politischen Hin-
tergrund sind auch genealogische Abstammungen fachlich
irrevelant.

Wihrend die Verbindung zwischen Verwandtschaft und
biologischer Abstammung ungewiss und historisch ist, setzt
die Reproduktion menschlicher Gesellschaften ungleichge-
schlechtliche Interaktion voraus.

Die Genetik kann einen direkten Einblick in den natiir-
lichen oder primédren Mechanismus der biologischen Fort-
pflanzung geben: Abstammung und Blutsverwandtschaft.
Sexuelle Beziehungen zwischen Menschen lassen sich jedoch
weder auf den Akt der reinen biologischen Fortpflanzung
noch auf Verwandtschaftsstrukturen reduzieren. Sie sind
so vielfaltig wie alle anderen zwischenmenschlichen Prakti-
ken, die von Leidenschaft, Emotionen und Fantasie gesteu-
ert werden, konnen aber gleichzeitig auch sozialen Regeln
unterstehen. Die Kontrolle tiber die Sexualitit ist ein ent-
scheidendes Element in der Ausiibung von Macht tiber Sexu-
aldispositive, die versuchen, die Méglichkeiten von sexuellen
Beziehungen z.B. durch Tabus, Moral, Recht und Gewalt zu
begrenzen, zu regeln oder zu férdern (Foucault 1976). Wah-
rend die Fortpflanzung vom Geschlechtsakt bestimmt wird,
koénnen gewisse Machtgefiige die Fortpflanzung sowie auch
sexuelle Beziehungen insoweit beeinflussen, dass hierdurch
Verwandtschafts- und Heiratsregeln gesteuert werden, um
z.B. die Reproduktion bestimmter wirtschaftlicher, politi-
scher und demografischer Gegebenheiten zu sichern. Inwie-
weit »Sex am Kreuzpunkt von >Kérper« und >Bevolkerunge
zur zentralen Zielscheibe von Macht« (Foucault 1983, 142)
nicht nur in der westlichen Gesellschaft, sondern auch in vor-

1 Hier nur zwei wortliche Zitate aus der Anthropologie: »A kinship sys-
tem does not consist in the objective ties of descent and consanguinity
between individuals. It exists only in human consciousness; it is an
arbitrary system of representations, not the spontaneous development
of a real situation« (Lévi-Strauss 1963, 50); »Die Zuriickfithrung der
Verwandtschaft auf die biotischen Tatbestinde (Rassismus, >Stimme
des Blutes«) ist Fiktion« (Miller 1983, 165).

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 « 2023

in the case of fatherhood — genealogical (!) lineages directed
into the past provide/presume an identitary way of thinking
towards the »other« that can also be applied to ideological
constructs, such as race, people, culture, and nation. Such
strategies, on the other hand, naturalise and legitimise social
inequalities, exploitation, genocides, wars, etc. (Alber/Thelen
2022). For the reasons mentioned above, verifying direct
genetic ancestries over a period of more than 300 years is not
only simply impossible (Reich 2018); genetic ancestries are
also scholarly irrelevant in light of this political background.

While the link between kinship and biological descent is
uncertain and historical, the reproduction of human societies
requires heterosexual interaction.

Genetic information provides direct insight into the natu-
ral or primary mechanism of biological reproduction: descent
and consanguinity. Sexual relations between humans, how-
ever, can be reduced to neither the act of pure biological
reproduction nor kinship structures. They are as diverse
as all other interpersonal practices that are driven by pas-
sion, emotions, and fantasy, but they can, at the same time,
be subject to social rules. The control of sexuality is a crucial
element in the execution of power via dispositifs of sexual-
ity; they try to limit, requlate, or promote the possibilities of
sexual relations — for example, using taboos, morals, laws,
and violence (Foucault 1976). Whereas procreation is deter-
mined by sexual intercourse, certain power structures can
influence procreation and sexual relations to the extent that
they control kinship and marriage rules, for example, to
ensure the reproduction of certain economic, political, and
demographic conditions. To what extent, »at the juncture of
the >body« and the >populations, sex became a crucial target
of a power« (Foucault 1978, 147) therefore remains a histor-
ically central question not only in western society but also
in prehistoric societies and early states. The nature of social
rules also implies that, in principle, they can be broken. For
the first time, archaeogenetics is in fact able to provide
insights into the social and political requlation of sexuality
and procreation.

The interconnectedness of sex, conception, descent, and
kinship highlights the existing junctions between these events
and relations that are of considerable social relevance, even if
deciphering these relations turns out to be epistemologically
complex (Fig. 2). The capacity of genetics to determine bio-
logical degrees of relatedness and communities of common
descent is doubtlessly an expansion of the potential insights
archaeology, physical anthropology, and socio-cultural
anthropology may provide; at the same time, it is an invita-
tion to better understand the relationship between the sexual,
social, and biological relations in societies — without assum-
ing that they are universal principles and without excluding
them from social research as >unnerving< aspects of social

life.

13



14

ROBERTO RISCH, WOLFGANG HAAK, JOHANNES KRAUSE, AND HARALD MELLER

sexual
relations

geschichtlichen Gesellschaften und frithen Staaten wurde,
bleibt daher weiterhin eine historisch zentrale Frage. Eben-
falls liegt es in der Natur sozialer Regeln, dass man sie prin-
zipiell durchbrechen kann. Die Archdogenetik ist durchaus
in der Lage, — erstmals — einen Einblick in die soziale und
politische Regelung von Sexualitit und Fortpflanzung zu
geben.

Die Vernetzung von Sex, Zeugung, Abstammung und
Verwandtschaft verdeutlicht, dass Schnittstellen zwischen
diesen Ereignissen und Beziehungen existieren, die von be-
deutender sozialer Relevanz sind, auch wenn sich die Ent-
schliisselung dieser Beziehungen erkenntnistheoretisch als
komplex herausstellt (Abb. 2). Das Potenzial der Genetik,
biologische Verwandtschaftsgrade und Abstammungsge-
meinschaften zu erfassen, stellt ohne Zweifel eine Erwei-
terung der Erkenntnismoglichkeiten von Archédologie, An-
thropologie und Ethnologie dar, aber gleichsam auch eine
Aufforderung, das Verhiltnis zwischen den sexuellen, sozi-
alen und biologischen Beziehungen in Gesellschaften histo-
risch besser zu verstehen, statt sie als universelle Prinzipien
vorauszusetzen oder als >beunruhigende« Aspekte gesell-
schaftlichen Lebens aus der Sozialforschung auszuschlie-
fBen.

Soziale und biologische Beziehungen im archaologischen
und genetischen Befund

Die weitere Herausforderung, mit welcher préhistorische
Verwandtschaftsanalysen konfrontiert sind, ist die Deutung
archdologischer Befunde als Resultate sozialer Organisati-
onsformen. Sexualitiat und Verwandtschaft (biologischer wie
sozialer Art) sind immateriell und somit archéologisch als
solche weder direkt noch eindeutig fassbar, aufier sie werden
symbolisch dargestellt bzw. abgebildet. Neben schriftlichen
und bildlichen Nachweisen werden vor allem Bestattungs-
praktiken als Hinweise von Verwandtschaftsbeziehungen
verstanden, z.B. durch die Lage der Toten zueinander oder
ihre Ausstattung. Allerdings ist dieses Vorgehen eine Abkiir-

Abb. 2 Die vielfaltigen und wechselseitigen Beziige zwischen sexuellen
Beziehungen, Verwandtschaft, biologischer Nahe und Abstammung.
Schnittflache 1: Die biologische Reproduktion von Gemeinschaften setzt
ungleichgeschlechtliche Beziehungen voraus und wird durch die in der
jeweiligen Gesellschaft verankerten sozialen Normen gesteuert. Sie
bestimmt die biologische Nihe der nachsten Generation; Schnittflache 2:
Sex und Fortpflanzung finden auflerhalb der Verwandtschaft statt; Schnitt-
flache 3: Verwandtschaft und biologische Néhe sind auch unabhéngig von
sexuellen Beziehungen und Abstammung verbunden; Schnittflache 4:
Nicht alle sexuellen Beziehungen innerhalb von Verwandtschaft fithren zu
Nachkommen oder biologischer Nahe; Schnittfliache 5: Biologisch Naheste-
hende kénnen sexuelle Beziehungen und Abstammung innerhalb oder
aufierhalb der Verwandtschaft haben (»Inzest«). Letztendlich konnen auch
alle drei Bereiche (Genealogie, Sex und Verwandtschaft) unabhédngig vonei-
nander agieren. Die Grofe der Schnittflachen repréasentiert nicht die Bedeu-
tung der Beziehungen in unterschiedlichen Gesellschaften, sondern dient
nur der visuellen Darstellung unterschiedlicher Verbindungen.

Fig. 2 The manifold and mutual connections between sexual relations, kin-
ship, biological distance, and descent.

Section I: The biological reproduction of communities requires heterosexual
relations and is controlled by the social norms anchored in the respective
society. It determines the next generation’s biological distance; Section 2: Sex
and procreation take place outside the kin; Section 3: Kinship and biological
distance are also connected independently of sexual relations and descent;
Section 4: Not all sexual relations between related persons lead to offspring
or biological proximity; Section 5: Biologically closely related individuals can
have sexual relations and descent within or outside their kin (»incest«). Ulti-
mately, all three areas (biological relatedness, sex, and kinship) can also act
independently of each other. The size of the sections does not represent the
importance of the relations in various societies but only serves as a visual
illustration of different connections.

Social and biological relations in the archaeological con-
text and their genetic evidence

A further challenge prehistoric kinship analyses face is the
interpretation of archaeological contexts as the results of
social forms of organisation. Sexuality and (biological and
social) kinship are immaterial and therefore archaeologically
neither directly nor unambiguously tangible unless they are
symbolically represented or depicted. Other than written and
pictorial evidence, burial practices in particular serve as
indications of family relations, e.g., by the position of the dead
to each other, or by their grave goods. Yet, this procedure is a
shortcut that overlooks the fundamental difference between
both symbolic worlds. Funerary practices are undoubtedly

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 « 2023



KINSHIP, SEX, AND BIOLOGICAL RELATEDNESS - THE CONTRIBUTION OF ARCHAEOGENETICS TO THE UNDERSTANDING OF SOCIAL RELATIONS

Social Practices

imply: records:

2. descent
3. consanguinity,

zung, die den grundlegenden Unterschied zwischen beiden

symbolischen Welten unbeachtet lasst. Bestattungspraktiken
sind zweifellos das materielle Ergebnis einer Kombination
aus Uberzeugungen, Regeln und vermutlich auch Begriffen,
die verwendet wurden, um sich toter Mitglieder der eigenen
oder anderer Gemeinschaften zu entledigen. Aufgrund der
Vielfalt von Bestattungsformen bieten diese Praktiken eine
offentliche Darstellung, um biologische und sexuelle, aber
auch soziale, wirtschaftliche, politische, ideologische oder
andere Beziehungen auszudriicken, aufzuerlegen oder zu
negieren (Abb. 3). Nichts erlaubt es uns jedoch davon auszu-
gehen, dass Bestattungspraktiken Affinitats- oder Verwandt-
schaftsbeziehungen dialektisch oder indirekt widerspiegeln.
Auch wenn beide symbolischen Systeme zur sozialen Repro-
duktion der Gemeinschaft beitragen, sind die Verbindungen
zwischen ihnen alles andere als offensichtlich. Die Archéo-
logie hat vor allem eine Reihe von Pramissen sowie statis-
tische und Riickschlussverfahren entwickelt, um im Grab-
kontext erfasste Objekte beziiglich ihrer Unterschiede und
Asymmetrien zwischen den Geschlechtern, Altersgruppen
oder gesellschaftlichen Schichten zu deuten (z.B. Binford
1971; Chapman etal. 1981; Lull 2000). Dennoch sind wirt-
schaftliche Ungleichheit oder Unterschiede im Wohlstand
womoglich nur eine der sozialen Beziehungen, die durch
Verwandtschaftsstrukturen gelenkt werden, aber auch vollig
unabhidngig davon sein konnten. Unsere eigene Gesellschaft
stellt ein gutes Beispiel dar, um die lose Verbindung zwischen
Verwandtschaft und Bestattungspraktiken zu verdeutlichen:
Waihrend Verwandtschaft hauptséchlich eine rechtliche und
wirtschaftliche Funktion erfillt, bei der Eigentum durch
Heirat und legal anerkannte Abstammung fortbesteht, spie-
len Unterschiede im Wohlstand in den tiblichen Beisetzungs-
und Eindscherungspraktiken meist keine Rolle.

Die physisch unsichtbaren und sozial willkirlichen
Verbindungen zwischen Bestattungspraktiken und Ver-
wandtschaft geben den genetischen Informationen der
Bestattungen einen zusitzlichen heuristischen Wert. Da die
biologischen Verbindungen eine Verwandtschaftskompo-

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 « 2023

Social Anthropology

Archaeology &
Bioarchaeology Genetics
record: identifies:

FUNERARY REMAINS
1. tombs
2. grave goods
3. human remains

1. descent (&ascent)
2. consanguinity

Abb. 3 Die Bereiche sozialer Praktiken und ihre Beziehung zum heuris-
tischen Potenzial. Anthropologie, Archiologie und Genetik beleuchten
jeweils unterschiedliche Ausdrucksmoglichkeiten von sozialen Beziehun-
gen und Materialitat.

Fig. 3 The realms of social practices and their relation to the heuristic poten-
tial. Anthropology, archaeology, and genetics each highlight different expres-
sions of social relations and materiality.

the material outcome of a combination of beliefs and rules,
but probably also of terms used to dispose of deceased mem-
bers of one’s own or other communities. Due to the variability
of burial forms, these practices offer a public portrayal that
may express, impose, or negate biological and sexual as well
as social, economic, political, ideological, or other relations
(Fig. 3). However, nothing allows us to assume that burial
practices mirror dialectically or reflect indirectly relations of
affinity or kinship. Though both symbolic systems contribute
to the social reproduction of the community, the connections
between them are far from obvious. Archaeology has mainly
developed a set of premises and inferential and statistical
procedures to interpret objects recorded in the funerary con-
texts in terms of differences and asymmetries between sexes,
age groups, or social classes (e.g., Binford 1971; Chapman et al.
1981; Lull 2000). Nevertheless, economic inequality or wealth
differences may only be one of the social relations that could
be requlated through kinship structures but could also be
completely unrelated to it. Our own society provides a good
example of how to portray the loose connection between kin-
ship and funerary practices: whereas kinship mainly fulfils a
juridical and economical function perpetuating property
through marriage and legally recognised descent, distinc-
tions in wealth remain largely ignored in common in-
humation and incineration practices.

The physically invisible and socially arbitrary links be-
tween burial practices and kinship add an additional heu-
ristic value to the genetic information of the burials. Since
the biological ties can be a component of kinship, they also
become a source of information regarding the socio-economic



16

ROBERTO RISCH, WOLFGANG HAAK, JOHANNES KRAUSE, AND HARALD MELLER

nente sein konnen, werden sie auch zu einer Informations-
quelle beztiglich der sozio6konomischen und ideologischen
Beziehungen, die in ihnen im Rahmen des Bestattungskon-
textes und letztlich auch der Verwandtschaft dargestellt
werden. Genauso wie die Sozialanthropologie seit mehr als
einem Jahrhundert nach signifikanten Korrelationen zwi-
schen Verwandtschaft und allen méglichen sozialen Prakti-
ken sucht, um die Bedeutung von Verwandtschaft zu erfas-
sen, kénnen Archdologie und Genetik nur signifikanten
Verbindungen zwischen Blutsverwandtschaft und anderen
sozialen Praktiken nachspiiren, die im Bestattungsbefund
erkennbar sind (Abb. 3). Weder theoretische axiomatische
noch soziale Regeln wurden bisher identifiziert, um vorher-
zusehen, welche Korrelationen in einem bestimmten archéo-
logischen Kontext, einem Graberfeld oder einer Region zu
erwarten oder relevant sind. Folglich ist die interdisziplinare
Forschung zwischen Genetik, Anthropologie und Archéo-
logie nicht auf das Testen von Hypothesen in deduktiven
Ansédtzen beschriankt, sondern kann intuitiv und systema-
tisch nach moglichen Verbindungen zwischen der grofSen
Vielfalt von Bestattungspraktiken und der begrenzten Band-
breite von genetisch méglichen Beziehungen von Abstam-
mung und Blutsverwandtschaft suchen.

Grabbefunde sind das materielle Ergebnis von sozialen
Beziehungen und Uberzeugungen, die sich in den Bestat-
tungspraktiken vergangener Gesellschaften darstellen. Sie
bieten nicht so sehr ein bruchstiickhaftes Bild der Vergan-
genheit, sondern geben Einblick in die performativen und
rituellen Praktiken von sozialen Gruppen unterschiedlicher
Grofle, die offensichtlich mit sozialen Vorstellungen tiber
das Leben und den Tod in Zusammenhang stehen. Welche
Personen und Objekte wo und wie bestattet wurden, ergibt
sich aus konkreten Entscheidungen, die in der Vergangen-
heit getroffen wurden, und unterliegt nicht dem Zufall oder
dem Erhaltungszustand und der archéologischen Bergung.
Wihrend eine sozialanthropologische Sichtweise versucht
sein konnte, den Grabbefund fiir ein reprasentatives, wenn
auch unvollstindiges Abbild der gesamten Gesellschaft zu
halten, ist er in Wahrheit eine bewusste und bedeutungsvolle
Auswahl von Individuen, Produkten, Materialien, Orten und
Zeitraumen, die dazu dienen, soziale, wirtschaftliche und
politische Beziehungen zu erkldren, zu pflegen oder zu trans-
formieren. Wer auf eine bestimmte Weise bestattet wurde
und wer nicht, ist damit Ausdruck gesellschaftlicher Aus-
wahl und Absicht.

Viele der in diesem Band vorgelegten Untersuchungen
legen die Bedeutung genetischer Informationen offen, wenn
es darum geht zu ermitteln, ob die Kriterien bei der Festle-
gung von Bestattungspraktiken auf Variablen wie dem
genetischen/osteologischen Geschlecht, einem gemeinsa-
men Schicksal (z. B. Krankheiten) oder anderen kongenialen
Besonderheiten usw. beruhten. Bereits im Jungpaldolithikum
waren die Bestatteten nicht zufallig ausgewdéhlt, wie die gra-
vettienzeitliche Zwillingsbestattung von Krems-Wachtberg
(Osterreich) veranschaulicht (s. Beitrag Neugebauer-Ma-
resch etal. in diesem Band). Unter den jung Verstorbenen im
eisenzeitlichen Navarra (Spanien) wurden Zwillinge sowie
Kinder mit Down- oder Edwards-Syndrom eindeutig fiir
die Durchfithrung bestimmter intramuraler Bestattungs-
praktiken ausgewdhlt (s. Beitrag Papac etal. in diesem Band).

and ideological relations portrayed in them in the funerary
context and, eventually, in kinship. In the same way as social
anthropology has searched for over a century for significant
correlations between kinship and any possible social prac-
tice in order to understand the meaning of kinship, archaeol-
ogy and genetics can only look for significant links between
consanguinity and other social practices appearing in the
funerary record (Fig. 3). No theoretical axiomatic or social
rules have so far been identified to foresee which correlations
should be expected or are relevant in any specific archae-
ological context, cemetery, or region. In consequence, inter-
disciplinary research between genetics, anthropology, and
archaeology is not confined to testing hypotheses in deduc-
tive approaches, but can search intuitively and systematically
for possible links between the large variety of burial prac-
tices and the limited range of genetically viable relations of
descent and consanguinity.

Funerary records are the material manifestation of social
relations and beliefs portrayed in the burial practices of past
societies. Rather than a fragmented view of the past, they pro-
vide insight into performative and ritual practices of social
groups of variable size, apparently bound to social concep-
tions concerning life and death. Which persons and objects
were interred where, and how, is the result of specific deci-
sions taken in the past, rather than a more or less random
result of material preservation and archaeological recovery.
While a social anthropological perspective might be tempted
to think that the funerary record is a representative but
incomplete image of the whole living society, in reality it is an
intentional and meaningful selection of individuals, mate-
rials, places, and temporalities used to assert, maintain, or
transform social, economic, and political relations. In conse-
quence, whoever is buried in a certain way and whoever is not
expresses a social selection and an intentionality.

Many of the studies included in this volume reveal the
relevance of genetic information to identify whether the cri-
teria to define funerary practices were based on variables,
such as genetic/osteological sex, a common fate such as dis-
eases, or other congenic particularities, etc. Already in the
Upper Palaeolithic, buried individuals were not randomly
selected, as the Gravettian twin burial grave of Krems-Wa-
chtberg, Austria, illustrates (cf. Neugebauer-Maresch etal. in
this volume). Among those who died young during the Early
Iron Age of Navarra, twins as well as children with Down and
Edwards syndrome were clearly chosen for the performance
of particular intramural burial practices (cf. Papac etal. in
this volume). A higher prevalence of adult male than female
individuals and children in burial spaces seems to be a
recurrent observation in European prehistory?, although the
opposite situation has been observed, for example, in the
intramural burials of Neolithic Mesopotamia and Anato-
lia (cf. Somel etal. in this volume) or in Early Bronze Age El
Argar, south-east Iberia (Villalba-Mouco et al. 2022), where
adult women are more frequent. Whether these age and sex
biases reflect an uneven demographic profile due, for exam-
ple, to violent encounters, or to a higher mobility of parts of
the population during certain periods of their life, or to priv-
ileged access to underground burial practices by certain
members, are complex but crucial questions. Some of these
biases can be explained in part by integrating other archaeo-

TAGUNGEN DES LANDESMUSEUMS FUR VORGESCHICHTE HALLE « BAND 28 « 2023





