RELIGIOSE ERFAHRUNG



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begriindet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
JOHANNA RAHNER UND THOMAS SODING

QD 333
RELIGIOSE ERFAHRUNG

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



RELIGIOSE ERFAHRUNG

Bestandsaufnahmen und Perspektiven
zu einer strittigen Kategorie

Herausgegeben von
Magnus Lerch und Christian Stoll

HERDER 7

<))

FREIBURG - BASEL - WIEN



g MIX
Papier

FSC FsceCc016368

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: Elanders GmbH, Waiblingen
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02333-0
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84333-4



Inhalt

Zur Einfihrung . . . . . ... oo oo 7
Magnus Lerch / Christian Stoll

Problemgeschichtliche Zugange

Jenseits von Hegel. ,,Religiose Erfahrung® und der Aufbruch der
Religionstheorie um 1900 . . . . . .. .. ... ... ... . ... 15
Hans Joas

Erfahrungsgegriindete Theologie? Die Modernismuskrise als
abgebrochene Begegnung zwischen katholischer Theologie und
dem Religionsdiskurs um 1900 . . . . . . ... ... ... . ... 41
Christian Stoll

»Religion als Erfahrung®. Zur Funktion eines neuprotestanti-

schen Schlagworts im Prozess gesellschaftlicher und wissen-
schaftlicher Modernisierung um 1900 . . . . . . .. ... . . .. 67
Folkart Wittekind

Transzendenzerfahrungen in der Existenz- und

Lebensphilosophie. Zur Hermeneutik nachidealistischer
Beerbungen von Religion und Metaphysik . . . .. ... .. .. 92
Hans Schelkshorn

Erfahrbarkeit der Gnade? Entwicklungslinien des Erfahrungs-
begriffs in der Charitologie des 20. Jahrhunderts . . . . . . . . 117
Ursula Schumacher

»Religiose Erfahrung als strittige Kategorie. Zu ihrem

fraglichen Ort in freiheitstheoretischen Ansitzen seit dem

II. Vatikanum . . . .. .. ... ... 141
Magnus Lerch



6 Inhalt

Systematische Ansatze

Etwas als etwas erfahren. Theologisch-hermeneutische
Reflexionen zur Formel , Erfahrung mit der Erfahrung® . . . 161
Jiirgen Werbick

Phidnomenologie des Unbedingten? Skizzen zur Logik und
Struktur religioser Erfahrung . . . . . . ... ... 186
Hans-Joachim Hohn

Erfahrung, Gewissheit, Autoritit. Systematisch-theologische
Beobachtungen zu Umgangsweisen mit verunsichernden

religiosen Erfahrungen . . . . ... ... ... ... ... . ... 209
Veronika Hoffmann

Religiose Erfahrung ist moglich. Lebensgeschichtlich-
hermeneutische und transzendentale Vergewisserungen . .. 227
Bernhard Nitsche

Vernunft und Geschichte. Oder: Welche epistemische Relevanz
hat religiose Erfahrung? . . . . ... ... ... ... ... 266
Martin Breul

Swinburne, Plantinga und Alston iiber religiése Erfahrung:
Drei analytisch-philosophische Zuginge im Vergleich . . .. 290
Winfried Liffler

Die Autorinnen und Autoren . . . . . ... ... ... ... ... 323



Zur Einfiihrung

Von ,religioser Erfahrung® ist in den pastoralen und spirituellen
Kontexten der Gegenwart viel die Rede. Oft ist damit die Annahme
verbunden, der Ausdruck stehe fiir einen Aspekt des Phinomens Re-
ligion, der unter den Bedingungen der Moderne zukunftstrichtig ist.
Statt auf spekulative Metaphysik, autoritativ vorgegebene Lehrsitze
und kollektive Praxisformen verweist ,religiose Erfahrung® auf eine
innerliche, individuelle und subjektbezogene Form von Religion.
Auf diese Weise kann die Erfahrungskategorie, so die Grundannah-
me, sowohl fiir die Persistenz des Religiosen biirgen als auch seine
tiefgreifende Transformation in der Moderne plausibilisieren und
steuern. In Religionsphilosophie und Theologie wird daher in unter-
schiedlichen Spielarten auf die Erfahrungskategorie zuriickgegriffen.

Dennoch trifft sie auf verschieden gelagerte Vorbehalte, die nicht
zu einer vollstindigen Ablehnung fithren miissen, sondern auch mit
einer Relativierung, Einhegung oder Modifikation der Erfahrungs-
kategorie einhergehen konnen. Diese Vorbehalte lassen sich in fiinf
Gruppen zusammenfassen.

(1) Der Rekurs auf ,religiose Erfahrung® relativiert rationale, dog-
matische und ethische Elemente innerhalb der Religionstheorie, was
sowohl religionsphilosophisch als auch theologisch problematisiert
werden kann. So steht die Erfahrungskategorie unter dem Verdacht,
rationale Zuginge zur Gottesfrage zu schwichen (wie sie in der klas-
sischen philosophischen Metaphysik, aber auch in den neuzeitlichen
idealistischen Systembildungen entwickelt worden sind), da sie nicht
auf die schlussfolgernde oder spekulative Vernunft setzt, sondern eine
dem &sthetischen Eindruck verwandte Form des Zugangs zur Religion
bezeichnet. Vor allem aber kann die Erfahrungskategorie als innerli-
cher und subjektiver Eindruck in Konkurrenz zur geschichtlichen
und kommunikativen Deutung und Reflexion von Glaubensiiberzeu-
gungen (religious belief) treten. Theologisch ausgedriickt kann die
Erfahrungskategorie mit der fiir das Christentum konstitutiven An-
nahme, Gott selbst habe sich in der Geschichte Jesu von Nazaret of-
fenbart, in ein Spannungsverhiltnis geraten. Innerdogmatisch reflek-



8 Magnus Lerch / Christian Stoll

tiert wird dieses Spannungsverhiltnis etwa in den Debatten um das
Verhiltnis von Christologie und Pneumatologie oder von duflerer
und innerer Gnade. Wo der durch Offenbarung eroffnete Zugang zu
Gottes Sein und Handeln mit von einer religiosen Autoritit in Kraft
gesetzten Lehrsitzen verkniipft ist, erfasst das kritische Potenzial der
Erfahrungskategorie tiberdies die institutionelle Gestalt von Religion,
christlich-theologisch gesprochen: die Ekklesiologie. Auch aus einer
institutionenbezogenen und ekklesiologischen Perspektive stofit die
Erfahrungskategorie daher auf Kritik. SchliefSlich scheint die Erfah-
rungskategorie, wo sie betont individualistisch und innerlich auftritt,
auch die Verbindung von Religion und Ethik zu lockern, in christlich-
theologischer Hinsicht also den Stellenwert des jesuanisch-biblischen
Ethos zu gefihrden.

(2) Historisch und systematisch verwandt mit diesen religions-
theoretischen und theologischen Finwinden ist ein wissenschafts-
theoretischer Vorbehalt: Mag die Kategorie ,religiose Erfahrung“
fiir eine deskriptiv verfahrende Religionswissenschaft fruchtbar sein,
so gehe sie am Selbstverstindnis bekenntnisgebundener Theologie
vorbei. Bildet der religionstheoretische Bereich der Glaubensiiber-
zeugungen die Grundlage einer wissenschaftlichen Theologie,
scheint ,religiése Erfahrung® nur bedingt oder tiberhaupt nicht Ge-
genstand einer solchen Wissenschaft sein zu kénnen. Wenn es sich
bei ,religioser Erfahrung® um eine wahrheitsindifferente Kategorie
handeln sollte, dann hitte sie, so der entscheidende Einwand, fiir
eine normative Glaubenswissenschaft relativistische Konsequenzen.

(3) Die beiden vorgenannten Vorbehalte konnen eine konfessio-
nelle Dimension annehmen, wenn das kritische Potenzial der Er-
fahrungskategorie geistesgeschichtlich dem Protestantismus zuge-
schrieben wird. Explizit wird dieser Vorbehalt in der katholischen
Theologie der Gegenwart kaum noch laut. Er hat jedoch in der
Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts eine lange Tradition und er-
reichte mit der sog. Modernismuskrise einen Hohepunkt. Als theo-
logichistorischer Reflex dieses Vorbehaltes kann gelten, dass der rei-
che, meist von liberalen Protestanten getragene Diskurs um
»religiose Erfahrung® zu Beginn des 20. Jahrhunderts in der katho-
lischen Theologie bis heute kaum rezipiert worden ist.'

' Diese Tradition ist in der jiingeren Vergangenheit vor allem von Hans Joas er-
folgreich in den katholisch-theologischen Diskurs eingebracht worden, ohne dass



Zur Einfiihrung 9

(4) Entziinden sich die drei vorherigen Vorbehalte an der kritischen
Funktion der Erfahrungskategorie in religionstheoretischer und theo-
logischer Hinsicht, zielt ein vierter Vorbehalt auf ihre fundierende
Funktion. Denn der Erfahrungskategorie kann, auch und gerade wo
sie andere Aspekte der Religionstheorie und Theologie relativiert, ein
autoritativer Stellenwert zukommen. Der Rekurs auf ,religiose Erfah-
rung” verbindet sich dann mit dem Anspruch, den mit diesem Begriff
bezeichneten Ausschnitt religioser Wirklichkeit ernst zu nehmen und
nicht zu tibergehen. Dies kann den Verdacht auf sich ziehen, religiose
Geltungsanspriiche gegen kritische Priifung zu immunisieren. Hinter
der Rede von ,religioser Erfahrung® verbirgt sich also das grundsitzli-
che Problem der Zuordnung von Genese und Geltung.

(5) Schlie3lich ist nicht zu tibersehen, dass mit der Erfahrungs-
kategorie auch modernititstheoretisch auswertbare Annahmen ein-
hergehen, die mit dem Stichwort ,,Sakularisierung® aufgerufen sind.
Ist der Rekurs auf Erfahrung in einem sikularer werdenden sozialen
Umfeld ein Weg, vielleicht sogar der einzig verbleibende, um Religi-
on plausibel zu machen? Oder hat, wer dies meint, Sikularitit nicht
radikal genug wahrgenommen und droht einer Illusion zu verfallen?
Sind Christentum und Theologie gut oder am Ende doch schlecht
beraten, wenn sie sich prinzipiell auf ,religiose Erfahrung® griinden?

Der Erfahrungskategorie kommt in den Umbruchsprozessen des
Christentums in der Moderne und der diese mitvollziehenden Reli-
gionsphilosophie und Theologie eine komplexe Rolle zu. Wenn sie
hier einer aktuellen Bestandsaufnahme unterzogen werden soll, er-
fordert dies einen interdisziplindren und methodisch breit geficher-
ten Zugang. Dieser muss zum einen dem religionswissenschaft-
lichen, religionsphilosophischen und theologischen Profil der
Erfahrungskategorie auf die Spur kommen, zum anderen aber
Raum fiir die theologichistorische Rekonstruktion interkonfessio-
neller und modernetheoretischer Diskurskonstellationen bieten. In
methodischer Hinsicht schliefit der Band an frithere Versuche an,
Bausteine zu einer intellectual history der neueren katholischen

diskutiert worden wire, warum dies zuvor nicht geschehen ist. Siehe dazu C.
Stoll, Religionswissenschaften und katholische Theologie. Eine Anniherung an
Hans Joas’ Vermittlungsversuch im neuen Streit der Fakultiten, in: IKaZ 47
(2018) 417-434.



10 Magnus Lerch / Christian Stoll

Theologie unter modernetheoretischem und interkonfessionellem
Vorzeichen zusammenzutragen.” Er umfasst Beitrige, die eher einem
problemgeschichtlichen Zugang folgen (1. Teil), und solche, die ei-
nen religionsphilosophischen oder systematisch-theologischen An-
satz vortragen oder kritisieren (2. Teil).

Alle Beitrage bertihren in der ein oder anderen Weise folgende
vier Fragekomplexe: (1) In welchem Verhiltnis steht ,religiose Er-
fahrung® zur schlussfolgernden, konzeptuellen und kritischen Ver-
nunft, zum geschichtlichen Gehalt des christlichen Glaubens und
seiner kirchlich-dogmatischen Tradierung? Wird die Kategorie in
Opposition zum dogmatisch verfassten Glauben an Jesus Christus
und seiner kirchlichen Uberlieferung gebracht oder tritt sie diesem
an die Seite? (2) An welchem wissenschaftssystematischen Ort wird
die Erfahrungskategorie verwendet: Ist sie eine religionswissen-
schaftliche, religionsphilosophische, fundamentaltheologische oder
dogmatische Kategorie? Bildet die Erfahrungskategorie eine Briicke
zum Dialog mit den Religionswissenschaften oder kommt sie nur
innerhalb einer christlichen Dogmatik, z. B. in der Gnadenlehre
oder Pneumatologie zur Anwendung? (3) Aus welchen geistes-
geschichtlichen Quellen speist sich das Erfahrungsdenken? Welche
Referenzautoren sind fir katholisches und evangelisches Erfah-
rungsdenken mafigeblich? Gibt es eine gegenseitige Rezeption, was
hat eine solche beférdert und behindert? (4) Welche modernetheo-
retische Signatur hat die Erfahrungskategorie und welche ihre Ab-
lehnung? Welche Zeitdiagnosen und sikularisierungsstheoretischen
Annahmen sind mit der Erfahrungskategorie, aber auch mit der Kri-
tik an ihr verkniipft?

Die im Band versammelten Beitrdge behandeln Traditionsstringe
und systematische Ansitze, die fiir die katholische Theologie der Ge-
genwart maf3geblich sind. Eine erschopfende Darstellung wird jedoch
nicht beansprucht. Nur in Ansitzen verwirklicht werden konnte ins-
besondere, die interkonfessionelle Dimension der Problemgeschichte
der Erfahrungskategorie in einem konfessionsiibergreifenden Ge-
spriach zu behandeln. Dennoch ist es gelungen, einen in vielerlei Hin-
sicht reprisentativen Uberblick iiber den theologiehistorischen Ort

> M. Lerch/C. Stoll (Hrsg.), Gefahrdete Moderne. Interdisziplindre Perspektiven
auf die katholische Reformtheologie der Zwischenkriegszeit, Freiburg 2021.



Zur Einfiihrung 11

und den systematischen Stellenwert der Erfahrungskategorie im ge-
genwirtigen katholischen akademischen Diskurs zu bieten.

Dies wire nicht moglich gewesen ohne die Mitwirkung vieler Betei-
ligter, denen an dieser Stelle Dank zu sagen ist. In erster Linie gilt
dieser Dank allen, die einen Text zur 333. Quaestio disputata bei-
getragen haben, darunter auch denen, die bereits im Vorfeld an einer
Tagung zum Thema, die im September 2022 in Wien stattgefunden
hat, mitwirken konnten. Zu danken haben wir iiberdies Dr. Benedikt
Rediker (Koln) und Agnes Slunitschek (Paderborn), die den Band
redaktionell betreut und hilfreiche Riickmeldungen gegeben haben.
Dem Lektor der Reihe Quaestiones disputatae vom Herder-Verlag,
Clemens Carl, sind wir fiir die professionelle und unkomplizierte
Zusammenarbeit dankbar; den Herausgebern, Prof. Dr. Johanna
Rahner und Prof. Dr. Thomas Soding, danken wir fiir die entgegen-
kommende Aufnahme in die Reihe.

Auf der genannten Wiener Tagung hat Prof. Dr. Christian Polke
(t 25.04.2023) einen Vortrag zur Erfahrungskategorie bei Georg
Wobbermin und Rudolf Otto gehalten. Seine Stimme fehlt nicht
nur in diesem Band, sondern auch in den theologischen Gesprachen
und personlichen Begegnungen, die Christian Polke in humorvoller,
scharfsinniger und leidenschaftlicher Weise geprigt hat. Wir geden-
ken seiner in Dankbarkeit und freundschaftlicher Verbundenheit.

Koln/Paderborn im August 2023
Magnus Lerch und Christian Stoll






Problemgeschichtliche Zugange






15

Jenseits von Hegel

.Religiose Erfahrung” und der Aufbruch der Religionstheorie
um 1900*

Hans Joas

Schon in der zweiten Hélfte des 19 Jahrhunderts bereitete sich lang-
sam ein neues, iiber Schleiermacher, Hegel und Feuerbach hinaus-
gehendes Verstindnis von Religion vor, das dann im frithen 20 Jahr-
hundert in voller Stirke durchbrach. Der grofle amerikanische
Religionshistoriker Wilfred Cantwell Smith hat 1963 davon gespro-
chen, dass ,,in den Jahrzehnten vor und nach 1900“ die Definition
von Religion zu einem zentralen Thema geworden sei,' und obwohl
auch heute noch viele die Endgiiltigkeit der theoretischen Wende in
jener Zeit bestreiten diirften, kann am epochalen Charakter des neu-
en Verstindnisses, wie es in dieser Zeit aufkam, kein Zweifel sein.
Die Stichworte zur Bezeichnung dieser Wende sind ,,religiose Erfah-
rung®, ,Interpretation® oder ,Artikulation® solcher Erfahrung und
»Heiligkeit“ im Sinne einer Kraftqualitit, die in religiosen Erfahrun-
gen vorreflexiv Gegenstinden, Personen und Vorstellungsgehalten
zugeschrieben wird. Um diese Wende geht es hier, weil in ihr der
Durchbruch zu einem nichtintellektualistischen Verstindnis religio-
sen Glaubens liegt. Auf diesem Wege wurde die Vorstellung tiber-
wunden, dass Religion nur in ihrer begrifflichen, letztlich in philoso-
phischer Gestalt gerechtfertigt werden konne — eine Vorstellung, die
bei Hegel ihre radikalste Ausdrucksform gefunden hatte. Selbstver-
standlich war diese Wende nicht ohne Vorldufer. Entsprechend wur-
den in ihr auch, wie es in wissenschaftsgeschichtlichen Innovationen
immer geschieht, frithere Denker wiederentdeckt und neu gewdir-
digt.? Der wichtigste Vorldufer dieser Wende, auf den deshalb grofle

* Bei diesem Beitrag handelt es sich um einen Textauszug aus: Hans Joas, Im
Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche. © Suhrkamp
Verlag Berlin 2020, 47-78.

' W. C. Smith, The Meaning and End of Religion, New York, 1963, 46.

* Der Fachbegriff fiir diesen Prozess ist ,predecessor selection“. Vgl. dazu klas-



16 Hans Joas

neue Aufmerksambkeit fiel, war Friedrich Schleiermacher, dessen
Glaubensverstindnis Hegel einst so schmihlich abgetan hatte. Das
heiflt aber keineswegs, dass alle Hauptakteure dieser Wende ihre
wichtigste Inspiration von Schleiermacher bezogen hitten oder alle
ein unkritisches Verhiltnis zu ihm hatten. Mit der Unterstellung ei-
nes simplen Einflusses oder der Neuauflage eines alten Frontenver-
laufs kommt man hier nicht weiter. Es geht vielmehr um etwas wirk-
lich Neues — um etwas, was jenseits der Denkmoglichkeiten einer
fritheren Epoche liegt.

Fiir jede fundamentale wissenschaftsgeschichtliche Wende lassen
sich wissenschaftsexterne Ursachen und wissenschaftsinterne Griin-
de benennen. Die moglichen externen Ursachen sollen hier nur ge-
streift werden. Was den Diskurs iiber ,,Heiligkeit betrifft, scheinen
zwei Herausforderungen der Zeit entscheidend gewesen zu sein.
Zum einen wurde die Konfrontation mit den nichtabrahamitischen
Religionen vor allem durch die verstirkte Kolonialisierung Afrikas in
dieser Zeit intensiver; zum anderen zwang der Aufstieg einer sikula-
ristisch geprigten Arbeiterbewegung, die ihre eigenen Symbolisie-
rungen und Kultformen entwickelte, ohne religids zu sein, zu einer
Umkehr des Verhiltnisses von ,,sakral® und ,religios®. Nicht linger
wurde das Heilige nur als Bestandteil tradierter Religionen gedacht;
umgekehrt konnten nun Religionen als Versuche zur Stabilisierung
und Weitergabe von Sakralititserfahrungen gedeutet werden.’ Fir
die Wende zur ,,Erfahrung®, insbesondere der Erfahrung der Indivi-
duen in ihrer einsamen Beziehung zum Géttlichen, sind dagegen
vermutlich eher religiose Individualisierungsprozesse verantwortlich
zu machen. Die Unzufriedenheit mit Religionsgemeinschaften, die
Gehorsam gegeniiber Glaubenslehren fordern, welche den Individu-
en als intellektuell inakzeptabel erscheinen, oder die einen mora-
lischen Konformismus erzwingen, welcher als Hindernis fiir die ei-
gene sinnerfiillte Lebensfithrung der Individuen erlebt wird, kann
zum Entschluss fithren, das eigene Heil in sikularistischen Uberzeu-
gungen zu finden. Sie kann aber auch die Bemithung um individu-

sisch: C. Camic, Reputation and Predecessor Selection: Parsons and the Institu-
tionalists, in: American Sociological Review 57 (1992) 421-445. Der Begriff er-
scheint mir angemessener als der des ,,Einflusses*.

* Ausfiihrlich dazu H. Joas, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Ge-
schichte von der Entzauberung, Berlin 2017, 111-163.



Jenseits von Hegel 17

elle ,,Spiritualitit“ — wie man dann im Gegensatz zu institutioneller
Religion sagen wird — verstirken sowie eine Verteidigung der eige-
nen Erfahrung gegen Institution und Doktrin und auch einen An-
schluss an iltere Traditionen der Mystik, die diesen Erfahrungen in
iberzeugenderer Weise Raum geben*.

Als wissenschaftsinterne Verschiebungen ragen zwei Entwicklun-
gen des 19. Jahrhunderts heraus. Die erste davon tritt nur richtig in
den Blick, wenn die Aufmerksambkeit iiber die Geschichte der Phi-
losophie hinausgeht und die ganze Breite der Geisteswissenschaften
berticksichtigt wird. In diesen war es der enorm wachsende Bestand
empirischen Wissens, der nach systematisierender Verarbeitung rief
und die Erkenntnis festigte, dass die vorliegenden philosophischen
Konstruktionen allesamt unzulinglich sein mussten; dabei spielten
auch die aufregenden, aber undisziplinierten und gréflenwahnsinni-
gen neuen Thesen Friedrich Nietzsches, vor allem seine Kritik des
Christentums, eine wichtige Rolle. Charakteristisch ist etwa, wie
der Theologe und Christentumshistoriker Ernst Troeltsch sich von
beiden Kontrahenten der klassischen Zeit, Hegel und Schleierma-
cher, gleichermaflen abgrenzte und wie ihm dabei der Begriff ,rein
dialektisch“ dazu diente, das Verharren beider Denker in geschichts-
philosophischer Konstruktion zu geifleln. In einem seiner frithen
Literaturberichte zur Lage der Religionsphilosophie und Theologie
lesen wir unter Hinweis auf das Buch zu den Gifford Lectures des
niederlindischen Religionswissenschaftlers Cornelius Tiele:

»2Man braucht nur seinen Inhalt mit der rein dialektisch ent-
wickelnden und nur die Sonderstellung des Christentums als der
exklusiven Erlosungsreligion anstrebenden Religionsphilosophie
Schleiermachers oder mit der nicht minder dialektischen, blof3
die Deckung der absoluten Idee mit dem Christentum anstreben-
den Religionsphilosophie Hegels zu vergleichen, um zu erkennen,
wie sehr inzwischen die historisch-empirische Forschung die
Probleme verschoben hat.>

* Fiir den in dieser Hinsicht besonders wichtigen US-amerikanischen Fall hochst
informativ: A. Taves, Fits, Trances, and Visions. Experiencing Religion and Ex-
plaining Experience from Wesley to James, Princeton 1999.

* E. Troeltsch, Religionsphilosophie und prinzipielle Theologie, in: Theologischer
Jahresbericht 17 (1898) 531-603; jetzt in: ders., Rezensionen und Kritiken
1894-1900 (KGA 2), Berlin 2007, 366—484, 390 (Orthographie modernisiert).



18 Hans Joas

Auf einige besonders deutliche ,, Verschiebungen“ der Probleme ist
zuriickzukommen. Zuvor ist aber zu erwihnen, dass neben die
Herausforderung durch die ungeahnte oder nur oberflichlich zur
Kenntnis genommene Vielfalt religios-historischer Phinomene und
die neuartigen Zuriickweisungen des Christentums eine fundamen-
tale methodische Herausforderung trat. Gemeint ist die radikale In-
fragestellung der Bewusstseinsphilosophie durch den amerikani-
schen Pragmatismus und die deutsche historistische Hermeneutik
in dieser Zeit. Fundamental dndern sich die Vorstellungen von Er-
kenntnis und Vernunft, wenn nicht mehr das einzelne Subjekt und
seine Wahrnehmung der Wirklichkeit den Ausgangspunkt der phi-
losophischen Reflexion darstellen, auch den der Reflexion des erken-
nenden Subjekts auf sich selbst, sondern das gemeinsame, tiber Sym-
bole vermittelte Handeln vieler Menschen in einer Welt, der sie in
ihrer Korperlichkeit begegnen und die sie als unproblematischen
Hintergrund aller auftauchenden Probleme erleben.® Der Anspruch
der Philosophie, die Wissenschaften und das Alltagsleben anzulei-
ten, wird dadurch kriftig ,,deflationiert. Das muss auch fiir ihr Ver-
hiltnis zur Theologie gelten und erst recht fiir ihr Verhiltnis zur Er-
fahrung der Menschen — ihrer alltdglichen, gewohnlichen Erfahrung,
aber auch ihrer aufleralltiglichen, vor allem in den Religionen ver-
arbeiteten Erfahrung.

Die Zahl der Beitrager zu dieser Wende in Richtung eines ver-
anderten, auf Erfahrung und Handeln und nicht Bewusstsein und
Gedanken zentrierten Verstindnisses von Religion ist betrichtlich,
und es versteht sich von selbst, dass hier kein umfassender Uberblick
angestrebt wird. Ich konzentriere mich auf die wichtigsten, namlich
Dilthey, James, Troeltsch, Otto und Scheler.

Eine fir die Vorbereitung der Wende auf deutscher Seite zentrale Fi-
gur ist Wilhelm Dilthey, einer der grofiten Gelehrten in der Zeit des

Ahnlich deutlich in der Abgrenzung von Hegel und Schleiermacher als epochal
iiberholt: E. Troeltsch, Christentum und Religionsgeschichte (1897), in: ders., Ge-
sammelte Schriften, Bd. 2, Tiibingen 1913, 328 -363, 330f.

¢ Vgl. H. Joas, Pragmatismus und Historismus, in: Deutsche Zeitschrift fiir Phi-
losophie 63 (2015) 1-21. In duflerster Verknappung sehr gut: J. Habermas, Die
Philosophie als Platzhalter und Interpret, in: ders., Moralbewuf3tsein und kom-
munikatives Handeln, Frankfurt a. M. 1983, 9-28, v. a. 16—18.



Jenseits von Hegel 19

wilhelminischen Kaiserreichs. Er hat sich zwar nur selten direkt zu
Fragen eines angemessenen Verstindnisses der Religion geduflert,’
sein Werk hat aber dennoch zu dieser Wende entscheidend beigetra-
gen. Aus diesem Werk ragt zunichst eine riesenhaft angelegte, letzt-
lich Fragment gebliebene Biographie Schleiermachers heraus. Aus
zwei ineinander verschrankten Griinden wurde dieses Biographie-
projekt zu einer lebenslangen Beschiftigung Diltheys. Schleierma-
cher war fiir ihn erstens der Pionier eines Denkens, das die institu-
tionell und doktrinidr geronnene Religion wieder zu verfliissigen
imstande war, indem sie aus der ,,inneren Erfahrung® von Menschen
als ihrem Quell neu verstindlich gemacht werden sollte. Da diese Er-
fahrung fiir Dilthey, einen der gréf3ten Exponenten einer umfassen-
den Historisierung aller menschlichen Phinomene, aber notwendig
eine historisch situierte sein musste, wurde die biographische Re-
konstruktion jenes Denkers, welcher der ,Erfahrung® zum Durch-
bruch verhalf, auch zur entscheidenden Herausforderung fiir die
Selbstanwendung der darin angelegten Methode. Zweitens stiefd Dil-
they in der Arbeit zu Schleiermacher unvermeidlich immer wieder
auf Hegel — als Konkurrenten Schleiermachers und als philosophi-
sche Herausforderung fiir ihn selbst. Nach Diltheys eigener Ein-
schitzung ,,war das Problem Hegel einer der Griinde, die der Voll-
endung der Biographie damals im Wege standen und die ihn
zunichst auf systematische Klirung verwiesen“.® Auch auf Hegel
wandte er seine erfahrungszentrierte und genetische Vorgehensweise
an und erarbeitete eine Studie zu dessen frither Entwicklung, die
pionierhaft die damals nur in Handschrift verfuigbaren frithen Texte
Hegels interpretierte. Zwei Dinge reizten ihn daran besonders: Zum
einen erdffneten ihm diese frithen Texte Hegels einen Zugang zur
Erfahrungsgrundlage von Hegels Lebenswerk, gerade auch in Hin-
sicht auf Religion und Christentum — eine Erfahrungsgrundlage,
die noch nicht von der Begrifflichkeit und verselbststindigten Dia-
lektik des Systematikers Hegel unkenntlich gemacht worden war.

7 W. Dilthey, Das Problem der Religion (1911), in: ders., Die geistige Welt. Ein-
leitung in die Philosophie des Lebens (Gesammelte Schriften 6), Leipzig/Berlin
1924, 288-305.

* Diese Auflerung Diltheys zitiert sein Schiiler und Herausgeber Hermann Nohl
in seinem Vorwort zu: W. Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels (Gesammelte
Schriften 4), Stuttgart/Goéttingen 1974, V-VIII, V.



20 Hans Joas

Zum anderen leisten nach Diltheys Einschitzung die auf uns gekom-
menen Bruchstiicke des frithen Hegel einen ,,unschitzbaren Beitrag
zu einer Phinomenologie der Metaphysik®.’ Dieser Satz ist nur ver-
standlich, wenn daran erinnert wird, dass Diltheys Lebenswerk nicht
nur die groflen geistesgeschichtlichen Studien zu Schleiermacher,
Hegel und anderen enthilt, sondern auch anspruchsvolle Entwiirfe
zum spezifischen Charakter der Geisteswissenschaften und der fiir
sie angemessenen Methodik. Diese methodologischen Arbeiten
aber sind wiederum verkniipft mit umfangreichen Studien zur Ge-
schichte der Metaphysik als Grundlage der Geisteswissenschaften,
ihrer Herrschaft und ihres Verfalls."” Hegel war fiir Dilthey sowohl
ein reprisentativer Denker, was den Durchbruch des historischen
Bewusstseins betrifft, wie eine der letzten Gestalten, die die Meta-
physik vor ihrer ,,Euthanasie“'' annahm. Thn zu verstehen hief3 da-
mit, einen spiten Typus von Metaphysik zu verstehen, aber eben
auch, dies nicht in seiner Bahn zu tun, sondern durch eine auch
ihn einschlieBende Historisierung."

° Ebd., 3.

' W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften (Gesammelte Schriften 1),
Stuttgart/Gottingen 1973, v. a. 123-408.

'" Ebd., 405. Der Begriff wird bei Dilthey im Sinne des ,,schénen Todes“ verwen-
det, was seit dem Missbrauch durch die Nationalsozialisten nicht mehr moglich
ist.

2 Bahnbrechend fiir die Interpretation Diltheys im Zusammenhang der reli-
gionstheoretischen Wende um 1900: M. Jung, Erfahrung und Religion. Grund-
ziige einer hermeneutisch-pragmatischen Religionsphilosophie, Freiburg 1999,
17-133. Jung macht (ebd., 30-33) darauf aufmerksam, dass Honneth, wie Dil-
they, auf handlungstheoretische Motive beim frithen Hegel Wert legt, ,die im
spiteren System vom metaphysischen Paradigma des Absoluten verdringt wer-
den® (ebd., 31), dass er aber im Gefolge von Habermas damit die frithen Jenaer
Schriften Hegels und nicht dessen ,,theologische Jugendschriften anzielt. Zu die-
sen féllt kein Wort. Von Jung auch zu konsultieren: ders., Dilthey zur Einfithrung,
Hamburg 1996. Ganz im polemischen Ton stalinistischer Religionsunterdrii-
ckung gehalten ist dagegen die Darstellung bei G. Lukdcs, Der junge Hegel
(1948), 2 Bde., Frankfurt a. M. 1973. Dort heifit es zu Diltheys Deutung dieser
Schriften, es handle sich um ,eine Geschichtslegende reaktionidrer Apologeten
des Imperialismus® (56). Zum heutigen Wissensstand hinsichtlich der Textbasis
und Datierung der von Nohl systematisierten Fragmente Hegels: W. Jaeschke, He-
gels Frankfurter Schriften. Zum jiingst erschienenen Band 2 der Gesammelten
Werke Hegels, in: T. Hanke/T. M. Schmidt (Hrsg.), Der Frankfurter Hegel in sei-
nem Kontext, Frankfurt a. M. 2015, 31-50.



