
RELIGIÖSE ERFAHRUNG



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begründet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
JOHANNA RAHNER UND THOMAS SÖDING

QD 333

RELIGIÖSE ERFAHRUNG

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



RELIGIÖSE ERFAHRUNG

Bestandsaufnahmen und Perspektiven
zu einer strittigen Kategorie

Herausgegeben von
Magnus Lerch und Christian Stoll



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: Elanders GmbH, Waiblingen
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-02333-0
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-84333-4



Inhalt

Zur Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
Magnus Lerch / Christian Stoll

Problemgeschichtliche Zugänge

Jenseits von Hegel. „Religiöse Erfahrung“ und der Aufbruch der
Religionstheorie um 1900 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Hans Joas

Erfahrungsgegründete Theologie? Die Modernismuskrise als
abgebrochene Begegnung zwischen katholischer Theologie und
dem Religionsdiskurs um 1900 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
Christian Stoll

„Religion als Erfahrung“. Zur Funktion eines neuprotestanti-
schen Schlagworts im Prozess gesellschaftlicher und wissen-
schaftlicher Modernisierung um 1900 . . . . . . . . . . . . . . . 67
Folkart Wittekind

Transzendenzerfahrungen in der Existenz- und
Lebensphilosophie. Zur Hermeneutik nachidealistischer
Beerbungen von Religion und Metaphysik . . . . . . . . . . . . 92
Hans Schelkshorn

Erfahrbarkeit der Gnade? Entwicklungslinien des Erfahrungs-
begriffs in der Charitologie des 20. Jahrhunderts . . . . . . . . 117
Ursula Schumacher

„Religiöse Erfahrung“ als strittige Kategorie. Zu ihrem
fraglichen Ort in freiheitstheoretischen Ansätzen seit dem
II. Vatikanum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
Magnus Lerch

5



Systematische Ansätze

Etwas als etwas erfahren. Theologisch-hermeneutische
Reflexionen zur Formel „Erfahrung mit der Erfahrung“ . . . 161
Jürgen Werbick

Phänomenologie des Unbedingten? Skizzen zur Logik und
Struktur religiöser Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
Hans-Joachim Höhn

Erfahrung, Gewissheit, Autorität. Systematisch-theologische
Beobachtungen zu Umgangsweisen mit verunsichernden
religiösen Erfahrungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
Veronika Hoffmann

Religiöse Erfahrung ist möglich. Lebensgeschichtlich-
hermeneutische und transzendentale Vergewisserungen . . . 227
Bernhard Nitsche

Vernunft und Geschichte. Oder: Welche epistemische Relevanz
hat religiöse Erfahrung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266
Martin Breul

Swinburne, Plantinga und Alston über religiöse Erfahrung:
Drei analytisch-philosophische Zugänge im Vergleich . . . . 290
Winfried Löffler

Die Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323

Inhalt6



Zur Einführung

Von „religiöser Erfahrung“ ist in den pastoralen und spirituellen
Kontexten der Gegenwart viel die Rede. Oft ist damit die Annahme
verbunden, der Ausdruck stehe für einen Aspekt des Phänomens Re-
ligion, der unter den Bedingungen der Moderne zukunftsträchtig ist.
Statt auf spekulative Metaphysik, autoritativ vorgegebene Lehrsätze
und kollektive Praxisformen verweist „religiöse Erfahrung“ auf eine
innerliche, individuelle und subjektbezogene Form von Religion.
Auf diese Weise kann die Erfahrungskategorie, so die Grundannah-
me, sowohl für die Persistenz des Religiösen bürgen als auch seine
tiefgreifende Transformation in der Moderne plausibilisieren und
steuern. In Religionsphilosophie und Theologie wird daher in unter-
schiedlichen Spielarten auf die Erfahrungskategorie zurückgegriffen.

Dennoch trifft sie auf verschieden gelagerte Vorbehalte, die nicht
zu einer vollständigen Ablehnung führen müssen, sondern auch mit
einer Relativierung, Einhegung oder Modifikation der Erfahrungs-
kategorie einhergehen können. Diese Vorbehalte lassen sich in fünf
Gruppen zusammenfassen.

(1) Der Rekurs auf „religiöse Erfahrung“ relativiert rationale, dog-
matische und ethische Elemente innerhalb der Religionstheorie, was
sowohl religionsphilosophisch als auch theologisch problematisiert
werden kann. So steht die Erfahrungskategorie unter dem Verdacht,
rationale Zugänge zur Gottesfrage zu schwächen (wie sie in der klas-
sischen philosophischen Metaphysik, aber auch in den neuzeitlichen
idealistischen Systembildungen entwickelt worden sind), da sie nicht
auf die schlussfolgernde oder spekulative Vernunft setzt, sondern eine
dem ästhetischen Eindruck verwandte Form des Zugangs zur Religion
bezeichnet. Vor allem aber kann die Erfahrungskategorie als innerli-
cher und subjektiver Eindruck in Konkurrenz zur geschichtlichen
und kommunikativen Deutung und Reflexion von Glaubensüberzeu-
gungen (religious belief) treten. Theologisch ausgedrückt kann die
Erfahrungskategorie mit der für das Christentum konstitutiven An-
nahme, Gott selbst habe sich in der Geschichte Jesu von Nazaret of-
fenbart, in ein Spannungsverhältnis geraten. Innerdogmatisch reflek-

7



tiert wird dieses Spannungsverhältnis etwa in den Debatten um das
Verhältnis von Christologie und Pneumatologie oder von äußerer
und innerer Gnade. Wo der durch Offenbarung eröffnete Zugang zu
Gottes Sein und Handeln mit von einer religiösen Autorität in Kraft
gesetzten Lehrsätzen verknüpft ist, erfasst das kritische Potenzial der
Erfahrungskategorie überdies die institutionelle Gestalt von Religion,
christlich-theologisch gesprochen: die Ekklesiologie. Auch aus einer
institutionenbezogenen und ekklesiologischen Perspektive stößt die
Erfahrungskategorie daher auf Kritik. Schließlich scheint die Erfah-
rungskategorie, wo sie betont individualistisch und innerlich auftritt,
auch die Verbindung von Religion und Ethik zu lockern, in christlich-
theologischer Hinsicht also den Stellenwert des jesuanisch-biblischen
Ethos zu gefährden.

(2) Historisch und systematisch verwandt mit diesen religions-
theoretischen und theologischen Einwänden ist ein wissenschafts-
theoretischer Vorbehalt: Mag die Kategorie „religiöse Erfahrung“
für eine deskriptiv verfahrende Religionswissenschaft fruchtbar sein,
so gehe sie am Selbstverständnis bekenntnisgebundener Theologie
vorbei. Bildet der religionstheoretische Bereich der Glaubensüber-
zeugungen die Grundlage einer wissenschaftlichen Theologie,
scheint „religiöse Erfahrung“ nur bedingt oder überhaupt nicht Ge-
genstand einer solchen Wissenschaft sein zu können. Wenn es sich
bei „religiöser Erfahrung“ um eine wahrheitsindifferente Kategorie
handeln sollte, dann hätte sie, so der entscheidende Einwand, für
eine normative Glaubenswissenschaft relativistische Konsequenzen.

(3) Die beiden vorgenannten Vorbehalte können eine konfessio-
nelle Dimension annehmen, wenn das kritische Potenzial der Er-
fahrungskategorie geistesgeschichtlich dem Protestantismus zuge-
schrieben wird. Explizit wird dieser Vorbehalt in der katholischen
Theologie der Gegenwart kaum noch laut. Er hat jedoch in der
Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts eine lange Tradition und er-
reichte mit der sog. Modernismuskrise einen Höhepunkt. Als theo-
logiehistorischer Reflex dieses Vorbehaltes kann gelten, dass der rei-
che, meist von liberalen Protestanten getragene Diskurs um
„religiöse Erfahrung“ zu Beginn des 20. Jahrhunderts in der katho-
lischen Theologie bis heute kaum rezipiert worden ist.1

1 Diese Tradition ist in der jüngeren Vergangenheit vor allem von Hans Joas er-
folgreich in den katholisch-theologischen Diskurs eingebracht worden, ohne dass

8 Magnus Lerch / Christian Stoll



(4) Entzünden sich die drei vorherigen Vorbehalte an der kritischen
Funktion der Erfahrungskategorie in religionstheoretischer und theo-
logischer Hinsicht, zielt ein vierter Vorbehalt auf ihre fundierende
Funktion. Denn der Erfahrungskategorie kann, auch und gerade wo
sie andere Aspekte der Religionstheorie und Theologie relativiert, ein
autoritativer Stellenwert zukommen. Der Rekurs auf „religiöse Erfah-
rung“ verbindet sich dann mit dem Anspruch, den mit diesem Begriff
bezeichneten Ausschnitt religiöser Wirklichkeit ernst zu nehmen und
nicht zu übergehen. Dies kann den Verdacht auf sich ziehen, religiöse
Geltungsansprüche gegen kritische Prüfung zu immunisieren. Hinter
der Rede von „religiöser Erfahrung“ verbirgt sich also das grundsätzli-
che Problem der Zuordnung von Genese und Geltung.

(5) Schließlich ist nicht zu übersehen, dass mit der Erfahrungs-
kategorie auch modernitätstheoretisch auswertbare Annahmen ein-
hergehen, die mit dem Stichwort „Säkularisierung“ aufgerufen sind.
Ist der Rekurs auf Erfahrung in einem säkularer werdenden sozialen
Umfeld ein Weg, vielleicht sogar der einzig verbleibende, um Religi-
on plausibel zu machen? Oder hat, wer dies meint, Säkularität nicht
radikal genug wahrgenommen und droht einer Illusion zu verfallen?
Sind Christentum und Theologie gut oder am Ende doch schlecht
beraten, wenn sie sich prinzipiell auf „religiöse Erfahrung“ gründen?

Der Erfahrungskategorie kommt in den Umbruchsprozessen des
Christentums in der Moderne und der diese mitvollziehenden Reli-
gionsphilosophie und Theologie eine komplexe Rolle zu. Wenn sie
hier einer aktuellen Bestandsaufnahme unterzogen werden soll, er-
fordert dies einen interdisziplinären und methodisch breit gefächer-
ten Zugang. Dieser muss zum einen dem religionswissenschaft-
lichen, religionsphilosophischen und theologischen Profil der
Erfahrungskategorie auf die Spur kommen, zum anderen aber
Raum für die theologiehistorische Rekonstruktion interkonfessio-
neller und modernetheoretischer Diskurskonstellationen bieten. In
methodischer Hinsicht schließt der Band an frühere Versuche an,
Bausteine zu einer intellectual history der neueren katholischen

diskutiert worden wäre, warum dies zuvor nicht geschehen ist. Siehe dazu C.
Stoll, Religionswissenschaften und katholische Theologie. Eine Annäherung an
Hans Joas’ Vermittlungsversuch im neuen Streit der Fakultäten, in: IKaZ 47
(2018) 417– 434.

9Zur Einführung



Theologie unter modernetheoretischem und interkonfessionellem
Vorzeichen zusammenzutragen.2 Er umfasst Beiträge, die eher einem
problemgeschichtlichen Zugang folgen (1. Teil), und solche, die ei-
nen religionsphilosophischen oder systematisch-theologischen An-
satz vortragen oder kritisieren (2. Teil).

Alle Beiträge berühren in der ein oder anderen Weise folgende
vier Fragekomplexe: (1) In welchem Verhältnis steht „religiöse Er-
fahrung“ zur schlussfolgernden, konzeptuellen und kritischen Ver-
nunft, zum geschichtlichen Gehalt des christlichen Glaubens und
seiner kirchlich-dogmatischen Tradierung? Wird die Kategorie in
Opposition zum dogmatisch verfassten Glauben an Jesus Christus
und seiner kirchlichen Überlieferung gebracht oder tritt sie diesem
an die Seite? (2) An welchem wissenschaftssystematischen Ort wird
die Erfahrungskategorie verwendet: Ist sie eine religionswissen-
schaftliche, religionsphilosophische, fundamentaltheologische oder
dogmatische Kategorie? Bildet die Erfahrungskategorie eine Brücke
zum Dialog mit den Religionswissenschaften oder kommt sie nur
innerhalb einer christlichen Dogmatik, z. B. in der Gnadenlehre
oder Pneumatologie zur Anwendung? (3) Aus welchen geistes-
geschichtlichen Quellen speist sich das Erfahrungsdenken? Welche
Referenzautoren sind für katholisches und evangelisches Erfah-
rungsdenken maßgeblich? Gibt es eine gegenseitige Rezeption, was
hat eine solche befördert und behindert? (4) Welche modernetheo-
retische Signatur hat die Erfahrungskategorie und welche ihre Ab-
lehnung? Welche Zeitdiagnosen und säkularisierungsstheoretischen
Annahmen sind mit der Erfahrungskategorie, aber auch mit der Kri-
tik an ihr verknüpft?

Die im Band versammelten Beiträge behandeln Traditionsstränge
und systematische Ansätze, die für die katholische Theologie der Ge-
genwart maßgeblich sind. Eine erschöpfende Darstellung wird jedoch
nicht beansprucht. Nur in Ansätzen verwirklicht werden konnte ins-
besondere, die interkonfessionelle Dimension der Problemgeschichte
der Erfahrungskategorie in einem konfessionsübergreifenden Ge-
spräch zu behandeln. Dennoch ist es gelungen, einen in vielerlei Hin-
sicht repräsentativen Überblick über den theologiehistorischen Ort

2 M. Lerch/C. Stoll (Hrsg.), Gefährdete Moderne. Interdisziplinäre Perspektiven
auf die katholische Reformtheologie der Zwischenkriegszeit, Freiburg 2021.

10 Magnus Lerch / Christian Stoll



und den systematischen Stellenwert der Erfahrungskategorie im ge-
genwärtigen katholischen akademischen Diskurs zu bieten.

Dies wäre nicht möglich gewesen ohne die Mitwirkung vieler Betei-
ligter, denen an dieser Stelle Dank zu sagen ist. In erster Linie gilt
dieser Dank allen, die einen Text zur 333. Quaestio disputata bei-
getragen haben, darunter auch denen, die bereits im Vorfeld an einer
Tagung zum Thema, die im September 2022 in Wien stattgefunden
hat, mitwirken konnten. Zu danken haben wir überdies Dr. Benedikt
Rediker (Köln) und Agnes Slunitschek (Paderborn), die den Band
redaktionell betreut und hilfreiche Rückmeldungen gegeben haben.
Dem Lektor der Reihe Quaestiones disputatae vom Herder-Verlag,
Clemens Carl, sind wir für die professionelle und unkomplizierte
Zusammenarbeit dankbar; den Herausgebern, Prof. Dr. Johanna
Rahner und Prof. Dr. Thomas Söding, danken wir für die entgegen-
kommende Aufnahme in die Reihe.

Auf der genannten Wiener Tagung hat Prof. Dr. Christian Polke
(† 25.04.2023) einen Vortrag zur Erfahrungskategorie bei Georg
Wobbermin und Rudolf Otto gehalten. Seine Stimme fehlt nicht
nur in diesem Band, sondern auch in den theologischen Gesprächen
und persönlichen Begegnungen, die Christian Polke in humorvoller,
scharfsinniger und leidenschaftlicher Weise geprägt hat. Wir geden-
ken seiner in Dankbarkeit und freundschaftlicher Verbundenheit.

Köln/Paderborn im August 2023
Magnus Lerch und Christian Stoll

11Zur Einführung





Problemgeschichtliche Zugänge





Jenseits von Hegel
„Religiöse Erfahrung“ und der Aufbruch der Religionstheorie
um 1900*

Hans Joas

Schon in der zweiten Hälfte des 19 Jahrhunderts bereitete sich lang-
sam ein neues, über Schleiermacher, Hegel und Feuerbach hinaus-
gehendes Verständnis von Religion vor, das dann im frühen 20 Jahr-
hundert in voller Stärke durchbrach. Der große amerikanische
Religionshistoriker Wilfred Cantwell Smith hat 1963 davon gespro-
chen, dass „in den Jahrzehnten vor und nach 1900“ die Definition
von Religion zu einem zentralen Thema geworden sei,1 und obwohl
auch heute noch viele die Endgültigkeit der theoretischen Wende in
jener Zeit bestreiten dürften, kann am epochalen Charakter des neu-
en Verständnisses, wie es in dieser Zeit aufkam, kein Zweifel sein.
Die Stichworte zur Bezeichnung dieser Wende sind „religiöse Erfah-
rung“, „Interpretation“ oder „Artikulation“ solcher Erfahrung und
„Heiligkeit“ im Sinne einer Kraftqualität, die in religiösen Erfahrun-
gen vorreflexiv Gegenständen, Personen und Vorstellungsgehalten
zugeschrieben wird. Um diese Wende geht es hier, weil in ihr der
Durchbruch zu einem nichtintellektualistischen Verständnis religiö-
sen Glaubens liegt. Auf diesem Wege wurde die Vorstellung über-
wunden, dass Religion nur in ihrer begrifflichen, letztlich in philoso-
phischer Gestalt gerechtfertigt werden könne – eine Vorstellung, die
bei Hegel ihre radikalste Ausdrucksform gefunden hatte. Selbstver-
ständlich war diese Wende nicht ohne Vorläufer. Entsprechend wur-
den in ihr auch, wie es in wissenschaftsgeschichtlichen Innovationen
immer geschieht, frühere Denker wiederentdeckt und neu gewür-
digt.2 Der wichtigste Vorläufer dieser Wende, auf den deshalb große

* Bei diesem Beitrag handelt es sich um einen Textauszug aus: Hans Joas, Im
Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche. © Suhrkamp
Verlag Berlin 2020, 47–78.
1 W. C. Smith, The Meaning and End of Religion, New York, 1963, 46.
2 Der Fachbegriff für diesen Prozess ist „predecessor selection“. Vgl. dazu klas-

15



neue Aufmerksamkeit fiel, war Friedrich Schleiermacher, dessen
Glaubensverständnis Hegel einst so schmählich abgetan hatte. Das
heißt aber keineswegs, dass alle Hauptakteure dieser Wende ihre
wichtigste Inspiration von Schleiermacher bezogen hätten oder alle
ein unkritisches Verhältnis zu ihm hatten. Mit der Unterstellung ei-
nes simplen Einflusses oder der Neuauflage eines alten Frontenver-
laufs kommt man hier nicht weiter. Es geht vielmehr um etwas wirk-
lich Neues – um etwas, was jenseits der Denkmöglichkeiten einer
früheren Epoche liegt.

Für jede fundamentale wissenschaftsgeschichtliche Wende lassen
sich wissenschaftsexterne Ursachen und wissenschaftsinterne Grün-
de benennen. Die möglichen externen Ursachen sollen hier nur ge-
streift werden. Was den Diskurs über „Heiligkeit“ betrifft, scheinen
zwei Herausforderungen der Zeit entscheidend gewesen zu sein.
Zum einen wurde die Konfrontation mit den nichtabrahamitischen
Religionen vor allem durch die verstärkte Kolonialisierung Afrikas in
dieser Zeit intensiver; zum anderen zwang der Aufstieg einer säkula-
ristisch geprägten Arbeiterbewegung, die ihre eigenen Symbolisie-
rungen und Kultformen entwickelte, ohne religiös zu sein, zu einer
Umkehr des Verhältnisses von „sakral“ und „religiös“. Nicht länger
wurde das Heilige nur als Bestandteil tradierter Religionen gedacht;
umgekehrt konnten nun Religionen als Versuche zur Stabilisierung
und Weitergabe von Sakralitätserfahrungen gedeutet werden.3 Für
die Wende zur „Erfahrung“, insbesondere der Erfahrung der Indivi-
duen in ihrer einsamen Beziehung zum Göttlichen, sind dagegen
vermutlich eher religiöse Individualisierungsprozesse verantwortlich
zu machen. Die Unzufriedenheit mit Religionsgemeinschaften, die
Gehorsam gegenüber Glaubenslehren fordern, welche den Individu-
en als intellektuell inakzeptabel erscheinen, oder die einen mora-
lischen Konformismus erzwingen, welcher als Hindernis für die ei-
gene sinnerfüllte Lebensführung der Individuen erlebt wird, kann
zum Entschluss führen, das eigene Heil in säkularistischen Überzeu-
gungen zu finden. Sie kann aber auch die Bemühung um individu-

sisch: C. Camic, Reputation and Predecessor Selection: Parsons and the Institu-
tionalists, in: American Sociological Review 57 (1992) 421– 445. Der Begriff er-
scheint mir angemessener als der des „Einflusses“.
3 Ausführlich dazu H. Joas, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Ge-
schichte von der Entzauberung, Berlin 2017, 111–163.

Hans Joas16



elle „Spiritualität“ – wie man dann im Gegensatz zu institutioneller
Religion sagen wird – verstärken sowie eine Verteidigung der eige-
nen Erfahrung gegen Institution und Doktrin und auch einen An-
schluss an ältere Traditionen der Mystik, die diesen Erfahrungen in
überzeugenderer Weise Raum geben4.

Als wissenschaftsinterne Verschiebungen ragen zwei Entwicklun-
gen des 19. Jahrhunderts heraus. Die erste davon tritt nur richtig in
den Blick, wenn die Aufmerksamkeit über die Geschichte der Phi-
losophie hinausgeht und die ganze Breite der Geisteswissenschaften
berücksichtigt wird. In diesen war es der enorm wachsende Bestand
empirischen Wissens, der nach systematisierender Verarbeitung rief
und die Erkenntnis festigte, dass die vorliegenden philosophischen
Konstruktionen allesamt unzulänglich sein mussten; dabei spielten
auch die aufregenden, aber undisziplinierten und größenwahnsinni-
gen neuen Thesen Friedrich Nietzsches, vor allem seine Kritik des
Christentums, eine wichtige Rolle. Charakteristisch ist etwa, wie
der Theologe und Christentumshistoriker Ernst Troeltsch sich von
beiden Kontrahenten der klassischen Zeit, Hegel und Schleierma-
cher, gleichermaßen abgrenzte und wie ihm dabei der Begriff „rein
dialektisch“ dazu diente, das Verharren beider Denker in geschichts-
philosophischer Konstruktion zu geißeln. In einem seiner frühen
Literaturberichte zur Lage der Religionsphilosophie und Theologie
lesen wir unter Hinweis auf das Buch zu den Gifford Lectures des
niederländischen Religionswissenschaftlers Cornelius Tiele:

„Man braucht nur seinen Inhalt mit der rein dialektisch ent-
wickelnden und nur die Sonderstellung des Christentums als der
exklusiven Erlösungsreligion anstrebenden Religionsphilosophie
Schleiermachers oder mit der nicht minder dialektischen, bloß
die Deckung der absoluten Idee mit dem Christentum anstreben-
den Religionsphilosophie Hegels zu vergleichen, um zu erkennen,
wie sehr inzwischen die historisch-empirische Forschung die
Probleme verschoben hat.“5

4 Für den in dieser Hinsicht besonders wichtigen US-amerikanischen Fall höchst
informativ: A. Taves, Fits, Trances, and Visions. Experiencing Religion and Ex-
plaining Experience from Wesley to James, Princeton 1999.
5 E. Troeltsch, Religionsphilosophie und prinzipielle Theologie, in: Theologischer
Jahresbericht 17 (1898) 531– 603; jetzt in: ders., Rezensionen und Kritiken
1894 –1900 (KGA 2), Berlin 2007, 366 – 484, 390 (Orthographie modernisiert).

Jenseits von Hegel 17



Auf einige besonders deutliche „Verschiebungen“ der Probleme ist
zurückzukommen. Zuvor ist aber zu erwähnen, dass neben die
Herausforderung durch die ungeahnte oder nur oberflächlich zur
Kenntnis genommene Vielfalt religiös-historischer Phänomene und
die neuartigen Zurückweisungen des Christentums eine fundamen-
tale methodische Herausforderung trat. Gemeint ist die radikale In-
fragestellung der Bewusstseinsphilosophie durch den amerikani-
schen Pragmatismus und die deutsche historistische Hermeneutik
in dieser Zeit. Fundamental ändern sich die Vorstellungen von Er-
kenntnis und Vernunft, wenn nicht mehr das einzelne Subjekt und
seine Wahrnehmung der Wirklichkeit den Ausgangspunkt der phi-
losophischen Reflexion darstellen, auch den der Reflexion des erken-
nenden Subjekts auf sich selbst, sondern das gemeinsame, über Sym-
bole vermittelte Handeln vieler Menschen in einer Welt, der sie in
ihrer Körperlichkeit begegnen und die sie als unproblematischen
Hintergrund aller auftauchenden Probleme erleben.6 Der Anspruch
der Philosophie, die Wissenschaften und das Alltagsleben anzulei-
ten, wird dadurch kräftig „deflationiert“. Das muss auch für ihr Ver-
hältnis zur Theologie gelten und erst recht für ihr Verhältnis zur Er-
fahrung der Menschen – ihrer alltäglichen, gewöhnlichen Erfahrung,
aber auch ihrer außeralltäglichen, vor allem in den Religionen ver-
arbeiteten Erfahrung.

Die Zahl der Beiträger zu dieser Wende in Richtung eines ver-
änderten, auf Erfahrung und Handeln und nicht Bewusstsein und
Gedanken zentrierten Verständnisses von Religion ist beträchtlich,
und es versteht sich von selbst, dass hier kein umfassender Überblick
angestrebt wird. Ich konzentriere mich auf die wichtigsten, nämlich
Dilthey, James, Troeltsch, Otto und Scheler.

Eine für die Vorbereitung der Wende auf deutscher Seite zentrale Fi-
gur ist Wilhelm Dilthey, einer der größten Gelehrten in der Zeit des

Ähnlich deutlich in der Abgrenzung von Hegel und Schleiermacher als epochal
überholt: E. Troeltsch, Christentum und Religionsgeschichte (1897), in: ders., Ge-
sammelte Schriften, Bd. 2, Tübingen 1913, 328 –363, 330f.
6 Vgl. H. Joas, Pragmatismus und Historismus, in: Deutsche Zeitschrift für Phi-
losophie 63 (2015) 1–21. In äußerster Verknappung sehr gut: J. Habermas, Die
Philosophie als Platzhalter und Interpret, in: ders., Moralbewußtsein und kom-
munikatives Handeln, Frankfurt a. M. 1983, 9 –28, v. a. 16 –18.

Hans Joas18



wilhelminischen Kaiserreichs. Er hat sich zwar nur selten direkt zu
Fragen eines angemessenen Verständnisses der Religion geäußert,7

sein Werk hat aber dennoch zu dieser Wende entscheidend beigetra-
gen. Aus diesem Werk ragt zunächst eine riesenhaft angelegte, letzt-
lich Fragment gebliebene Biographie Schleiermachers heraus. Aus
zwei ineinander verschränkten Gründen wurde dieses Biographie-
projekt zu einer lebenslangen Beschäftigung Diltheys. Schleierma-
cher war für ihn erstens der Pionier eines Denkens, das die institu-
tionell und doktrinär geronnene Religion wieder zu verflüssigen
imstande war, indem sie aus der „inneren Erfahrung“ von Menschen
als ihrem Quell neu verständlich gemacht werden sollte. Da diese Er-
fahrung für Dilthey, einen der größten Exponenten einer umfassen-
den Historisierung aller menschlichen Phänomene, aber notwendig
eine historisch situierte sein musste, wurde die biographische Re-
konstruktion jenes Denkers, welcher der „Erfahrung“ zum Durch-
bruch verhalf, auch zur entscheidenden Herausforderung für die
Selbstanwendung der darin angelegten Methode. Zweitens stieß Dil-
they in der Arbeit zu Schleiermacher unvermeidlich immer wieder
auf Hegel – als Konkurrenten Schleiermachers und als philosophi-
sche Herausforderung für ihn selbst. Nach Diltheys eigener Ein-
schätzung „war das Problem Hegel einer der Gründe, die der Voll-
endung der Biographie damals im Wege standen und die ihn
zunächst auf systematische Klärung verwiesen“.8 Auch auf Hegel
wandte er seine erfahrungszentrierte und genetische Vorgehensweise
an und erarbeitete eine Studie zu dessen früher Entwicklung, die
pionierhaft die damals nur in Handschrift verfügbaren frühen Texte
Hegels interpretierte. Zwei Dinge reizten ihn daran besonders: Zum
einen eröffneten ihm diese frühen Texte Hegels einen Zugang zur
Erfahrungsgrundlage von Hegels Lebenswerk, gerade auch in Hin-
sicht auf Religion und Christentum – eine Erfahrungsgrundlage,
die noch nicht von der Begrifflichkeit und verselbstständigten Dia-
lektik des Systematikers Hegel unkenntlich gemacht worden war.

7 W. Dilthey, Das Problem der Religion (1911), in: ders., Die geistige Welt. Ein-
leitung in die Philosophie des Lebens (Gesammelte Schriften 6), Leipzig/Berlin
1924, 288 –305.
8 Diese Äußerung Diltheys zitiert sein Schüler und Herausgeber Hermann Nohl
in seinem Vorwort zu: W. Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels (Gesammelte
Schriften 4), Stuttgart/Göttingen 1974, V–VIII, V.

Jenseits von Hegel 19



Zum anderen leisten nach Diltheys Einschätzung die auf uns gekom-
menen Bruchstücke des frühen Hegel einen „unschätzbaren Beitrag
zu einer Phänomenologie der Metaphysik“.9 Dieser Satz ist nur ver-
ständlich, wenn daran erinnert wird, dass Diltheys Lebenswerk nicht
nur die großen geistesgeschichtlichen Studien zu Schleiermacher,
Hegel und anderen enthält, sondern auch anspruchsvolle Entwürfe
zum spezifischen Charakter der Geisteswissenschaften und der für
sie angemessenen Methodik. Diese methodologischen Arbeiten
aber sind wiederum verknüpft mit umfangreichen Studien zur Ge-
schichte der Metaphysik als Grundlage der Geisteswissenschaften,
ihrer Herrschaft und ihres Verfalls.10 Hegel war für Dilthey sowohl
ein repräsentativer Denker, was den Durchbruch des historischen
Bewusstseins betrifft, wie eine der letzten Gestalten, die die Meta-
physik vor ihrer „Euthanasie“11 annahm. Ihn zu verstehen hieß da-
mit, einen späten Typus von Metaphysik zu verstehen, aber eben
auch, dies nicht in seiner Bahn zu tun, sondern durch eine auch
ihn einschließende Historisierung.12

9 Ebd., 3.
10 W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften (Gesammelte Schriften 1),
Stuttgart/Göttingen 1973, v. a. 123 – 408.
11 Ebd., 405. Der Begriff wird bei Dilthey im Sinne des „schönen Todes“ verwen-
det, was seit dem Missbrauch durch die Nationalsozialisten nicht mehr möglich
ist.
12 Bahnbrechend für die Interpretation Diltheys im Zusammenhang der reli-
gionstheoretischen Wende um 1900: M. Jung, Erfahrung und Religion. Grund-
züge einer hermeneutisch-pragmatischen Religionsphilosophie, Freiburg 1999,
17–133. Jung macht (ebd., 30 –33) darauf aufmerksam, dass Honneth, wie Dil-
they, auf handlungstheoretische Motive beim frühen Hegel Wert legt, „die im
späteren System vom metaphysischen Paradigma des Absoluten verdrängt wer-
den“ (ebd., 31), dass er aber im Gefolge von Habermas damit die frühen Jenaer
Schriften Hegels und nicht dessen „theologische Jugendschriften“ anzielt. Zu die-
sen fällt kein Wort. Von Jung auch zu konsultieren: ders., Dilthey zur Einführung,
Hamburg 1996. Ganz im polemischen Ton stalinistischer Religionsunterdrü-
ckung gehalten ist dagegen die Darstellung bei G. Lukács, Der junge Hegel
(1948), 2 Bde., Frankfurt a. M. 1973. Dort heißt es zu Diltheys Deutung dieser
Schriften, es handle sich um „eine Geschichtslegende reaktionärer Apologeten
des Imperialismus“ (56). Zum heutigen Wissensstand hinsichtlich der Textbasis
und Datierung der von Nohl systematisierten Fragmente Hegels: W. Jaeschke, He-
gels Frankfurter Schriften. Zum jüngst erschienenen Band 2 der Gesammelten
Werke Hegels, in: T. Hanke/T. M. Schmidt (Hrsg.), Der Frankfurter Hegel in sei-
nem Kontext, Frankfurt a. M. 2015, 31–50.

Hans Joas20


