Teil I: Einfiihrung, Hintergrund und Methoden

1. Einleitung
1.1 Thema der Arbeit

Diese Arbeit versteht sich als Teil der sinologischen Religionsforschung und
widmet sich dem prominenten Christentumsforscher, Religionswissen-
schaftler, Religionsphilosophen und Vertreter der Sino-Christian Theology,
He Guanghu i/ 5%% (*1950), der auch als ,6ffentlicher Intellektueller” be-
kannt wurde. Schon die verschiedenen Bezeichnungen zeigen, dass die ge-
nannten Disziplinen im VR-chinesischen Kontext institutionell und diskursiv
nicht klar voneinander getrennt sind. Deutlich wird zudem, dass Akteure aus
der Religionswissenschaft auch im offentlichen Bereich auftreten, obwohl
Religion in der VR China als sensibles Thema gilt. Die vorliegende Studie hat
das Ziel, He Guanghus Rolle im Kontext des akademischen Religionsdiskur-
ses zu bestimmen. Seine Positionen stehen in Wechselbeziehung zu den De-
batten, in die er sich einschreibt, und vor dem Kontext der Strukturen von
Diskursen in der VR China. Getragen sind seine Beitrdge von sozial-ethischen
oder politischen Implikationen, weshalb er im Sinne Bourdieus als engagier-
ter Wissenschaftler bezeichnet werden kann, der sich im Rahmen seiner
Moglichkeiten aktiv an der Transformation der chinesischen Gesellschaft be-
teiligen will, Scholarship und Commitment miteinander verbindet und aus
dem bequemen und sicheren akademischen Elfenbeinturm hinaustritt.? Sein
Selbstverstandnis als Forscher ist es, sich zum Modernisierungsprozess Chi-
nas zu duflern und seine Positionen in anderen akademischen Gemeinschaf-
ten, aber auch vor der Politik und in der Offentlichkeit stark zu machen. Sein
Hauptanliegen ist eine positive Deutung des Christentums im Religionsdis-
kurs. Im offiziellen Diskurs ist das Christentum eindeutig negativ belegt. Die
kommunistische Partei strebt zudem einen Hegemonieanspruch in der Reli-
gionswissenschaft an, weshalb es zu einem Spannungsverhéltnis zwischen
den offiziellen und He Guanghus Deutungen kommt, auf die He Guanghu mit
verschiedenen Taktiken reagiert. Diese zu bestimmen ist ein weiteres Anlie-
gen der Dissertation.

! Bourdieu, Pierre (2002): Fiir eine engagierte Wissenschaft. Online verfiigbar unter:
http://www.engagiertewissenschaft.de/de/inhalt/Fuer_eine_engagierte_Wissen
schaft_Die_letzte_Rede_von_Pierre_Bourdieu, zuletzt gepriift am 25.08.2017.

15



Einfiihrend werden die Begriffe Modernisierungsdiskurs und Religionswis-
senschaft sowie deren Beziehung zueinander dargestellt.

Modernisierungsdiskurs

Der Modernisierungsdiskurs in der VR China wird vom offiziellen staatlichen
Diskurs dominiert und ausgedeutet. Mit Beginn der Reform- und Offnungspe-
riode (Gaige kaifang B42ETFY) 1978 setzte ein grundlegender Wandel im
von der Kulturrevolution gezeichneten China ein. Unter der Leitung des KPCh-
Veteranen Deng Xiaoping X5/NF (1904-1997) hatten die Modernisierung
des Landes und das Wachstum der Wirtschaft bei gleichzeitigem Erhalt der
Alleinherrschaft der Partei seit Beginn der Reform- und Offnungspolitik
oberste Prioritdt. Damit einher ging eine Starkung der Gesellschaft gegen-
tiber dem Parteistaat? und die Schaffung diskursiver Freirdume in den Sozial-
und Geisteswissenschaften.?

International ist China seit der Reform- und Offnungspolitik in die gegen-
wartigen Globalisierungsprozesse eingebunden, wird von global gefiihrten
Diskursen geprédgt, gestaltet diese aber auch zunehmend aktiv mit. Arif Dirlik
interpretiert den Globalisierungsprozess im Kontext des Modernisierungsdis-
kurses kritisch als Vollendung der ,kolonialen Moderne“,* da die kapitalisti-
schen Formen und die Hegemonie des kapitalistischen Fortschrittsgedan-
kens Kernstiicke der Moderne seien. Die ,,Euromoderne“® habe China seit

2 Derichs, Claudia; Heberer, Thomas; Sausmikat, Nora (2004): Why Ideas Matter.

Ideen und Diskurse in der Politik Chinas, Japans und Malaysias. Unter Mitarbeit

von Karin Adelsberger. Hamburg: IFA (Mitteilungen des Instituts fiir Asienkunde

Hamburg, 379). S. 91.

Die Offenheit und Spielrdume in den diskursiven Freirdumen verdandern sich.

Sie weiten sich aus und schwinden wieder. Siehe dazu: Kautz, Carolin; Holbig,

Heike (2015): Birgerrechte und Zivilgesellschaft in China. Diskursive

Rechtfertigungsstrategien im Schatten parteistaatlicher Hegemonie. In: Asien

137 (Okt.). S. 77-89. Online verflighar unter: http://asien forschung.de/wp-

content/uploads/2016/07/07_137_Kautz-Holbig_BuergerrechteChina.pdf, zu-

letzt gepriift am 02.02.2018.

“ Ubersetzt und zitiert aus: Dirlik, Arif (2011): Introduction. Modernity, Globality,
History: Methodological Reflections. In: Arif Dirlik (Hg.): Culture and History in
Postrevolutionary China. The Perspective of Global Modemity. Hong Kong:
Chinese Univ. Press. S. 30.

> Ebd.S.31.

16



dem konfliktgeleiteten Zusammenstof3 des kaiserlichen Chinas mit den
Westmaéchten in den Opiumkriegen (1839-42 / 1856-60) nicht losgelassen.®
In Reaktion darauf hat China sich seit 1978 technisch, akademisch und wirt-
schaftlich gedffnet. Als Ergebnis des ideologischen Riickzuges des Staates
aus der direkten Lebenswelt der Menschen, der Entfesselung der Wirtschaft
und des damit verbundenen gesellschaftlichen Umbruches wird in der Lite-
ratur ein Wertevakuum in der chinesischen Gesellschaft ausgemacht.”

Vor diesem Hintergrund gehen die Auffassungen chinesischer Intellektuel-
ler dariiber auseinander, ob China Teil eines weltweiten universellen Moder-
nisierungsprozesses ist oder ob China unter Einbezug traditioneller Ressour-
cen einen eigenen ,,chinesischen“ Weg der Moderne einschldgt.® Die Mei-
nungen erstrecken sich von totaler Ablehnung bis zur vollstdndigen
Annahme von als westlich gedeuteten Einflissen.’ Diskursive Spannungen
manifestieren sich sowohl zwischen Intellektuellen als auch zwischen Intel-
lektuellen und dem Parteistaat. Die Debatten thematisieren politische Refor-
men.'® Diskussionen um Demokratie und ihre Einbettung in das chinesische
System wurden spatestens seit dem Ende der Sowjetunion innerhalb der po-
litischen Eliten gefiihrt. Besonders intensiv wurde das Thema auf dem 17.
Parteitag im Herbst 2007 debattiert. Zu diesem Zeitpunkt erschien ein Weif3-
buch, das als Alternative zum Parteienwettbewerb des westlichen Demokra-
tiesystems das Konzept der ,,innerparteilichen Demokratie“ stark machte,
was eine Implementierung demokratischer Reformen auf lokaler Ebene nach

% Ebd.

7 Féllman, Fredrik (2008): Salvation and Modernity. Intellectuals and Faith in

Contemporary China. Rev. ed. Lanham: University Press of America. S. 21 f.

Man spricht auch vom ,,Chinese Mode“: siehe u. a. Billioud, Sébastien;

Thoraval, Jo€l (2015): The Sage and the People. The Confucian Revival in China.

Oxford: Oxford University Press. S. 6.

Davies, Gloria (2009): Worrying About China. The Language of Chinese Critical

Inquiry. Cambridge, Mass: Harvard Univ. Press. S. 47.

10 Siehe u. a. Derichs: Why Ideas Matter; Wang, Chaohua (Hg.) (2005): One China,
Many Paths. London: Verso. Goldman, Merle, Cheek Timothy; Hamrin (Hg.)
(1987): China's Intellectuals and the State. In Search of a New Relationship.
Cambridge Mass [u. a.]: Council on East Asian studies (Harvard Contemporary
China Series).

9

17



sich zog.™ Die politische Elite lehnt ein konstitutionelles Demokratiemodell
nach westlichem Vorbild als unvereinbar mit dem Sozialismus chinesischer
Pragung ab.'> Dennoch gehort Demokratie nicht zuletzt seit 2013 zu den
zwolf sozialistischen Kernwerten. Ziel der aktuellen Parteifiihrung unter Xi
Jinpingist es, im globalen Wertediskurs um Demokratie und Menschenrechte
alternative Interpretationen anzubieten und weitere Deutungsangebote {iber
das Wesen der Demokratie zu etablieren.??

In Anlehnung an Mayfair Mei-hui Yang verstehe ich Modernisierung nicht
im Sinne eines prozessualen ,natiirlichen“ Endprodukts im Fortschritt der
Nationen. Stattdessen ibernehme ich ihr Verstandnis von der Modernisie-
rung als Wechselspiel von Machtbeziehungen. ' In der Arbeit benutze ich die
Begriffe ,,Diskurs um die Moderne“ und ,,Modernisierungsdiskurs* als Aqui-
valente.

Die Verschrankung des Modernisierungsdiskurses und
des Religionsdiskurses

Deng Xiaoping und Jiang Zemin YLK (1926-2022, Staatsprésident von
1993-2003) sprachen von der Notwendigkeit der Entwicklung einer sozialis-
tischen spirituellen Zivilisation und dem Konzept des Regierens mit Moral
und nach Gesetz (dezhi yu fazhi #5835 57%78), um die Werte in der modernen
chinesischen Gesellschaft zu starken. Einige Akademiker haben daraufhin
Religionen als eine Option zur Bewdltigung des moralischen und spirituellen
Vakuums vorgeschlagen.'® Der Begriff Religionsdiskurs bezieht sich auf alles,
was Uber Religion gesagt wird.

' Holbig, Heike; Schucher, Giinter (2016): Wer C sagt, muss auch D sagen. Chi-
nas Anlauf zur ,,weltgroBten Demokratie“. Hamburg (Giga Focus, 2). Online
verfliigbar unter: https://www.giga-hamburg.de/de/system/files/publications/
gf_asien_1602.pdf, zuletzt gepriift am 19.06.2018.S. 6.

2 Document 9: A ChinaFile Translation (2013). Online verfiighar unter:
http://www.chinafile.com/document-9-chinafile-translation, zuletzt aktuali-
siert am 08.11.2013, zuletzt gepriift am 24.9.0217.

13 Siehe: Holbig; Schucher (2016): Wer C sagt, muss auch D sagen.

4 Yang, Mayfair Mei-hui (2008): Introduction. In: Mayfair Mei-hui Yang (Hg.):
Chinese Religiosities. Afflictions of Modernity and State Formation. Berkeley:
University of California Press (Global, Area, and International Archive). S. 2.

5 Siehe: Xie Zhibin (2006): Religious Diversity and the Public Roles of Religion

18



Forscher und Intellektuelle diskutieren u. a., welche Rolle den Religionen
im Modernisierungsprozess zukommt. Sie verhandeln dariiber, wie viel
Raum den Religionen bei der Losung gesellschaftlicher und politischer Fra-
gen zugestanden werden sollte. Ein weiteres Thema ist die Frage nach der
Gestaltung des Verhiltnisses zwischen dem Staat und den Religionen. Wie
viel Einfluss soll der Staat auf die Religionen haben und umgekehrt? Wie er-
folgt der Umgang mit religioser Diversitdt? Die Forderung nach mehr Diskurs-
spielrdumen fiir Religionen auf 6ffentlicher und politischer Ebene steht im
Kontrast zu dem Deutungsmuster von Religion, welches die politische Fiih-
rung vertritt. Nach der chinesischen Verfassung ist die Freiheit des religiosen
Glaubens zwar gewdhrleistet, aber Religion gilt als Privatsache und gehort
nicht in den o6ffentlichen Bereich.'® Der Parteistaat nimmt eine aktive Rolle
ein, um die Religionen und ihre Interaktion mit der Gesellschaft und dem
Staat zu lenken.'” Seit den 1980er-Jahren ist eine Wiederbelebung der

in Chinese Society. In: Huilin Yang und Xinan Yang (Hg.): Sino-Christian

Studies in China. Newcastle, UK: Cambridge Scholars Press. S. 232 f.
16 Bis heute sind die Rdume, in denen Religionsgemeinschaften reden und
handeln kdnnen von der politischen Fiihrung bestimmt. So ist es seit April
2018 beispielsweise nicht mehr moglich, Bibeln im chinesischen Internet zu
bestellen. Hierbei wird Religion (insbesondere das Christentum) systematisch
aus dem offentlich zugdnglichen Raum in Nischen gedrangt. Johnson, lan
(2018): China Bans Online Bible Sales as It Tightens Religious Controls. Online
verfiigbar unter: https://www.nytimes.com/2018/04/05/world/asia/ china-
bans-bible-sales.html, zuletzt aktualisiert am 05.04.2018, zuletzt gepriift am
19.06.2018. Auf Taobao kann man jedoch verschiedene Karten mit Spriichen
aus der Bibel und Gerdte kaufen, auf denen die Bibel gelesen wird. Andere
christliche Accessoires sind ebenfalls erwerbbar (Stand 1.5.2020).
Das Ausbuchstabieren der Anpassung der Religion an die politischen und kul-
turellen Gegebenheiten ist von der jeweiligen Parteifiihrung unterschiedlich
vorgenommen wurden. War unter Hu Jintao auch die karitative und wirtschaft-
liche Funktion von Religion in der chinesischen Gesellschaft von Bedeutung, so
steht unter Xi Jinping mit seiner Forderung nach der Sinisierung der Religionen
die vollstandige Assimilation der Religionen an das politische System und die
Anerkennung der offiziellen Ideologie im Mittelpunkt.

17

19



Religionslandschaft in der VR China zu erkennen,® die sich aufgrund der zu-
nehmenden staatlichen Toleranz gegeniiber Religionen vollziehen konnte.*

Religionswissenschaft in China

In China wird das Fach, welches sich wissenschaftlich mit Religionen ausei-
nandersetzt, als “Z2#(*” (zongjiaoxue) bezeichnet und in englischsprachi-
gen Publikationen mehrheitlich mit “Religious Studies”?® tibersetzt. In weite-
ren Fillen werden “Science of Religion”? oder in deutschsprachigen Uber-
setzungen ,,Religionswissenschaft* verwendet.??> Ubersetzungen aus dem
Englischen oder dem Deutschen ins Chinesische bzw. umgekehrt garantieren
keine neutrale begriffliche Ubertragung, sondern werden inhaltlich vom

8 Verschiedene Publikationen befassen sich mit diesem Phinomen. Zwei be-
sonders lesenswerte Monografien sind u. a.: Johnson, lan (2017): The Souls of
China. The Return of Religion after Mao. New York: Pantheon Books; Sun Yanfei
(2010): Religions in Sociopolitical Context. The Reconfiguration of Religious
Ecology in Post-Mao China. Dissertation: UMI. Online verfiigbar unter:
https://pgdtopen.proquest.com/pubnum/3419778.html, zuletzt gepriift am
13.12.2017.

19 Siehe: Ji Zhe (2015): Secularization without Secularism. The Political-Religious
Configuration of Post-1989 China. In: Ngo Tam T. T. und Justine B. Quijada (Hg.):
Atheist Secularism and its Discontents. A Comparative Study of Religion and
Communism in Eurasia. USA: Palgrave Macmillan US. S. 92.

20 Meyer, Christian (2015): The Emergence of “Religious Studies” (zongjiaoxue)

in Late Imperial and Republican China, 1890-1949. In: Numen 62. S. 40-75;

He Guanghu (2011): Thirty Years of Religious Studies in China. In: Fenggang

Yang und Graeme Lang (Hg.): Social Scientific Studies of Religion in China.

Methodology, Theories, and Findings. Leiden: Brill (Religion in Chinese

Societies). S. 23-45; Wang Zhicheng (2013): Does China Need a Pluralistic

Theory of Religion? In: Perry Schmidt-Leukel und Joachim Gentz (Hg.):

Religious Diversity in Chinese Thought. USA: Palgrave MacMillan. S. 202; Tsai

Yen-zen (2008): The Current Development of Religious Studies in the Chinese

Intellectual World. In: Sino-Christian Studies 6 (December). S. 87-132.

Duan Dezhi (2010): Zhongjiao xue 5% #(%% | Science of Religion. Beijing:

Renmin chubanshe.

Meyer, Christian (2015): Das Beispiel der ,,Sino-Christian Theology“ und die

Aufgabe einer interkulturellen Religionswissenschaft. In: Berliner Theolo-

gische Zeitschrift (BThZ) 32 (2). S. 343-367.

21

22

20



diskursiven Kontext der Rezeptionskultur gefiillt.? Im hiesigen Fall werden
aus dem Westen kommende, ins Chinesische {ibertragene Neologismen ins
Deutsche riickiibersetzt, weshalb die Vergegenwartigung der unterschiedli-
chen inhaltlichen Interpretation von Begriffen notwendig ist. Ich werde den
chinesischen Begriff zongjiaoxue mit Religionswissenschaft ibersetzen, da
er offiziell seit den friihen 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts den Begriff der
Religionsforschung (zongjiao yanjiu 52 # Wt 7) ersetzte, um die Wissen-
schaftlichkeit des Faches hervorzuheben.?* Den teilweise synonym ge-
brauchten Terminus zongjiao yanjiu 53U 7% iibersetze ich mit Religions-
forschung. In China wird letzterer jedoch auch fiir die religionskritisch-mar-
xistische Religionsforschung genutzt und um die Zielsetzung der ,,Kritik der
Theologien bzw. Theismus“ (pipan shenxue It ¥ % %)?* erganzt. Um

2 Siehe das Konzept der Translingual Practise von Lydia Liu (Translingual
Practice: Literature, National Culture, and Translated Modernity, China, 1900-
1937, Standford 1995) in: Meyer, Christian (2013): Der moderne chinesische
»Religionsbegriff“ zongjiao als Beispiel translingualer Praxis Rezeption
westlicher Religionsbegriffe und -vorstellungen im China des friihen 20.
Jahrhunderts. In: Peter Schalk (Hg.): Religion in Asien? Studien zur Anwend-
barkeit des Religionsbegriffs. Uppsala, Schweden: Uppsala University (32).
S.352f.

24 So Wu Yungui & = 5t (1938-) ehemaliger Forscher am IWR der CASS,

Forschung zum Islam, Konfuzianismus, aber auch zu den Bahai, auf einer

Podiumsdiskussion 2014 im Rahmen der Feierlichkeiten zum 50jdhrigen

Jubildum des IWR: Zhuo Xinping; Jin Yijiu; Wu Yungui; Mou Zhongjian; Li Fuhua;

Zheng Xiaoyun (2014): Duihua dangdai Zhongguo zongjiaoxue 50 nian ji

Zhongguo shehui kexueyuan shijie zongjiao yanjiusuo 50 zhounian licheng

huigu % i A E SR #E 50 4 B [J AL R 2 B th S o= Bt 5L i 50 JA4E

JTiFE A1 (Ein Dialog iiber 50 Jahre chinesische Religionswissenschaft und ein

historischer Rickblick auf 50 Jahre IWR CASS). In: The World Religious

Cultures (6).S. 41.

Teilweise wird shenxue 2% mit Theismus statt Theologie iibersetzt, da Ren

Jiyu den Begriff oft als Gegensatz zum Atheismus nutzte und damit nicht nur

ein Religionssystem verbindet. Siehe: Anmerkung der Herausgeber: Ren Jiyu

(2010): Fight Hard to Advance the Marxist Study of Religion (Ubersetzung:

Wang, Ted). In: Contemporary Chinese Thought 41 (4). S. 69. Chinesischer

Text: Ren Jiyu (2009). Wei fanzhan Maxesizhuyi de zongjiaoxue er fendou. In:

Science and Atheism, Nr. 5. S. 44-53. Nachdruck von: Philosophical Research,

Nr. 4 (1979).

25

21



Missverstandnisse zu vermeiden, wird bei der Verwendung des Begriffs im
Sinne einer religionskritischen Religionsforschung ausdriicklich darauf ver-
wiesen. Zwischen dieser atheistischen Religionsforschung und der Religions-
wissenschaft werden bis heute Kdmpfe um die disziplindre Deutungshoheit
und staatliche Unterstiitzung ausgefochten.

Religionswissenschaft ist seit 1979 wieder eine akademische Disziplin in
China. Unter welchen Bedingungen wird Religionswissenschaft in der atheis-
tischen VR China betrieben? Westliche Beobachter und Wissenschaftler kri-
tisieren haufig, dass die Sozial- und Geisteswissenschaften in der VR China
unter der Vormundschaft der KPCh stehen wiirden.?® Dabei merken sie an,
dass in China die akademische und 6ffentliche Diskursebene vom offiziellen
Diskursrahmen umspannt und bis zu einem gewissen Grad gelenkt wiirden.
Die Wissenschaft in China werde deshalb weniger autonom betrieben als in
den westlich-demokratischen Systemen. Wir finden somit in der VR China,
um mit Foucault zu sprechen, eine andere ,,0rdnung der Dinge“?” vor.

In der chinesischen Religionswissenschaft wurden mit dem Beginn der Re-
form und Offnung 1978 neben der chinesischen Kultur erneut westliche Reli-
gionstheorien rezipiert und reflektiert. Zugleich nahm die Zahl der Religions-
wissenschaftler mit sympathisierender Haltung gegeniiber den Religionen zu.
Bedingt durch das religionsskeptische Umfeld bedienen sich einige Akteure
dialogorientierter Anséatze,” welche die globale Verbundenheit der Religio-
nen, ihr Friedens- und Harmoniepotenzial und den Nutzen der Religion fiir die
Entwicklung der chinesischen Gesellschaft betonen.

26 Froissart, Chloé (2018): Issues in Social Science Debate in Xi Jinping's China.
In: China Perspectives (4). S. 3-8. Online verflighar unter: https://doi.org/
10.4000/chinaperspectives.8330, zuletzt gepriift am 01.05.2020.

7 Foucault, Michel (2006): Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Human-

wissenschaften. 1. Aufl., 19. [Dr.]. Frankfurt am Main: Suhrkamp (Suhrkamp-

Taschenbuch Wissenschaft).

Siehe: Zhao Dunhua (2013): Shishigiushi de pingjia gaoxiao de zongjiaoxue

xueke jianshe chengjiu SZ 55 3K & L PFEAN 0 A% 1 SR U S R e Gt (Der

Erfolg der akademischen Religionswissenschaft baut auf der Beurteilung der

Tatsachen auf). Online verfiigbar unter: http://iwr.cass.cn/zjyzz/201310/

t20131031_15795.htm, zuletzt gepriift am 02.09.2016; Ng, Peter Tze Ming

(1999): Secularisation of Modernisation: Teaching Christianity in China Since

the 1920s. In: Studies in World Christianity 5 (1). S. 1-17.

28

22





