
15 
 

Teil I: Einführung, Hintergrund und Methoden 

1. Einleitung 

1.1 Thema der Arbeit 

Diese Arbeit versteht sich als Teil der sinologischen Religionsforschung und 

widmet sich dem prominenten Christentumsforscher, Religionswissen-

schaftler, Religionsphilosophen und Vertreter der Sino-Christian Theology, 

He Guanghu 何光沪 (*1950), der auch als „öffentlicher Intellektueller“ be-

kannt wurde. Schon die verschiedenen Bezeichnungen zeigen, dass die ge-

nannten Disziplinen im VR-chinesischen Kontext institutionell und diskursiv 

nicht klar voneinander getrennt sind. Deutlich wird zudem, dass Akteure aus 

der Religionswissenschaft auch im öffentlichen Bereich auftreten, obwohl 

Religion in der VR China als sensibles Thema gilt. Die vorliegende Studie hat 

das Ziel, He Guanghus Rolle im Kontext des akademischen Religionsdiskur-

ses zu bestimmen. Seine Positionen stehen in Wechselbeziehung zu den De-

batten, in die er sich einschreibt, und vor dem Kontext der Strukturen von 

Diskursen in der VR China. Getragen sind seine Beiträge von sozial-ethischen 

oder politischen Implikationen, weshalb er im Sinne Bourdieus als engagier-

ter Wissenschaftler bezeichnet werden kann, der sich im Rahmen seiner 

Möglichkeiten aktiv an der Transformation der chinesischen Gesellschaft be-

teiligen will, Scholarship und Commitment miteinander verbindet und aus 

dem bequemen und sicheren akademischen Elfenbeinturm hinaustritt.1 Sein 

Selbstverständnis als Forscher ist es, sich zum Modernisierungsprozess Chi-

nas zu äußern und seine Positionen in anderen akademischen Gemeinschaf-

ten, aber auch vor der Politik und in der Öffentlichkeit stark zu machen. Sein 

Hauptanliegen ist eine positive Deutung des Christentums im Religionsdis-

kurs. Im offiziellen Diskurs ist das Christentum eindeutig negativ belegt. Die 

kommunistische Partei strebt zudem einen Hegemonieanspruch in der Reli-

gionswissenschaft an, weshalb es zu einem Spannungsverhältnis zwischen 

den offiziellen und He Guanghus Deutungen kommt, auf die He Guanghu mit 

verschiedenen Taktiken reagiert. Diese zu bestimmen ist ein weiteres Anlie-

gen der Dissertation.  

 
1  Bourdieu, Pierre (2002): Für eine engagierte Wissenschaft. Online verfügbar unter: 

http://www.engagiertewissenschaft.de/de/inhalt/Fuer_eine_engagierte_Wissen 

schaft_Die_letzte_Rede_von_Pierre_Bourdieu, zuletzt geprüft am 25.08.2017.  



16 

 

Einführend werden die Begriffe Modernisierungsdiskurs und Religionswis-

senschaft sowie deren Beziehung zueinander dargestellt.  

Modernisierungsdiskurs  

Der Modernisierungsdiskurs in der VR China wird vom offiziellen staatlichen 

Diskurs dominiert und ausgedeutet. Mit Beginn der Reform- und Öffnungspe-

riode (Gaige kaifang 改革开放) 1978 setzte ein grundlegender Wandel im 

von der Kulturrevolution gezeichneten China ein. Unter der Leitung des KPCh-

Veteranen Deng Xiaoping 邓小平 (1904-1997) hatten die Modernisierung 

des Landes und das Wachstum der Wirtschaft bei gleichzeitigem Erhalt der 

Alleinherrschaft der Partei seit Beginn der Reform- und Öffnungspolitik 

oberste Priorität. Damit einher ging eine Stärkung der Gesellschaft gegen-

über dem Parteistaat2 und die Schaffung diskursiver Freiräume in den Sozial- 

und Geisteswissenschaften.3  

International ist China seit der Reform- und Öffnungspolitik in die gegen-

wärtigen Globalisierungsprozesse eingebunden, wird von global geführten 

Diskursen geprägt, gestaltet diese aber auch zunehmend aktiv mit. Arif Dirlik 

interpretiert den Globalisierungsprozess im Kontext des Modernisierungsdis-

kurses kritisch als Vollendung der „kolonialen Moderne“,4 da die kapitalisti-

schen Formen und die Hegemonie des kapitalistischen Fortschrittsgedan-

kens Kernstücke der Moderne seien. Die „Euromoderne“5 habe China seit 

 
2  Derichs, Claudia; Heberer, Thomas; Sausmikat, Nora (2004): Why Ideas Matter. 

Ideen und Diskurse in der Politik Chinas, Japans und Malaysias. Unter Mitarbeit 

von Karin Adelsberger. Hamburg: IFA (Mitteilungen des Instituts für Asienkunde 

Hamburg, 379). S. 91.  
3  Die Offenheit und Spielräume in den diskursiven Freiräumen verändern sich. 

Sie weiten sich aus und schwinden wieder. Siehe dazu: Kautz, Carolin; Holbig, 

Heike (2015): Bürgerrechte und Zivilgesellschaft in China. Diskursive 

Rechtfertigungsstrategien im Schatten parteistaatlicher Hegemonie. In: Asien 
137 (Okt.). S. 77-89. Online verfügbar unter: http://asien forschung.de/wp-

content/uploads/2016/07/07_137_Kautz-Holbig_BuergerrechteChina.pdf, zu-

letzt geprüft am 02.02.2018. 
4  Übersetzt und zitiert aus: Dirlik, Arif (2011): Introduction. Modernity, Globality, 

History: Methodological Reflections. In: Arif Dirlik (Hg.): Culture and History in 

Postrevolutionary China. The Perspective of Global Modernity. Hong Kong: 

Chinese Univ. Press. S. 30. 
5  Ebd. S. 31. 



17 
 

dem konfliktgeleiteten Zusammenstoß des kaiserlichen Chinas mit den 

Westmächten in den Opiumkriegen (1839-42 / 1856-60) nicht losgelassen.6 

In Reaktion darauf hat China sich seit 1978 technisch, akademisch und wirt-

schaftlich geöffnet. Als Ergebnis des ideologischen Rückzuges des Staates 

aus der direkten Lebenswelt der Menschen, der Entfesselung der Wirtschaft 

und des damit verbundenen gesellschaftlichen Umbruches wird in der Lite-

ratur ein Wertevakuum in der chinesischen Gesellschaft ausgemacht.7  

Vor diesem Hintergrund gehen die Auffassungen chinesischer Intellektuel-

ler darüber auseinander, ob China Teil eines weltweiten universellen Moder-

nisierungsprozesses ist oder ob China unter Einbezug traditioneller Ressour-

cen einen eigenen „chinesischen“ Weg der Moderne einschlägt.8 Die Mei-

nungen erstrecken sich von totaler Ablehnung bis zur vollständigen 

Annahme von als westlich gedeuteten Einflüssen.9 Diskursive Spannungen 

manifestieren sich sowohl zwischen Intellektuellen als auch zwischen Intel-

lektuellen und dem Parteistaat. Die Debatten thematisieren politische Refor-

men.10 Diskussionen um Demokratie und ihre Einbettung in das chinesische 

System wurden spätestens seit dem Ende der Sowjetunion innerhalb der po-

litischen Eliten geführt. Besonders intensiv wurde das Thema auf dem 17. 

Parteitag im Herbst 2007 debattiert. Zu diesem Zeitpunkt erschien ein Weiß-

buch, das als Alternative zum Parteienwettbewerb des westlichen Demokra-

tiesystems das Konzept der „innerparteilichen Demokratie“ stark machte, 

was eine Implementierung demokratischer Reformen auf lokaler Ebene nach 

 
6  Ebd.  
7  Fällman, Fredrik (2008): Salvation and Modernity. Intellectuals and Faith in 

Contemporary China. Rev. ed. Lanham: University Press of America. S. 21 f.  
8  Man spricht auch vom „Chinese Mode“: siehe u. a. Billioud, Sébastien; 

Thoraval, Joe ̈l (2015): The Sage and the People. The Confucian Revival in China. 

Oxford: Oxford University Press. S. 6.  
9  Davies, Gloria (2009): Worrying About China. The Language of Chinese Critical 

Inquiry. Cambridge, Mass: Harvard Univ. Press. S. 47. 
10 Siehe u. a. Derichs: Why Ideas Matter; Wang, Chaohua (Hg.) (2005): One China, 

Many Paths. London: Verso. Goldman, Merle, Cheek Timothy; Hamrin (Hg.) 

(1987): China's Intellectuals and the State. In Search of a New Relationship. 

Cambridge Mass [u. a.]: Council on East Asian studies (Harvard Contemporary 

China Series). 



18 

 

sich zog.11 Die politische Elite lehnt ein konstitutionelles Demokratiemodell 

nach westlichem Vorbild als unvereinbar mit dem Sozialismus chinesischer 

Prägung ab.12  Dennoch gehört Demokratie nicht zuletzt seit 2013 zu den 

zwölf sozialistischen Kernwerten. Ziel der aktuellen Parteiführung unter Xi 

Jinping ist es, im globalen Wertediskurs um Demokratie und Menschenrechte 

alternative Interpretationen anzubieten und weitere Deutungsangebote über 

das Wesen der Demokratie zu etablieren.13  

In Anlehnung an Mayfair Mei-hui Yang verstehe ich Modernisierung nicht 

im Sinne eines prozessualen „natürlichen“ Endprodukts im Fortschritt der 

Nationen. Stattdessen übernehme ich ihr Verständnis von der Modernisie-

rung als Wechselspiel von Machtbeziehungen. 14 In der Arbeit benutze ich die 

Begriffe „Diskurs um die Moderne“ und „Modernisierungsdiskurs“ als Äqui-

valente. 

Die Verschränkung des Modernisierungsdiskurses und  
des Religionsdiskurses 

Deng Xiaoping und Jiang Zemin 江泽民 (1926-2022, Staatspräsident von 

1993-2003) sprachen von der Notwendigkeit der Entwicklung einer sozialis-

tischen spirituellen Zivilisation und dem Konzept des Regierens mit Moral 

und nach Gesetz (dezhi yu fazhi 德治与法治), um die Werte in der modernen 

chinesischen Gesellschaft zu stärken. Einige Akademiker haben daraufhin 

Religionen als eine Option zur Bewältigung des moralischen und spirituellen 

Vakuums vorgeschlagen.15 Der Begriff Religionsdiskurs bezieht sich auf alles, 

was über Religion gesagt wird.  

 
11  Holbig, Heike; Schucher, Günter (2016): Wer C sagt, muss auch D sagen. Chi-

nas Anlauf zur „weltgrößten Demokratie“. Hamburg (Giga Focus, 2). Online 

verfügbar unter: https://www.giga-hamburg.de/de/system/files/publications/ 

gf_asien_1602.pdf, zuletzt geprüft am 19.06.2018.S. 6.  
12  Document 9: A ChinaFile Translation (2013). Online verfügbar unter: 

http://www.chinafile.com/document-9-chinafile-translation, zuletzt aktuali-

siert am 08.11.2013, zuletzt geprüft am 24.9.0217. 
13  Siehe: Holbig; Schucher (2016): Wer C sagt, muss auch D sagen. 
14  Yang, Mayfair Mei-hui (2008): Introduction. In: Mayfair Mei-hui Yang (Hg.): 

Chinese Religiosities. Afflictions of Modernity and State Formation. Berkeley: 

University of California Press (Global, Area, and International Archive). S. 2. 
15  Siehe: Xie Zhibin (2006): Religious Diversity and the Public Roles of Religion 



19 
 

Forscher und Intellektuelle diskutieren u. a., welche Rolle den Religionen 

im Modernisierungsprozess zukommt. Sie verhandeln darüber, wie viel 

Raum den Religionen bei der Lösung gesellschaftlicher und politischer Fra-

gen zugestanden werden sollte. Ein weiteres Thema ist die Frage nach der 

Gestaltung des Verhältnisses zwischen dem Staat und den Religionen. Wie 

viel Einfluss soll der Staat auf die Religionen haben und umgekehrt? Wie er-

folgt der Umgang mit religiöser Diversität? Die Forderung nach mehr Diskurs-

spielräumen für Religionen auf öffentlicher und politischer Ebene steht im 

Kontrast zu dem Deutungsmuster von Religion, welches die politische Füh-

rung vertritt. Nach der chinesischen Verfassung ist die Freiheit des religiösen 

Glaubens zwar gewährleistet, aber Religion gilt als Privatsache und gehört 

nicht in den öffentlichen Bereich.16 Der Parteistaat nimmt eine aktive Rolle 

ein, um die Religionen und ihre Interaktion mit der Gesellschaft und dem 

Staat zu lenken. 17  Seit den 1980er-Jahren ist eine Wiederbelebung der 

 

in Chinese Society. In: Huilin Yang und Xinan Yang (Hg.): Sino-Christian 

Studies in China. Newcastle, UK: Cambridge Scholars Press. S. 232 f.  
16  Bis heute sind die Räume, in denen Religionsgemeinschaften reden und 

handeln können von der politischen Führung bestimmt. So ist es seit April 

2018 beispielsweise nicht mehr möglich, Bibeln im chinesischen Internet zu 

bestellen. Hierbei wird Religion (insbesondere das Christentum) systematisch 

aus dem öffentlich zugänglichen Raum in Nischen gedrängt. Johnson, Ian 

(2018): China Bans Online Bible Sales as It Tightens Religious Controls. Online 

verfügbar unter: https://www.nytimes.com/2018/04/05/world/asia/ china-

bans-bible-sales.html, zuletzt aktualisiert am 05.04.2018, zuletzt geprüft am 

19.06.2018. Auf Taobao kann man jedoch verschiedene Karten mit Sprüchen 

aus der Bibel und Geräte kaufen, auf denen die Bibel gelesen wird. Andere 

christliche Accessoires sind ebenfalls erwerbbar (Stand 1.5.2020). 
17  Das Ausbuchstabieren der Anpassung der Religion an die politischen und kul-

turellen Gegebenheiten ist von der jeweiligen Parteiführung unterschiedlich 

vorgenommen wurden. War unter Hu Jintao auch die karitative und wirtschaft-

liche Funktion von Religion in der chinesischen Gesellschaft von Bedeutung, so 

steht unter Xi Jinping mit seiner Forderung nach der Sinisierung der Religionen 

die vollständige Assimilation der Religionen an das politische System und die 

Anerkennung der offiziellen Ideologie im Mittelpunkt.  



20 

 

Religionslandschaft in der VR China zu erkennen,18 die sich aufgrund der zu-

nehmenden staatlichen Toleranz gegenüber Religionen vollziehen konnte.19  

Religionswissenschaft in China  

In China wird das Fach, welches sich wissenschaftlich mit Religionen ausei-

nandersetzt, als “宗教学” (zongjiaoxue) bezeichnet und in englischsprachi-

gen Publikationen mehrheitlich mit “Religious Studies”20 übersetzt. In weite-

ren Fällen werden “Science of Religion”21 oder in deutschsprachigen Über-

setzungen „Religionswissenschaft“ verwendet. 22  Übersetzungen aus dem 

Englischen oder dem Deutschen ins Chinesische bzw. umgekehrt garantieren 

keine neutrale begriffliche Übertragung, sondern werden inhaltlich vom 

 
18  Verschiedene Publikationen befassen sich mit diesem Phänomen. Zwei be-

sonders lesenswerte Monografien sind u. a.: Johnson, Ian (2017): The Souls of 

China. The Return of Religion after Mao. New York: Pantheon Books; Sun Yanfei 

(2010): Religions in Sociopolitical Context. The Reconfiguration of Religious 

Ecology in Post-Mao China. Dissertation: UMI. Online verfügbar unter: 

https://pqdtopen.proquest.com/pubnum/3419778.html, zuletzt geprüft am 

13.12.2017.  
19  Siehe: Ji Zhe (2015): Secularization without Secularism. The Political-Religious 

Configuration of Post-1989 China. In: Ngo Tam T. T. und Justine B. Quijada (Hg.): 

Atheist Secularism and its Discontents. A Comparative Study of Religion and 

Communism in Eurasia. USA: Palgrave Macmillan US. S. 92. 
20  Meyer, Christian (2015): The Emergence of “Religious Studies” (zongjiaoxue) 

in Late Imperial and Republican China, 1890-1949. In: Numen 62. S. 40-75; 

He Guanghu (2011): Thirty Years of Religious Studies in China. In: Fenggang 

Yang und Graeme Lang (Hg.): Social Scientific Studies of Religion in China. 

Methodology, Theories, and Findings. Leiden: Brill (Religion in Chinese 

Societies). S. 23-45; Wang Zhicheng (2013): Does China Need a Pluralistic 

Theory of Religion? In: Perry Schmidt-Leukel und Joachim Gentz (Hg.): 

Religious Diversity in Chinese Thought. USA: Palgrave MacMillan. S. 202; Tsai 

Yen-zen (2008): The Current Development of Religious Studies in the Chinese 

Intellectual World. In: Sino-Christian Studies 6 (December). S. 87-132. 
21  Duan Dezhi (2010): Zhongjiao xue 宗教学  / Science of Religion. Beijing: 

Renmin chubanshe.  
22  Meyer, Christian (2015): Das Beispiel der „Sino-Christian Theology“ und die 

Aufgabe einer interkulturellen Religionswissenschaft. In: Berliner Theolo-
gische Zeitschrift (BThZ) 32 (2). S. 343-367. 



21 
 

diskursiven Kontext der Rezeptionskultur gefüllt.23 Im hiesigen Fall werden 

aus dem Westen kommende, ins Chinesische übertragene Neologismen ins 

Deutsche rückübersetzt, weshalb die Vergegenwärtigung der unterschiedli-

chen inhaltlichen Interpretation von Begriffen notwendig ist. Ich werde den 

chinesischen Begriff zongjiaoxue mit Religionswissenschaft übersetzen, da 

er offiziell seit den frühen 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts den Begriff der 

Religionsforschung (zongjiao yanjiu 宗教研究 ) ersetzte, um die Wissen-

schaftlichkeit des Faches hervorzuheben. 24  Den teilweise synonym ge-

brauchten Terminus zongjiao yanjiu 宗教研究 übersetze ich mit Religions-

forschung. In China wird letzterer jedoch auch für die religionskritisch-mar-

xistische Religionsforschung genutzt und um die Zielsetzung der „Kritik der 

Theologien bzw. Theismus“ (pipan shenxue 批判神学 ) 25  ergänzt. Um 

 
23  Siehe das Konzept der Translingual Practise von Lydia Liu (Translingual 

Practice: Literature, National Culture, and Translated Modernity, China, 1900-

1937, Standford 1995) in: Meyer, Christian (2013): Der moderne chinesische 

„Religionsbegriff“ zongjiao als Beispiel translingualer Praxis Rezeption 

westlicher Religionsbegriffe und -vorstellungen im China des frühen 20. 

Jahrhunderts. In: Peter Schalk (Hg.): Religion in Asien? Studien zur Anwend-

barkeit des Religionsbegriffs. Uppsala, Schweden: Uppsala University (32). 

S. 352 f.  
24  So Wu Yungui 吴云贵  (1938-) ehemaliger Forscher am IWR der CASS, 

Forschung zum Islam, Konfuzianismus, aber auch zu den Bahai, auf einer 

Podiumsdiskussion 2014 im Rahmen der Feierlichkeiten zum 50jährigen 

Jubiläum des IWR: Zhuo Xinping; Jin Yijiu; Wu Yungui; Mou Zhongjian; Li Fuhua; 

Zheng Xiaoyun (2014): Duihua dangdai Zhongguo zongjiaoxue 50 nian ji 

Zhongguo shehui kexueyuan shijie zongjiao yanjiusuo 50 zhounian licheng 

huigu 对话当代中国宗教学 50年暨中国社会科学院世界宗教研究所 50 周年

历程回顾 (Ein Dialog über 50 Jahre chinesische Religionswissenschaft und ein 

historischer Rückblick auf 50 Jahre IWR CASS). In: The World Religious 
Cultures (6). S. 41.  

25  Teilweise wird shenxue 神学 mit Theismus statt Theologie übersetzt, da Ren 

Jiyu den Begriff oft als Gegensatz zum Atheismus nutzte und damit nicht nur 

ein Religionssystem verbindet. Siehe: Anmerkung der Herausgeber: Ren Jiyu 

(2010): Fight Hard to Advance the Marxist Study of Religion (Übersetzung: 

Wang, Ted). In: Contemporary Chinese Thought 41 (4). S. 69. Chinesischer 

Text: Ren Jiyu (2009). Wei fanzhan Maxesizhuyi de zongjiaoxue er fendou. In: 

Science and Atheism, Nr. 5. S. 44-53. Nachdruck von: Philosophical Research, 

Nr. 4 (1979).  



22 

 

Missverständnisse zu vermeiden, wird bei der Verwendung des Begriffs im 

Sinne einer religionskritischen Religionsforschung ausdrücklich darauf ver-

wiesen. Zwischen dieser atheistischen Religionsforschung und der Religions-

wissenschaft werden bis heute Kämpfe um die disziplinäre Deutungshoheit 

und staatliche Unterstützung ausgefochten. 

Religionswissenschaft ist seit 1979 wieder eine akademische Disziplin in 

China. Unter welchen Bedingungen wird Religionswissenschaft in der atheis-

tischen VR China betrieben? Westliche Beobachter und Wissenschaftler kri-

tisieren häufig, dass die Sozial- und Geisteswissenschaften in der VR China 

unter der Vormundschaft der KPCh stehen würden.26 Dabei merken sie an, 

dass in China die akademische und öffentliche Diskursebene vom offiziellen 

Diskursrahmen umspannt und bis zu einem gewissen Grad gelenkt würden. 

Die Wissenschaft in China werde deshalb weniger autonom betrieben als in 

den westlich-demokratischen Systemen. Wir finden somit in der VR China, 

um mit Foucault zu sprechen, eine andere „Ordnung der Dinge“27 vor.  

In der chinesischen Religionswissenschaft wurden mit dem Beginn der Re-

form und Öffnung 1978 neben der chinesischen Kultur erneut westliche Reli-

gionstheorien rezipiert und reflektiert. Zugleich nahm die Zahl der Religions-

wissenschaftler mit sympathisierender Haltung gegenüber den Religionen zu. 

Bedingt durch das religionsskeptische Umfeld bedienen sich einige Akteure 

dialogorientierter Ansätze,28 welche die globale Verbundenheit der Religio-

nen, ihr Friedens- und Harmoniepotenzial und den Nutzen der Religion für die 

Entwicklung der chinesischen Gesellschaft betonen. 

 
26  Froissart, Chloé (2018): Issues in Social Science Debate in Xi Jinping's China. 

In: China Perspectives (4). S. 3-8. Online verfügbar unter: https://doi.org/ 

10.4000/chinaperspectives.8330, zuletzt geprüft am 01.05.2020. 
27  Foucault, Michel (2006): Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Human-

wissenschaften. 1. Aufl., 19. [Dr.]. Frankfurt am Main: Suhrkamp (Suhrkamp-

Taschenbuch Wissenschaft). 
28  Siehe: Zhao Dunhua (2013): Shishiqiushi de pingjia gaoxiao de zongjiaoxue 

xueke jianshe chengjiu 实事求是地评价高校的宗教学学科建设成就 (Der 

Erfolg der akademischen Religionswissenschaft baut auf der Beurteilung der 

Tatsachen auf). Online verfügbar unter: http://iwr.cass.cn/zjyzz/201310/ 

t20131031_15795.htm, zuletzt geprüft am 02.09.2016; Ng, Peter Tze Ming 

(1999): Secularisation of Modernisation: Teaching Christianity in China Since 

the 1920s. In: Studies in World Christianity 5 (1). S. 1-17. 




