
65 
 

Teil II:  Strukturanalyse des Religionsdiskurses in der 
chinesischen Religionswissenschaft:  

Bedingungen, Institutionalisierung, Akteure,  

Gemeinschaften, diskursive Ereignisse,  
Transformationen und Verschränkungen 

4.  Bedingungen und Institutionalisierung der  
Religionswissenschaft   

Diskurse und Debatten werden durch ein diskursives und kontextuelles Um-

feld geformt. Das Umfeld gibt die Bedingungen vor, unter denen der Religi-

onsdiskurs geführt wird. Im Folgenden möchte ich die historischen, politi-

schen und institutionellen Bedingungen analysieren, unter denen sich die 

heutige chinesische Religionswissenschaft im offiziell atheistischen China 

konstituiert. Die diskursiven Rahmenbedingungen fungieren als Anker-

punkte, zwischen denen das Diskursfeld der Religionswissenschaft aufge-

spannt ist. Sie sind auch für die Spezifika der chinesischen Religionswissen-

schaft verantwortlich, wodurch sie sich von anderen regionalen Konzeptionen 

zur Religionswissenschaft unterscheiden.  

4.1  Historische Bedingungen: Die Verschränkung des  
Religionsdiskurses mit dem Modernisierungsdiskurs  

C. K. Yang楊慶堃 (1911-1999) unterteilt die Religionen im chinesischen Kai-

serreich strukturell in institutionalisierte Religionen und diffuse Religionen. 

Die institutionalisierten Religionen umfassten die buddhistischen und dao-

istischen Gemeinschaften mit organisiertem Klerus und die Gemeindestruk-

turen von Muslimen und Christen. Die diffusen Religionen hingegen waren 

geprägt von ihrer engen Verknüpfung religiöser und gesellschaftlicher Struk-

turen, wobei Yang zwischen den religiösen Praktiken der politischen Elite und 

der in allen Schichten verbreiteten Volksreligion differenziert.1 Goossaert be-

schreibt die religiösen Organisationsstrukturen der chinesischen Religionen, 

wie sie bis zur späten Qing-Zeit (Qingdynastie: 1644-1911) existierten, als 

 
1  Yang, C. K. (1970): Religion in Chinese Society. A Study of Contemporary Social 

Functions of Religion and Some of Their Historical Factors. 3. Aufl. Berkeley: 

University of California Press. 



66 

 

ein kohärentes System, das allumfassend und nicht exklusiv war.2 Dieses 

System basierte auf der chinesischen Kosmologie und umfasste persönliche 

Praktiken (wie Meditation, Spirit Writing, und Körpertechniken) und kollek-

tive Praktiken (Verehrung lokaler Gottheiten und Ahnen). Dabei verkörperten 

lokale kollektive Verehrungen von Gottheiten die verbreitetste Form von Re-

ligiosität in China. Die institutionalisierten Formen der chinesischen Religio-

nen verfügten über Ausbildungszentren, Priesterschaften, Liturgien und ka-

nonische Schriften. Nur innerhalb dieser Zentren wurden die einzelnen Reli-

gionen als Entität betrachtet. Außerhalb der Institutionen existierten die 

Religionen nebeneinander und deckten unterschiedliche Lebensbereiche 

ab.3 Religiöse Diversität und das offene System der diffusen Religionen sind 

charakteristisch für China.  

Ein abstrakter Religionsbegriff als universal vergleichbare Kategorie war in 

China vor der Jahrhundertwende zum 20. Jahrhundert nicht vorhanden und 

gelangte im Zuge des Modernisierungsdiskurses in China erst als Neologis-

mus zongjiao 宗教 über Japan nach China.4 Jedoch war diese Deutung von 

Religion mit einer stark westlich-protestantisch konnotierten Interpretation 

von Religion versehen. Die Niederlage Chinas in den Opiumkriegen (Yapian 
zhanzheng 鸦片战争, 1839-42/1856-60) und die damit einhergehende Se-

mikolonialisierung Chinas waren ausschlaggebend für die Bewegungsfrei-

heit, das Recht der Exterritorialität und Konsulargerichtsbarkeit aller Auslän-

der inklusive der Missionare.5 Seit den Verträgen von Beijing (1860) durften 

Katholiken offiziell in der Inlandsmission aktiv werden und Grundbesitz er-

werben, ein Recht, das seit 1881 auch für Protestanten galt.6 Eine Expansion 

des Christentums und die Institutionalisierung von Schulen, Colleges, Kir-

chen, Kranken- und Waisenhäusern durch die Missionare waren die Folge. 

Mit ihren Ansätzen in der Gesundheitsvorsorge, Bildung von Jungen und 

Mädchen und sozialen Projekten unterstützten die Christen den Staat bei sei-

nen Modernisierungsbestrebungen. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts 

 
2 Goossaert, Vincent (2005): The Concept of Religion in China and the West. In: 

Diogenes 205. S. 13-20. DOI: 10.1177/0392192105050596. S. 13.  
3  Ebd. S. 14. 
4  Dunch (2008): Christianity and “Adaption to Socialism”. S. 158.  
5  Klein (2009): Geschichte Chinas. S. 37; Meyer, Christian (2020): Zongjiao als 

chinesischer Religionsbegriff? Genealogische Anmerkungen zu seiner Entwick-

lung seit der späten Qing-Zeit. In: China heute XXXIX 4. S. 206-217.  
6  Ebd. S. 37. 



67 
 

oblag jedoch dem Konfuzianismus eine dominante Stellung innerhalb der 

chinesischen Gesellschaft.  

Eine Gruppe Reformkonfuzianer um Kang Youwei 康有为  (1858-1927) 

lehnte den Einfluss des Christentums auf Bildung und die Unterdrückung der 

chinesischen Qing-Regierung durch die imperialistischen Mächte vehement 

ab. Sie stießen im Sommer 1898 die Hundert-Tage-Reform (wuxu bianfa 戊
戌变法) an, um das Kaiserreich zu stabilisieren. Hinzu kam, dass die stark 

westlich beeinflusste Definition von Religion die „sogenannten irrationalen, 

rückständigen Ideen und Praktiken“7 der chinesischen Volksreligion als ent-

gegengesetzt zum neuen Religionsverständnis deutete. Trotz der antiimperi-

alistischen Haltung der Reformer diente der Protestantismus als Vorbild für 

die Konstruktion einer konfuzianischen Religion kongjiao 孔教. Sie sollte als 

eine Art Staatsreligion guojiao 国教8 die religiöse Basis des chinesischen 

Nationalstaates bilden. Infolgedessen wies Kang Youwei die Umgestaltung 

von Tempeln zu Schulen an und forderte das Verbot aller nicht-konfuziani-

schen Tempel.9 Das Projekt der Hundert-Tage-Reform scheiterte. Goossaert 

identifiziert die Hundert-Tage-Reform dennoch als die Geburtsstunde der an-

tiabergläubischen Haltung, die während der Republikzeit (1912-1949) an 

Popularität gewann.10  

Zusammengefasst hatten die Entwicklung und Verschränkung der Kon-

zepte von Religion und Aberglauben folgende Konsequenzen:  

1.  Die evolutionistische Unterteilung in Religion und Aberglaube, zwei pro-

testantisch geprägte Kategorien, hob die qing-zeitliche Unterscheidung 

zwischen Orthodoxie und Heterodoxie auf. Sie baute stattdessen auf 

einer Interpretation von Zivilisation auf, der westliche Kategorien von 

Wissenschaft und Fortschritt zugrunde lagen.  

2.  Der Protestantismus wurde von den Missionaren der frühen Republik-

zeit als vereinbar mit Moderne, Nation und Wissenschaft präsentiert, 

weshalb sich seine Organisationsstruktur durchsetzte. Dies hatte Konse-

quenzen für die volksreligiösen Praktiken, die aufgrund der vermeint-

 
7   Goossaert, Vincent (2006): The Beginning of the End for Chinese Religion? In: 

The Journal of Asian Studies 65 (2). S. 309.  
8  Ebd. S. 313. Kritischer sieht dies Meyer: Zongjiao als chinesischer Religionsbe-

griff? S. 212. 
9  Ebd. S. 317.  
10 Ebd. S. 327. 



68 

 

lichen „Unfähigkeit“, sich zu modernisieren, Repressionen ausgesetzt 

waren.  

3.  Die Religionen Chinas wurden zu Entitäten zusammengefasst und soll-

ten zur Nationenbildung, spirituellen Einheit und Verstärkung der mo-

ralischen Werte des Volkes beitragen. Auf staatliche Initiative wurden 

sie zu nationalen Vereinigungen institutionalisiert, die eng mit dem 

Staat kooperierten und unabhängig vom Ausland waren. Die in der Ver-

fassung verankerte Religionsfreiheit von 1912 erkannte fünf institutio-

nalisierte Religionen an (Daoismus, Buddhismus, Islam, Katholizismus 

und Protestantismus). Goossaert spricht deshalb von “churchlike” reli-

giösen Vereinigungen. Sie wurden konstruiert, um dem säkularen Mo-

dell der Gegenüberstellung von Religion als Kirche und dem Staat ge-

recht zu werden. Innerhalb dieser institutionalisierten Form konnte der 

Staat mit den Religionen agieren,11 was eine Erstarkung des Staates ge-

genüber den religiösen Institutionen zur Folge hatte.  

4.  Mayfair Yang spricht vom chinesischen Staat als dem Hauptakteur der 

Durchsetzung einer „Säkularisierung“12. Unter Säkularisierung im chi-

nesischen Kontext versteht Yang (1) die Marginalisierung von religiösen 

Praktiken und Institutionen innerhalb der Machtstrukturen der Gesell-

schaft, (2) die Annahme der Inkompatibilität von diesseitigem Wett-

streit, Produktion und Konsum und jenseitig-religiösen Orientierun-

gen.13  In China habe die Säkularisierung eingesetzt, nachdem diese 

vom Staat zwangsverordnet worden war, wodurch er seine Führungs-

rolle bei der Modernisierung manifestierten konnte.  

Die Etablierung einer verengten Religionsdefinition und das Vorgehen gegen 

die chinesische Volksreligion haben ihre Wurzeln in der späten Kaiser- bzw. 

frühen Republikzeit. Bis heute bilden die religionspolitischen Bestimmungen 

der Republikzeit den Grundstein für die Religionsverwaltung in der VR China. 

Nachdem die Kommunisten den Machtkampf mit der Guomindang 国民党 

auf dem Festland zu ihren Gunsten entschieden hatten, erfolgte nach der 

 
11  Goossaert, Vincent (2008): Republican Church Engineering. The National 

Religious Associations in 1912 China. In: Mayfair Mei-hui Yang (Hg.): Chinese 

Religiosities. Afflictions of Modernity and State Formation. Berkeley: University 

of California Press (Global, Area, and International Archive). S. 210.  
12  Yang, Mayfair (2008): Introduction. S. 16.  
13  Ebd. S. 6.  



69 
 

Gründung der VR China 1949 die Errichtung der fünf offiziell anerkannten Re-

ligionsvereinigungen Buddhismus, Daoismus, Islam, Katholizismus und Pro-

testantismus und die Etablierung der protestantischen patriotischen Drei-

Selbst-Bewegung (Sanzi aiguo yundong 三自爱国运动). Ausländische Mis-

sionare wurden des Landes verwiesen, um sich ihres Einflusses vollständig 

zu entledigen. Zur Zeit der Kulturrevolution war die Religionsausübung offizi-

ell verboten. Mit der Reform- und Öffnungsperiode erfolgte die Wiederbele-

bung der Religion in der Gesellschaft.  

„Religion“ stellt keine Kategorie sui generis dar. Goossaert verweist auf die 

Notwendigkeit einer kritischen Reflexion des vormaligen Religionsbegriffes 

und dessen Übertragung auf den chinesischen Kontext innerhalb der heuti-

gen westlichen Religionswissenschaft.14 Viele Sozial- und Religionswissen-

schaftler streben die Dekonstruktion dieser verengten Religionsdefinition an, 

da sie die „zentralen kultisch-rituellen Aspekte chinesischer Religion“15 aus-

klammere.16  

Der nachgezeichnete Religionsdiskurs beeinflusst bis heute die Debatten 

um Religion in der chinesischen Religionswissenschaft. Innerhalb der chine-

sischen Religionswissenschaft ist die Sensibilität gegenüber den verschie-

denen Formen religiösen Lebens in China gewachsen. Die Volksreligion ist 

ein wichtiger Forschungsgegenstand der chinesischen Religionsethnologie 

geworden. 17  Die Religionswissenschaft in China und auf internationaler 

Ebene hinterfragt kritisch den bisherigen Religionsbegriff und Forscher for-

dern die Konstitution einer Religionsdefinition unter Berücksichtigung chine-

sischer Realitäten.18  

 
14  Goossaert (2005): The Concept of Religion. S. 14.  
15  Klein (2009): Geschichte Chinas. S. 273.  
16  Yang, Mayfair (2008): Introduction. S. 18.  
17  Cao Nanlai (2018): The Rise of Field Studies. S. 137-163.  
18  Siehe u. a. Fan Lizhu (2011): The Dilemma of Pursuing Chinese Religious 

Studies Within the Framework of Western Religious Theories. In: Fenggang 

Yang und Graeme Lang (Hg.): Social Scientific Studies of Religion in China. 

Methodology, Theories, and Findings. Leiden: Brill (Religion in Chinese 

Societies). S. 87-107; Liang Yongjia (2016): The Anthropological Study of 

Religion in China. Contexts, Collaborations, Debates, and Trends. In: Asia 
Research Institute Working Paper Series No. 250 (April). S. 1-23. Online 

verfügbar unter: https://ari.nus.edu.sg/Assets/repository/files/publications/ 




