Teilll: Strukturanalyse des Religionsdiskurses in der
chinesischen Religionswissenschaft:
Bedingungen, Institutionalisierung, Akteure,
Gemeinschaften, diskursive Ereignisse,
Transformationen und Verschriankungen

4. Bedingungen und Institutionalisierung der
Religionswissenschaft

Diskurse und Debatten werden durch ein diskursives und kontextuelles Um-
feld geformt. Das Umfeld gibt die Bedingungen vor, unter denen der Religi-
onsdiskurs gefiihrt wird. Im Folgenden mochte ich die historischen, politi-
schen und institutionellen Bedingungen analysieren, unter denen sich die
heutige chinesische Religionswissenschaft im offiziell atheistischen China
konstituiert. Die diskursiven Rahmenbedingungen fungieren als Anker-
punkte, zwischen denen das Diskursfeld der Religionswissenschaft aufge-
spannt ist. Sie sind auch fiir die Spezifika der chinesischen Religionswissen-
schaft verantwortlich, wodurch sie sich von anderen regionalen Konzeptionen
zur Religionswissenschaft unterscheiden.

4.1 Historische Bedingungen: Die Verschrankung des
Religionsdiskurses mit dem Modernisierungsdiskurs

C.K.Yang #% B %1 (1911-1999) unterteilt die Religionen im chinesischen Kai-
serreich strukturell in institutionalisierte Religionen und diffuse Religionen.
Die institutionalisierten Religionen umfassten die buddhistischen und dao-
istischen Gemeinschaften mit organisiertem Klerus und die Gemeindestruk-
turen von Muslimen und Christen. Die diffusen Religionen hingegen waren
geprdgt von ihrer engen Verkniipfung religioser und gesellschaftlicher Struk-
turen, wobei Yang zwischen den religiosen Praktiken der politischen Elite und
der in allen Schichten verbreiteten Volksreligion differenziert." Goossaert be-
schreibt die religiosen Organisationsstrukturen der chinesischen Religionen,
wie sie bis zur spéten Qing-Zeit (Qingdynastie: 1644-1911) existierten, als

! Yang, C. K. (1970): Religion in Chinese Society. A Study of Contemporary Social
Functions of Religion and Some of Their Historical Factors. 3. Aufl. Berkeley:
University of California Press.

65



ein kohdrentes System, das allumfassend und nicht exklusiv war.? Dieses
System basierte auf der chinesischen Kosmologie und umfasste personliche
Praktiken (wie Meditation, Spirit Writing, und Kdrpertechniken) und kollek-
tive Praktiken (Verehrung lokaler Gottheiten und Ahnen). Dabei verkorperten
lokale kollektive Verehrungen von Gottheiten die verbreitetste Form von Re-
ligiositdt in China. Die institutionalisierten Formen der chinesischen Religio-
nen verfiigten tiber Ausbildungszentren, Priesterschaften, Liturgien und ka-
nonische Schriften. Nur innerhalb dieser Zentren wurden die einzelnen Reli-
gionen als Entitdt betrachtet. AuBerhalb der Institutionen existierten die
Religionen nebeneinander und deckten unterschiedliche Lebensbereiche
ab.? Religiose Diversitdt und das offene System der diffusen Religionen sind
charakteristisch fiir China.

Ein abstrakter Religionsbegriff als universal vergleichbare Kategorie war in
China vor der Jahrhundertwende zum 20. Jahrhundert nicht vorhanden und
gelangte im Zuge des Modernisierungsdiskurses in China erst als Neologis-
mus zongjiao 5%#{ iiber Japan nach China.* Jedoch war diese Deutung von
Religion mit einer stark westlich-protestantisch konnotierten Interpretation
von Religion versehen. Die Niederlage Chinas in den Opiumkriegen (Yapian
zhanzheng 18 Fr %4+, 1839-42/1856-60) und die damit einhergehende Se-
mikolonialisierung Chinas waren ausschlaggebend fiir die Bewegungsfrei-
heit, das Recht der Exterritorialitdt und Konsulargerichtsbarkeit aller Auslan-
der inklusive der Missionare.> Seit den Vertrdgen von Beijing (1860) durften
Katholiken offiziell in der Inlandsmission aktiv werden und Grundbesitz er-
werben, ein Recht, das seit 1881 auch fiir Protestanten galt.® Eine Expansion
des Christentums und die Institutionalisierung von Schulen, Colleges, Kir-
chen, Kranken- und Waisenhdusern durch die Missionare waren die Folge.
Mit ihren Ansédtzen in der Gesundheitsvorsorge, Bildung von Jungen und
Méadchen und sozialen Projekten unterstiitzten die Christen den Staat bei sei-
nen Modernisierungsbestrebungen. Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts

2 Goossaert, Vincent (2005): The Concept of Religion in China and the West. In:
Diogenes 205.S. 13-20.D0I: 10.1177/0392192105050596. S. 13.

> Ebd. S. 14.

“* Dunch (2008): Christianity and “Adaption to Socialism”. S. 158.

> Klein (2009): Geschichte Chinas. S. 37; Meyer, Christian (2020): Zongjiao als
chinesischer Religionsbegriff? Genealogische Anmerkungen zu seiner Entwick-
lung seit der spaten Qing-Zeit. In: China heute XXXIX 4. S. 206-217.

¢ Ebd.S. 37.

66



oblag jedoch dem Konfuzianismus eine dominante Stellung innerhalb der
chinesischen Gesellschaft.

Eine Gruppe Reformkonfuzianer um Kang Youwei & A (1858-1927)
lehnte den Einfluss des Christentums auf Bildung und die Unterdriickung der
chinesischen Qing-Regierung durch die imperialistischen Machte vehement
ab. Sie stieRen im Sommer 1898 die Hundert-Tage-Reform (wuxu bianfa JX,
JXA57%) an, um das Kaiserreich zu stabilisieren. Hinzu kam, dass die stark
westlich beeinflusste Definition von Religion die ,,sogenannten irrationalen,
riickstdandigen Ideen und Praktiken*” der chinesischen Volksreligion als ent-
gegengesetzt zum neuen Religionsverstandnis deutete. Trotz der antiimperi-
alistischen Haltung der Reformer diente der Protestantismus als Vorbild fiir
die Konstruktion einer konfuzianischen Religion kongjiao fL#. Sie sollte als
eine Art Staatsreligion guojiao [E#® die religiose Basis des chinesischen
Nationalstaates bilden. Infolgedessen wies Kang Youwei die Umgestaltung
von Tempeln zu Schulen an und forderte das Verbot aller nicht-konfuziani-
schen Tempel.® Das Projekt der Hundert-Tage-Reform scheiterte. Goossaert
identifiziert die Hundert-Tage-Reform dennoch als die Geburtsstunde der an-
tiaberglaubischen Haltung, die wahrend der Republikzeit (1912-1949) an
Popularitat gewann.*

Zusammengefasst hatten die Entwicklung und Verschrankung der Kon-
zepte von Religion und Aberglauben folgende Konsequenzen:

1. Dieevolutionistische Unterteilung in Religion und Aberglaube, zwei pro-
testantisch geprdgte Kategorien, hob die ging-zeitliche Unterscheidung
zwischen Orthodoxie und Heterodoxie auf. Sie baute stattdessen auf
einer Interpretation von Zivilisation auf, der westliche Kategorien von
Wissenschaft und Fortschritt zugrunde lagen.

2. Der Protestantismus wurde von den Missionaren der frithen Republik-
zeit als vereinbar mit Moderne, Nation und Wissenschaft prdsentiert,
weshalb sich seine Organisationsstruktur durchsetzte. Dies hatte Konse-
quenzen fiir die volksreligiosen Praktiken, die aufgrund der vermeint-

7 Goossaert, Vincent (2006): The Beginning of the End for Chinese Religion? In:
The Journal of Asian Studies 65 (2). S. 309.

8 Ebd. S. 313. Kritischer sieht dies Meyer: Zongjiao als chinesischer Religionsbe-
griff? S. 212.

° Ebd.S. 317.

10 Ebd. S. 327.

67



lichen ,,Unfahigkeit“, sich zu modernisieren, Repressionen ausgesetzt
waren.

3. Die Religionen Chinas wurden zu Entitdten zusammengefasst und soll-
ten zur Nationenbildung, spirituellen Einheit und Verstarkung der mo-
ralischen Werte des Volkes beitragen. Auf staatliche Initiative wurden
sie zu nationalen Vereinigungen institutionalisiert, die eng mit dem
Staat kooperierten und unabhadngig vom Ausland waren. Die in der Ver-
fassung verankerte Religionsfreiheit von 1912 erkannte fiinf institutio-
nalisierte Religionen an (Daoismus, Buddhismus, Islam, Katholizismus
und Protestantismus). Goossaert spricht deshalb von “churchlike” reli-
giosen Vereinigungen. Sie wurden konstruiert, um dem sadkularen Mo-
dell der Gegeniiberstellung von Religion als Kirche und dem Staat ge-
recht zu werden. Innerhalb dieser institutionalisierten Form konnte der
Staat mit den Religionen agieren,'* was eine Erstarkung des Staates ge-
geniiber den religiosen Institutionen zur Folge hatte.

4. Mayfair Yang spricht vom chinesischen Staat als dem Hauptakteur der
Durchsetzung einer ,Sakularisierung“*?. Unter Sékularisierung im chi-
nesischen Kontext versteht Yang (1) die Marginalisierung von religiosen
Praktiken und Institutionen innerhalb der Machtstrukturen der Gesell-
schaft, (2) die Annahme der Inkompatibilitdt von diesseitigem Wett-
streit, Produktion und Konsum und jenseitig-religiosen Orientierun-
gen.” In China habe die S&kularisierung eingesetzt, nachdem diese
vom Staat zwangsverordnet worden war, wodurch er seine Fiihrungs-
rolle bei der Modernisierung manifestierten konnte.

Die Etablierung einer verengten Religionsdefinition und das Vorgehen gegen
die chinesische Volksreligion haben ihre Wurzeln in der spdten Kaiser- bzw.
frihen Republikzeit. Bis heute bilden die religionspolitischen Bestimmungen
der Republikzeit den Grundstein fiir die Religionsverwaltung in der VR China.
Nachdem die Kommunisten den Machtkampf mit der Guomindang [E 3%
auf dem Festland zu ihren Gunsten entschieden hatten, erfolgte nach der

1 Goossaert, Vincent (2008): Republican Church Engineering. The National
Religious Associations in 1912 China. In: Mayfair Mei-hui Yang (Hg.): Chinese
Religiosities. Afflictions of Modernity and State Formation. Berkeley: University
of California Press (Global, Area, and International Archive). S. 210.

2 Yang, Mayfair (2008): Introduction. S. 16.

3 Ebd.S. 6.

68



Griindung der VR China 1949 die Errichtung der fiinf offiziell anerkannten Re-
ligionsvereinigungen Buddhismus, Daocismus, Islam, Katholizismus und Pro-
testantismus und die Etablierung der protestantischen patriotischen Drei-
Selbst-Bewegung (Sanzi aiguo yundong = H % [Fiz3)). Auslidndische Mis-
sionare wurden des Landes verwiesen, um sich ihres Einflusses vollstandig
zu entledigen. Zur Zeit der Kulturrevolution war die Religionsausiibung offizi-
ell verboten. Mit der Reform- und Offnungsperiode erfolgte die Wiederbele-
bung der Religion in der Gesellschaft.
»Religion“ stellt keine Kategorie sui generis dar. Goossaert verweist auf die
Notwendigkeit einer kritischen Reflexion des vormaligen Religionsbegriffes
und dessen Ubertragung auf den chinesischen Kontext innerhalb der heuti-
gen westlichen Religionswissenschaft.’ Viele Sozial- und Religionswissen-
schaftler streben die Dekonstruktion dieser verengten Religionsdefinition an,
da sie die ,zentralen kultisch-rituellen Aspekte chinesischer Religion“*® aus-
klammere.’®

Der nachgezeichnete Religionsdiskurs beeinflusst bis heute die Debatten
um Religion in der chinesischen Religionswissenschaft. Innerhalb der chine-
sischen Religionswissenschaft ist die Sensibilitdat gegeniiber den verschie-
denen Formen religiosen Lebens in China gewachsen. Die Volksreligion ist
ein wichtiger Forschungsgegenstand der chinesischen Religionsethnologie
geworden. ' Die Religionswissenschaft in China und auf internationaler
Ebene hinterfragt kritisch den bisherigen Religionsbegriff und Forscher for-
dern die Konstitution einer Religionsdefinition unter Beriicksichtigung chine-
sischer Realitdten.'®

-

4 Goossaert (2005): The Concept of Religion. S. 14.

> Klein (2009): Geschichte Chinas. S. 273.

¢ Yang, Mayfair (2008): Introduction. S. 18.

Cao Nanlai (2018): The Rise of Field Studies. S. 137-163.

Siehe u. a. Fan Lizhu (2011): The Dilemma of Pursuing Chinese Religious
Studies Within the Framework of Western Religious Theories. In: Fenggang
Yang und Graeme Lang (Hg.): Social Scientific Studies of Religion in China.
Methodology, Theories, and Findings. Leiden: Brill (Religion in Chinese
Societies). S. 87-107; Liang Yongjia (2016): The Anthropological Study of
Religion in China. Contexts, Collaborations, Debates, and Trends. In: Asia
Research Institute Working Paper Series No. 250 (April). S. 1-23. Online
verflgbar unter: https://ari.nus.edu.sg/Assets/repository/files/publications/

-

-

-
Q

18

69





