Forschungen zur Geschichte und Kultur des 6stlichen Mitteleuropa

RADKA RANOCHOVA

Schweigend sprechen

Zeichensprache in mittelalterlichen Klostern




Gedruckt mit Unterstiitzung des Leibniz-Instituts fir Geschichte und Kultur
des Ostlichen Europa e.V. in Leipzig.

Diese MaRnahme wird mitfinanziert durch Steuermittel auf der Grundlage
des vom Sdchsischen Landtag beschlossenen Haushaltes.

Der Titel ist als Open-Access-Publikation verfiigbar iber
www.sandstein-verlag.de, DOI: 10.25621/sv-gwzo/FGKoeM-60

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non
Commercial 4.0 Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der
Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfdltigung und Verbrei-
tung des Materials in jedem Format oder Medium fiir nicht kommerzielle Zwecke
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.de).

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial.
Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit
Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfor-
dert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2023, Sandstein Verlag, Goetheallee 6, 01309 Dresden
Umschlagabbildung: Signa-Liste Siquis

aus dem Kloster Vy3si Brod, 28 Pp., fol.188v
Korrektorat: Maria Stuiber

Redaktion: Wilfried Franzen

Gestaltung, Satz: Sandstein Verlag

Druck: FINIDR, s.r.0., Cesky T&&in
www.sandstein-verlag.de

ISBN 978-3-95498-764-1

Schwelgend
sprechen

Zeichensprache in
mittelalterlichen Klostern

RADKA RANOCHOVA

AUS DEM TSCHECHISCHEN UBERSETZT
VON MARTINA LISA

HERAUSGEGEBEN VON CHRISTIAN LUBKE

SANDSTEIN



12

22

40

Inhalt

9

Danksagung
Zur Einflihrung

Zeichensprache als Forschungsgegenstand der Geschichts-
und Sprachwissenschaft

Schweigen in der monastischen Tradition

26
31

34
36

37

Die dulRere Stille in den Raumlichkeiten des Klosters

Schweigen als Schutz vor Siinden und Lastern der Zunge

Das innere Schweigen als Weg zu sich selbst und als Sprache Gottes
Das Ideal der vita angelica

Schweigend reden, redend schweigen

Die Geschichte der Zeichensprache

1
44
47
51

61
62

77

81

84
87
89
90
94
95

Gesten und Zeichen auBerhalb der monastischen Welt
Vernehmbare Zeichen der ersten Ménche
Zeichensprache in Baume-les-Moines und Cluny

Verbreitung der Zeichensprache unter den Schwarzen Ménchen im 11. bis 15. Jahr-
hundert

Monastische Zeichensprache bei der Erziehung von Gehorlosen
Ein detaillierter Blick in ein zisterziensisches Kloster

Diesseitige und jenseitige Strafen fir die missbrauchliche Nutzung der Zeichen bei
den Zisterziensern

Die Birgitten unter dem Einfluss der Zisterzienser
Zeichensprache bei den Regularkanonikern

Gilbertiner, Grammontenser, Abaelard und das ideale Kloster
Die ablehnende Haltung der Kartduser

Vor- und Nachteile der Zeichensprache

Langsames Schwinden der Zeichen

Ausblick auf die Neuzeit — die Trappisten

100

140

172

186

Die Signa-Listen

101 Signa-Listen als Handreichungen fiir Novizen
106 Die Listen der Benediktiner

115  Die Listen der Zisterzienser

134 Andere Orden und ihre Signa-Listen

Was die Signa-Listen Gber Kloster verraten
141 Zeichen fiir Speisen

145 Zeichen fiir Getranke

145  Zeichen fiir Fleisch vierfiiRBiger Tiere und Fische

149 Zeichen fiir Hiilsenfriichte, Obst und Gemiise
sowie flr Milchprodukte, Eier und Krduter

151  Zeichen fiir Brot
152 Liturgische Zeichen
156  Zeichen flir Personen

160 Zeichen fir Kleidung, Bettwdsche, Arbeits- und
»private« Gegenstdande

163  Verschiedene Zeichen inklusive Verben

167  Weitere Zeichen

Wie die Zeichen gebildet werden
174 Struktur und Syntax

179  Mache einen Kreis mit beiden Daumen und Zeigefingern,
weil das Brot rund ist

184  Zum Schluss

Anhang

187  Die Signa-Liste Siquis aus dem Kloster Vyssi Brod rkp. 28 Pp.
194 Kloster mit Gberlieferten Signa-Listen

195  Abkilirzungen

196  Literatur- und Quellenverzeichnis



. Die Zeichensprache der Kloster ist unter Historikern keine Unbekannte: Schon mindestens seit

Z e | C e n S ra C e a S dem 17.)Jahrhundert weil man um ihre Existenz. In dieser Zeit wurden im Rahmen von Editions-
arbeiten auch einige Signa-Listen publiziert, die ersten Quellen zur Erforschung der Zeichenspra-

che. Spater kamen zu den Signa-Listen weitere Hinweise in normativen und erzahlenden Quellen

hinzu, in denen die Zeichensprache Erwdahnung fand.
O rS C U n g S 8 e g e n _ Es gibt eine ganze Reihe von Studien, die sich mit diesem Thema befassen und auf die sich

aufbauen ldsst. Am wichtigsten sind die folgenden fiinf, durch deren Lektiire man einen hervor-
. ragenden Uberblick iiber die Materie sowie Hinweise auf weiterfiihrende Literatur bekommt. Als
die »Bibel der Zeichensprache« kann man die Dissertation von Walter Jerecki von 1979 bezeichnen,
S t a n d d e r G e S C h | C h tS — die er unter der Betreuung von Prof. Paul Gerhard Schmidt an der Universitdt Gottingen? vorlegte.
Die Arbeit wurde zwei Jahre spdter unter dem Titel Signa loquendi: die cluniacensischen Signa-Listen
. publiziert2 Jarecki konzentrierte sich auf die auf Latein verfassten Signa-Listen aus Cluny. Er trug
eine beeindruckende Sammlung von Manuskripten zusammen, die er nach griindlicher Analyse in
U r d S p ra C h W | S S e n - sechs Gruppen einteilte. Diese machte er durch eine kritische Edition mit einem umfangreichen
Anmerkungsapparat und Kommentaren fiir die weitere Forschung zugdnglich. Bei der Edition
konnte er sich auf einige bereits publizierte Arbeiten stiitzen, viele Manuskripte wurden jedoch
dank ihm zum allerersten Mal veréffentlicht. Sein Ziel war dabei, die Zeichen aus Cluny fiir die
S C ,] a weitere, vor allem kulturhistorische Forschung komplett zugdnglich zu machen.?
Auf die Erforschung der Listen aus Cluny kniipfte Scott Gorden Bruce mit seiner Dissertation
Uttering No Human Sound: Silence and Sign Language in Western Medieval Monasticism (Princeton
2000) an, die spdter unter dem Titel Silence and Sign Language in Medieval Monasticism: The Cluniac
Tradition, c. 9oo—-1200 publiziert wurde? Da er sich zwei Jahrzehnte nach Jarecki mit dem Thema
befasste, war sein Zugang um einiges komplexer. AuRerdem konnte er nicht nur auf Jareckis Edition
zurlickgreifen, sondern auch auf die Biicher der Klosterbrauche (vor allem auf die Consuetudines
aus Cluny)® Dank dieser Umstande und der hingebungsvollen Arbeit des Autors ist eine qualitativ
hochwertige Synthese zum Thema der monastischen Stille und Zeichensprache entstanden. Bruce
wollte das eigentliche Wesen der Zeichen ergriinden, mit deren Hilfe sich die Mdnche in Cluny
verstdndigten. Detailliert zeigt er auf, wie die Sehnsucht der cluniazensischen Ménche nach der
Erfillung des Lebensideals der vita angelica zur Entwicklung der Zeichen fiihrte.
Bruce beschdftigte sich mit der Verbreitung der cluniazensischen Listen auch auBerhalb der

burgundischen Klostermauern sowie mit der Frage des Austauschs von Gebrduchen unter den
jeweiligen Klostern. Da er sich in seiner Arbeit nicht auf die lateinischen Listen beschrdnkt, bezog

2 Schmidt 1981 hat selbst eine kurze Studie tiber die Verwendung der Zeichensprache im Mittelalter verfasst.
3 Jarecki1981.

4 Bis dahin galten die Consuetudines, in denen sich die Signa-Listen meist befinden, unter Historikern als wenig
interessant. Viele wurden erst gar nicht herausgegeben, manche zuletzt im 17. oder 18. Jahrhundert. Erst mit dem Pro-
jekt Corpus consuetudinum monasticarum (seit 1963) veranderten sich die kritischen Editionen der legislativen Quel-
len aus dem Mittelalter (vgl.: Engelbert 1991). Walter Jarecki konnte die Friichte dieses Editionsprojekts noch nicht
ernten. Er selbst erforschte viele Archivmaterialien, auf denen die Projektarbeit basiert. Spater verdffentlichte er noch
einige Studien zu den Zeichen, vgl.: Jarecki 1981 (hier ist vor allem die Edition der Zeichenliste Ars und ihr griindli-
cher Vergleich mit anderen zisterziensischen Listen von enormer Bedeutung); Jarecki 1990 a, Jarecki 1990b.

5 Bruce 2007a. Diese inhaltlich hervorragende Arbeit ist zudem auf3erordentlich gut und lebhaft geschrieben und
verkorpert ein weit tiberdurchschnittliches Niveau.

6 ConsUIr; ConsBern. Beide beschreiben und vergleichen Hallinger 1959 und spater Wollasch 1993. Nach Joachim
Wollasch ist Bernhards Werk ins Jahr 1078 zu datieren, kurz vor der Entstehung von Ulrichs Werk 1079-1084.




er auch die friihenglische Monasteriales indicia mit ein. Zu den Rezipienten der cluniazensischen
Klostergebrduche zdhlt er auch die Zisterzienser. Bruces Interesse flir die Zeichensprache hielt
auch nach dem Abschluss seiner Dissertation noch an, er forscht weiterhin zu diesem Thema. Fiir
die Zisterzienser ist seine kurze, jedoch informationsreiche Studie The Origin of Cistercian Sign
Language” von entscheidender Bedeutung.

Der dritte bedeutende Autor ist der Kunsthistoriker Jens Riiffer, dessen Texte dank seines brei-
ten Wissensspektrums auch dsthetische und philosophische Themen einschlieRen. Aus seiner Feder
stammt eine ganze Reihe hervorragender Werke, in denen er, ahnlich wie Bruce, nach dem Sinn
und Stellenwert der Zeichensprache in den mittelalterlichen Gemeinschaften fragt. Grundlegend
ist hier seine Studie »Multum loqui non amare.« Die Zeichensprache bei den Zisterziensern® Der Erfor-
schung der Zeichen und ihrer méglichen Aussagekraft steht er allerdings ziemlich kritisch gegen-
Gber, denn nach seiner Auffassung sei in keiner Quelle der Wandel der Zeichensprache im Laufe
der Zeit abgebildet, sprich: wie diese tagtdglich verwendet wurde. AuRerdem zeigen sich in den
wenigen erhaltenen Quellen enorme landesspezifische und zeitliche Unterschiede, die einen Ver-
gleich sehr schwierig (wenngleich nicht unmoglich) machen. Allerdings weist er auf eine entschei-
dende Tatsache hin, die die meisten Forscher nicht berlicksichtigen — darauf, dass die Anzahl der
in den Listen erhaltenen Worter keinesfalls die Bandbreite der in dem jeweiligen Kloster tatsdchlich
verwendeten Zeichen abbildet. Riiffer wiederholt also das, was bereits Bruce in seiner Arbeit andeu-
tete, und zwar, dass die Listen fiir Novizen bestimmt waren, die nicht alles auf einmal lernen sollten,
sondern zuerst nur die Basiszeichen. Seiner anderen These (iber die fehlende Kontinuitdt in der
Verwendung der Zeichen bis in die heutige Zeit muss allerdings widersprochen werden. Denn bei-
spielsweise verwenden die Trappisten die Zeichensprache noch heute, und es handelt sich dabei
um die Zeichen, die sie von den Zisterziensern ibernommen haben. Durch die jahrhundertelange
Verwendung haben sich die Zeichen naturgemdR weiterentwickelt und wurden angepasst.

Ahnlich unverzichtbar wie Jareckis Edition fir die Erforschung der cluniazensischen Zeichen
ist fir die Erforschung der Zeichen der Zisterzienser die Edition einer der beiden wichtigsten Listen
von Bruno Griesser: Ungedruckte Texte zur Zeichensprache in den Kldstern von 1947° Der Heraus-
geber dieses qualitativ hochwertigen und immer noch niitzlichen Textes hatte leider keine so
hohen Anspriiche wie seinerzeit Jarecki. Doch er veroffentlichte in der Edition auch die Erganzung
zu einem Manuskript mit einem klaren Hinweis auf den Unterschied zwischen den aufgelisteten
Zeichen und der Gesamtzahl der tatsdchlich verwendeten. Leider wurde diese Information in der
Fachliteratur bis jetzt nicht besonders reflektiert.

Nicht nur eine, sondern mehr als zwanzig Einzelstudien und Editionen versammelten die Heraus-
geber Jean Umiker-Sebeok und Thomas A. Sebeok in ihrem Kompendium Monastic Sign Language™
mit zahlreichen Reprints grundlegender Studien und Editionen der Signa-Listen. Ein groBes Verdienst

7 Bruce 2001. Daneben verdffentlichte Bruce noch weitere Studien zur Zeichensprache, vor allem im Zusammen-
hang mit den cluniazensischen Regeln und Disziplin: Bruce 2005; Bruce 2007 b.

8 Riiffer 2009. Auch in anderen Publikationen beschdftigt er sich zum Teil mit der Zeichensprache (siehe: Riiffer
1999, 202-213).

9 Griesser 1947.
10 Umiker-Sebeok/Sebeok 1987.

ist die Zurverfiigungstellung von Studien zu regionalen Listen, die, da nicht auf Latein verfasst, in
den grundlegenden Verzeichnissen bis dahin keine Berlicksichtigung fanden (vor allem die portu-
giesischen und spanischen Listen). So kamen auch dltere Editionen wieder ans Licht, zum Beispiel
Leibniz’ Editionen der Listen aus Loccum. Ahnlich wie Jareckis Edition und seine Analyse der clunia-
zensischen Listen stieR auch diese Kompendiumsarbeit auf ein groBes Echo unter den Forschenden
- vor allem in der Geschichts- und Sprachwissenschaft. Aber zuriick zu den ersten Forschungen auf
dem Gebiet der Zeichensprache - den ersten Quelleneditionen. Von dort war es ein sehr langer Weg,
der am Ende zu den Arbeiten von Bruce oder Riiffers fiihrte, in denen gezeigt wird, was aus heutiger
Perspektive als selbstverstdndlich gelten mag: dass man die Tradition der Stille in den Kldstern sehr
wohl untersuchen kann, ohne sich von den Beschrdankungen der Hauptquelle, der Signa-Listen, ein-
schiichtern zu lassen. Wie wir noch im Laufe der Studie sehen werden, sind Signa-Listen sehr dank-
bare Quellen zur Erforschung der Zeichensprache der Ménche. Es ist also naheliegend, dass die
meisten Listen bereits in kleineren oder gréReren Studien erwdahnt wurden.

Zu den ersten veroffentlichten Quellen zur Zeichensprache gehoéren auch die Veréffentlichun-
gen seitens der Monche selbst, und zwar die der Mauriner (Benediktiner der Kongregation des
hl. Maurus). Sie haben sich durch ihre Quelleneditionen zur Kirchengeschichte einen Namen
gemacht, die als Geburtsstunde der Diplomatik gelten. Edmond Martéene (1 1739) verdffentlichte
im Kapitel De locutione per signa seines Opus magnum De antiquis monachorum ritibus" auch eine
cluniazensische Liste. Weitere cluniazensische Listen wurden als Teil der Editionen der Consuetu-
dines publiziert. Genannt seien hier Luca d’Achery (Spicilegium veterum aliquot scriptorum) mit der
Edition der von Ulrich von Zell verfassten Consuetudines' sowie Marquard Herrgott (Vetus disciplina
monastica) mit der Edition der Consuetudines von Bernhard von Cluny®

In den Mittelpunkt des Forschungsinteresses riickten nach den lateinischen Listen der Bene-
diktiner allmahlich auch zisterziensische bzw. benediktinische Listen, die in den jeweiligen Landes-
sprachen verfasst worden waren. Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts sind zwei Editio-
nen aus den kleineren zisterziensischen Kléstern Salem™ und Loccum™ entstanden. 1886 verdffent-
lichte Friedrich Kluge eine angelsdchsische Liste, die aus der Kathedrale von Canterbury Gberliefert
ist’® AuRerdem wurde bereits 1909 in der wichtigsten zisterziensischen Zeitschrift ein von Georg
Mdiller verfasster Artikel iber die Zeichensprache der Benediktiner und Zisterzienser veréffent-
licht Miiller stand zu der Zeit noch keine Edition der mittelalterlichen Signa-Listen zur Verfligung,
und auch die jiingere Salemer Liste kannte er noch nicht. Dafiir fasste er grundlegende, haupt-
sdchlich normative Quellen zusammen, in denen die Listen thematisiert werden, vor allem die

11 Martene 1736-1738.Fiir diese Arbeit ist vor allem Bd. 4 De antiquis monachorum ritibus von Bedeutung.

12 D’Achery 1655-1677. Neu abgedruckt in Migne, Patrologia latina 149, einer ebenfalls wichtigen Editionsarbeit,
die hier erwdhnt werden muss.

13 Herrgott 1726.
14 Salem 1891.
15 Schultzen 1913. Neu: Jarecki 1990b.

16 Kluge 1885 (inkl. Ubersetzung ins Deutsche). Eine moderne Edition der Liste und ihre Beschreibung bei Banham
1991 (inkl. Ubersetzung ins Englische).

17 Miller 1909.



Regula Benedicti, das Gebrduchebuch der Zisterzienser Ecclesiastica Officia, aber auch Prophezeiun-
gen oder kurze Anekdoten. Zudem kannte er die damals noch aktiv genutzte Liste der Trappisten,
anhand derer er die Grundlagen der Verwendung der Zeichensprache unter den Monchen beschrei-
ben konnte. Bereits Miiller erkannte in den zisterziensischen Listen die Kontinuitdt zwischen den
mittelalterlichen und den heutigen Zeichen®

Die weitere Entwicklung betrachtend kann man sagen, dass grundlegende Studien und Listen-
editionen entweder in der ersten Hdlfte des 20.Jahrhunderts oder — mit einigen wenigen Aus-
nahmen - erst wieder ab den 1980er Jahren verdffentlicht wurden. Dass sich das Wissen um die
Zeichensprache der Zisterzienser verbreitete, ist vor allem zwei Editionen zu verdanken, nach
denen die Listen in zwei Hauptgruppen geteilt werden — Ars und Siquis. 1938 publizierte Anselme
Dimier eine Signa-Liste anhand der Manuskripte aus franzésischen Kléstern!® Keine zehn Jahre
spdter legte Bruno Griesser die bereits erwdhnte entscheidende Edition der zweiten Gruppe der
zisterziensischen Listen vor, die als Siquis bezeichnet werden. Alle bis dahin ver&ffentlichten Zei-
chenlisten stammen aus Mdnnerkléstern. Von den Benediktinerinnen sind bis heute keine solchen
Listen bekannt, von den Zisterzienserinnen kommt eventuell die 1951 von Van Rijnberk veréffent-
lichte Zeichenliste infrage 2°

Bleiben wir aber noch in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts. Obwohl diese Zeit stark von
den beiden Weltkriegen gezeichnet war, sind in der Zwischenkriegszeit eine ganze Reihe von Studien
und Editionen auch zu anderen als den zisterziensischen Zeichenlisten erschienen. 1923 beschaftigte
sich Paulus Volk mit der benediktinischen Zeichenliste aus dem Kloster St. Jakob in Littich; anhand
dieser Edition entstand dann eine sehr interessante Studie zur Zeichensprache von Louis Gougaud?'
Gougaud kniipft hier an die Tradition Millers an, doch bei der Beschreibung der Zeichen taucht er
noch tiefer in die Geschichte hinein und sucht erste Hinweise in den Werken von Pachomius, Cas-
siodor sowie Hrabanus Magnus, aber auch in Cluny selbst. Er untersucht die Zeichen aus den Listen
anhand ihrer Bildung und Ahnlichkeit mit dem dargestellten Gegenstand und beschéftigt sich mit
der Frage, warum ein bestimmtes Zeichen so und nicht anders dargestellt wurde.

Was die Frauenorden betrifft, so wurden vor allem die Birgitten erforscht. Ansgar Nelson ver-
offentlichte eine Studie (iber das schwedische Kloster Vadstena sowie die Edition der dortigen
Zeichenliste, die stark von der zisterziensischen Tradition und der Zeichenliste Siquis beeinflusst
wurde, wie auf den ndchsten Seiten der hier vorliegenden Studie noch gezeigt wird.??

18 DieZeichen der Trappisten waren bekannt und wurden publiziertals Teil der Anordnungen des Generalkapitels bzw.
zur Zeit der Entstehung des Ordens als Teil der Reformbewegung. Zu der am haufigsten benutzten Liste: Verner 2005.

19 Eine moderne Edition stammt von Jarecki, siehe: Jarecki 1988. Dimier zeigte allerdings schon 1938, in welche
Richtung die Forschung weiter gehen sollte: »Une histoire des signes monastiques reste encore a faire, ou I'on étudie-
rait leur origine et leur formation, leur évolution et leur transformation nées de la confusion et des traditions parti-
culieres, I'introduction de nouveaux signes selon les besoins des temps, comme aussi 'abandon de certains autres
devenus superflus.« (Dimier 1938).

20 Van Rijnberk 1951. Doch wie die Analyse im Kapitel 3 zeigt, handelt es sich auch hier um eine Liste aus einem
Madnnerkloster.

21 Gougaud 1929.
22 Nelson 1935.

1953 ist ein Werk entstanden, dessen relativ bescheidene Resonanz bei Weitem nicht die Arbeit
des Autors wiirdigt. Van Rijnberk wollte alle Lemmata aus allen ihm bekannten Zeichenlisten ver-
gleichen, darunter auch einige bis dahin unveroffentlichte Listen in den jeweiligen Landessprachen.
Er versammelte zwanzig verschiedene Zeichenlisten aus dem Umfeld der Benediktiner, Zister-
zienser, Regularkanoniker und Trappisten, erstellte eine alphabetische Liste aller Lemmata mit der
jeweiligen Beschreibung der Zeichen aus allen verwendeten Listen. Der Einheitlichkeit halber ent-
schied er sich fiir Latein als Sprache und ibersetzte folglich die in den Landessprachen verfassten
Listen ins Lateinische. Es handelt sich damit um ein komplettes, komparativ angelegtes und alpha-
betisch geordnetes Zeichenverzeichnis der Listen ab dem 11. Jahrhundert.2® Allerdings ist das Werk
erst posthum erschienen, und der Autor konnte seine letzten Korrekturen nicht mehr durchfiihren,
was einige Ungenauigkeiten erkldrt. Eine davon ist die ungleiche Verwendung von Manuskripten
und edierten Zeichenlisten. So sind einerseits zwei Manuskripte einer Zeichenliste getrennt im
Verzeichnis behandelt worden, andererseits wurde an anderer Stelle die Edition als Ausgangstext
genommen, in der zwischen den beiden Manuskripten unterschieden wird. Walter Jarecki kritisierte
vor allem die vorgenommene Ubersetzung anderssprachiger Listen ins Lateinische, die zudem mit
keinem Wort erwdhnt wurde, sowie das Verschwinden der Informationen {iber die urspriingliche
Reihenfolge der Lemmata in den jeweiligen Listen zugunsten der einheitlichen alphabetischen
Einordnung2* Trotz dieser berechtigten Kritik sollte man das Van Rijnberk’sche Werk nicht unbe-
achtet lassen und es — mit dem Wissen um dessen Mangel — dennoch verwenden, denn die Anzahl
der hier zusammengetragenen Zeichen ist in der Tat beeindruckend. Zwar weisen etliche Studien
auf diese Arbeit hin, doch nur sehr wenige Autoren nehmen sie dabei wirklich zur Hand. Ein Grund
dafiir ist die Tatsache, dass sich bis jetzt nur sehr wenige Forscher mit der Analyse der Zeichen,
deren Struktur und Bildung, in den jeweiligen Listen befasst haben und deswegen auf den Gebrauch
des Verzeichnisses verzichteten. Ein weiterer Grund kann auch die nicht ganz so einfache Zugang-
lichkeit des Verzeichnisses sein. Die Einleitungsstudie wurde zwar im Sammelwerk Monastic Sign
Language abgedruckt, jedoch ohne einen Hinweis auf das Verzeichnis selbst. Ohne genau nachzu-
schauen kann es leicht passieren, dass man es {ibersieht.?® In seiner Studie erkannte Van Rijnberk,
dass es bei der Zeichensprache eben nicht um die Entwicklung eines neuen Kommunikationsmittels
ging, sondern dass sie als Werkzeug fiir bestimmte Situationen diente, in denen man sich ver-

23 VanRijnberk verwendete Lemmata aus folgenden Listen bzw. von folgenden Autoren: Bernhard von Cluny, Monas-
teriales indicia, Sion, Ulrich von Zell, Grammontenser Liste, Liste der Augustinerchorherren vom heiligen Victor, Hir-
sauer Liste, Liste aus St. Jakob in Liittich, aus Le Jardinet, zwei spanische Listen, zwei zisterziensische Listen der Gruppe
Ars (anhand der Manuskripte aus dem Klostern Tamié und Paris), eine Trappisten-Liste nach Abbé Rancé, die Liste aus
dem Kloster Loccum in den Leibniz’schen sowie Griesser’schen Editionen, eine andere von Leibniz edierte Liste, die
Griesser’sche Edition der zisterziensischen Siquis-Listen und eine Liste aus dem portugiesischen Alcobaca.

24 Mehrzuden Kritikpunkten: Jarecki 1981, 9, Anm. 9 korrigiert die wichtigsten Verfehlungen: a) ungenaue Biblio-
grafie (vlg. Becquet 1954, 193); b) ungenaue Anzahl der Lemmata in einzelnen Listen; ¢) Ubersetzung der Liste aus den
Landessprachen ins Lateinische ohne einen Hinweis darauf — diese Texte kann man nicht mit anderen in Latein ver-
fassten ohne Weiteres vergleichen; d) an vielen Stellen wurde nicht genau zwischen den Texten unterschiedlicher
Listen differenziert, und die Reihenfolge wurde geidndert; e) die Grammontenser Liste wird als 1/2.6 bezeichnet,
obwohl die Bezeichnung 1/2 sich auf Bernhards Consuetudines bezieht.

25 Aus diesem Grund kénnten viele Forschende den Eindruck bekommen, der Hinweis auf das Van Rijnberk’sche
Werk von 1953 bezoge sich eben auf seine Einleitungsstudie. Im Nachdruck wird das Verzeichnis mit keinem Wort
erwahnt, und die Erstausgabe ist so gut wie nicht zu bekommen.



Schweigen In
der monastischen
Tradition

Die Stille ist ein unverzichtbarer Bestandteil nicht nur der monastischen, sondern der gesamten
christlichen Tradition. Sie ist die Quelle, der die Zeichensprache entsprungen ist und die sie zum
Leben braucht, damit sie nicht versiegt. Deswegen kann man Stille und Zeichensprache nicht von-
einander trennen. Dafiir ist es notwendig zu verstehen, wozu die Stille im Kloster da ist und wie
sich in den einzelnen Gemeinschaften ihr Verstandnis vom Flistern hin zu absoluter Schweigsam-
keit gewandelt hat. Schauen wir deshalb in den wichtigsten friihen monastischen Ordensregeln
nach, wie ihre Autoren die Stille dort behandeln. Allerdings ist das Gebot des Schweigens, also der
Verzicht auf Kommunikation, kein Alleinstellungsmerkmal des Ménchtums oder Christentums,
sondern auch in anderen Religionen und Kulturen zu finden. Sehr anschaulich erklart eine Ge-
schichte, die bis heute in KIstern nicht nur den Novizen erzdhlt wird, die Bedeutung der Stille: Ein
Mann begab sich auf den Weg zu einem M&nch, der schon lange in der Klausur lebte, und fragte
ihn: »Was hast du in der Stille gelernt und was bedeutet sie fiir dich?« Der Monch, der gerade
Wasser aus dem Brunnen schépfte, antwortete dem Gast: »Schau auf den Brunnenboden! Was
siehst du da?« Der Mann schaute in den Brunnen. »Ich sehe nichts.« Eine Weile verharrten die
beiden in absoluter Ruhe, und dann sagte der Mdnch zu seinem Gast: »Schau jetzt hinein! Was
siehst du in dem Brunnen?« Der Mann gehorchte und gab als Antwort: »)etzt sehe ich mich selbst -
mein Spiegelbild im Wasser, aber auch den Himmel (iber meinem Kopf.« Der M&énch erwiderte:
»Schau, wenn ich jetzt meine Kanne in den Brunnen eintauche, kommt das Wasser in Bewegung.
Jetzt aber ist das Wasser ganz still. Und so ist die Erfahrung mit der Stille — nur in der Stille kann
der Mensch sich selbst sowie den Himmel {ber sich sehen.«*

Das Schweigen erfiillt zwei Funktionen: Auf der einen Seite schiitzt es die Seele der M&nche
vor der Gefahr sinnloser Geschwadtzigkeit, und auf der anderen Seite 6ffnet es den Raum fiir Gebet
und Kontemplation. Doch schweigen muss man lernen. Nicht aber dadurch, dass man sich in einen
leeren Raum einschliet, sondern im Gegenteil, inmitten anderer Menschen, mitten im Alltag. Die
Stille hat ndmlich zwei Dimensionen: die innere und die duRere. Wenn ein Ménch den Zustand der
Stille erreichen will, muss er beide Seiten zur Ruhe bringen kénnen.

Den Wert der Stille kénnen wir laut Toma$ Kardinal Spidlik nur dann begreifen, wenn wir sie
zusammen mit ihrem Gegenstiick, der Sprache, betrachten > Schweigen bedeutet Frieden, Stille und
Ruhe. Es ist eine spirituelle Lebensart, die sich mit der Zeit auch im westlichen Teil Europas verbrei-
tet hat. Die Stille gilt als Ausdruck der Weltentsagung, die zu einer intensiveren Verbindung zu Gott
flihrt. Aber auch als eine Art Absterben gegentiber der Welt als notwendige Voraussetzung fiir ein
siindenfreies Leben. Schon die ersten Wiistenvater haben Wert darauf gelegt, was spater Einzug in
alle Ordensregeln fand: das Einhalten des Silentiums an bestimmten Orten und zu bestimmten
Zeiten. Alle Autoren asketischer Schriften sind sich einig, dass die Stille zur Kontemplation und fir
ein anstdndiges religidses Leben absolut notwendig ist; sowohl die duRere als auch die innere.

Das dlteste Schweigegebot findet sich bereits in den ersten Ordensregeln > Ganz konkret bei
Pachomius (1 um 347) in der Regel fiir das von ihm gegriindete Kloster bei Tabennisi in Oberagyp-

51 Zzitiert nach: Ferrero 1996 (Ubersetzung anhand des tschechischen Zitats: M. L.).
52 Dazu: Spidlik 2004, 167-175.

53 Eine Ubersicht der Ordensregeln aus der Entstehungszeit des Ménchtums gibt De Vogiié 1985, inkl. eines alpha-
betischen Verzeichnisses 53-60. Allgemein zur Geschichte des Monchtums: Frank 2010; Ventura 2006. Eine grund-
legende Ubersicht der Schweigegebote im frithen Monchtum: Bruce 2001, hier 194-196. Auch die Apophthegmata
Patrum (Spriiche der Wiistenviter) seien hier genannt, auf die sich die monastische Tradition bezieht.




ten aus den Jahren 323 und 325°* Pachomius’ Regel verbreitet sich spater in fast unverdnderter
Form in vielen anderen Klosterregeln in ganz Gallien>® Aus ungefdhr derselben Zeit stammt auch
die Anordnung von Basilius dem GroRen (t 379), der in Kappadokien wirkte. Darin wird den M&n-
chen auferlegt, sich in Schweigsamkeit zu iben und sich vor dem ibermaRigen Lachen zu hiiten.
Denn zuallererst misse die richtige Verwendung der Worte gelernt werden. Sollten Novizen oder
auch spater Mdnche dazu nicht in der Lage sein, dann sollten sie lieber schweigen: Sie geben einen
recht angemessenen Beweis ihrer Selbstentsagung, wenn sie ihre Zunge beherrschen, und gleich-
zeitig lernen sie dann schweigend, eifrig und aufmerksam von denen, die das Wort recht zu gebrau-
chen wissen, wie man fragen und einem jeden Antwort geben kann. Es gibt ja einen Ton in der
Stimme, ein MaR in der Rede, die passende Zeit zum Reden und die besondere Art von Worten,
die diejenigen kennzeichnen und auszeichnen, die ein Leben in der Frommigkeit fiihren ¢ Basilius
fligt noch hinzu, dass man nur dann richtig schweigen lernt, wenn man alte Redegewohnheiten
abgelegt hat. Die Stille fiihre auBerdem dazu, dass man alte Gewohnheiten nach und nach ver-
gesse, weil man sich nicht mehr in ihnen (be’” Die frithen Mdnche wurden also aufgefordert,
komplett auf Worte zu verzichten, denn diese verunreinigten den Geist, zerstreuten die Aufmerk-
samkeit und lenkten von Gott ab.

Damit sich das Schweigen verfestigt, nennt Basilius explizit bestimmte Orte im Kloster, wo zu
bestimmten Uhrzeiten Reden untersagt ist. Demnach sollten die Briider in der Kirche schweigen,
beim Essen im Refektorium (dem Speisesaal) sowie nachts im Dormitorium (dem Schlafsaal). Die
Regeln wurden spater von allen westlichen Orden tibernommen 38 Bis zum Ende des 8. Jahrhun-
derts sind im Westen und Osten an die 30 unterschiedliche Ordensregeln entstanden. Das Ziel war
jedoch nicht, ein eigenes Mdnchtum zu etablieren, sondern die in der jeweiligen Gemeinschaft
geltenden Regeln schriftlich festzuhalten.

Auch in den ersten Texten aus den monastischen Gemeinschaften Westeuropas finden sich
in dhnlicher Weise die Forderungen nach Stille mitsamt der Erlduterung deren Notwendigkeit.
Fangen wir mit der sogenannten Regel der vier Viter an (Regula sanctorum patrum serapionis, Macha-
rii, Pafnutii et alterius Macharii)>® Diese Regel bildet die Grundlage fiir spitere westliche Kloster-

54 Pachomius: Praecepta, Kp.59-60 - PL 23, 75A. Mehr dazu vgl.: Markt 2008, hier 43-149.

55 Zu den friithen Klosterregeln vgl.: Puzicha 1990, hier auf S. 7-8 mit der Einleitung von Karl Suso Frank. Eine
Klosterregel bedeutet nicht immer die Entstehung eines neuen Ordens. Das Ziel dieser Regeln war, fiir die eigene
Klostergemeinde die Traditionen und Brauche schriftlich festzuhalten, um damit ein verbindliches schriftliches
Regelwerk zu schaffen.

56 Basilius von Caesarea: Die Ménchsregel, Grof3es Asketikon 13 — Frank 1981, 116-117. Die lateinische Edition: PL 103,
485-554. Die Paginierung der folgenden Zitate erfolgt nach der Ubersetzung Franks.

57 Bei Basilius kommt die Sorge um den moglichen Riickfall in alte Gewohnheiten ziemlich hdufig vor, zum Bei-
spiel in der Frage Nr. 32, in der es darum geht, ob es sinnvoll ist, Familienmitglieder zu treffen — auch hier mit einem
Verweis auf die Bibel: Num 14,4. Aus diesem Grund wird ein Treffen mit Familienmitgliedern nur dann erlaubt, wenn
sich das Gesprdch auf das Erheben und Verbessern der Seele richtet (Frank 1981, 151). Alle Bibelzitate nach der Ein-
heitsiibersetzung der Heiligen Schrift, Stuttgart 2016.

58 Basilius von Caesarea: Die Mdnchsregel, Kleines Asketikon 208 — Frank 1981, 307-308.

59 Puzicha1990, 18-19, Edition: De Vogiié 1982: Zweite Regel der Vdter [zitiert als 2RP] (I, 274-283) sowie die Regel der
vier Viter [zitiert als R4P] (I, 180-205); Regula Orientalis (11,462—-495). In ahnlicher Weise werden mit dem Kloster Lérin
noch weitere Regeln in Verbindung gebracht und zwar die Zweite und Dritte Regel der Viter [zitiert als 3RP], beide sind

regeln. Verfasst wurde sie in Stidgallien an der Schwelle vom 5. zum 6. Jahrhundert, und sie bein-
haltet viele Beschlisse der dort jdhrlich stattfindenden Synoden. Die Regel wird mit dem Kloster
auf der Insel Saint-Honorat, einer der les de Lérins, in Verbindung gebracht, das im 5. Jahrhundert
zu einer Art Sprungbrett fiir das westliche Koinobitentum (gemeinschaftliches Ménchsleben im
Kloster) wurde. Der Begriinder dieses Klosters, Honoratus von Arles (1 430), lernte wahrend seiner
Wanderschaft im Osten das dortige Monchsleben kennen und schuf mit der Griindung einer
monastischen Gemeinschaft einen Gegenpol zu dem damals verbreiteten Eremitentum nach dem
Vorbild Martins von Tours. Honoratus setzte sich nun fiir ein Leben in der Gemeinschaft ein, mit
manueller Arbeit, der stabilitas loci (Ortsgebundenheit an ein Kloster) und mit einer festen Tages-
ordnung nach einheitlichen Regeln. Dank der Regel der vier Viter sowie dadurch, dass die dortigen
Monche spater vielerorts als Bischofe eingesetzt wurden, verbreitete sich die Idee des Koinobi-
tentums in ganz Gallien. Die Regel selbst beginnt mit der Erwahnung des Schweigegebots: »Keinem
ist es erlaubt zu sprechen, und man hére kein Wort als nur das Wort Gottes, das aus der Schrift
vorgelesen wird, und das (Wort) des Vorstehers oder derer, denen er zu sprechen aufgetragen hat,
um etwas zu sagen, das sich auf Gott bezieht.«¢°

Zu Beginn des 6. Jahrhunderts ist wahrscheinlich auch die sogenannte Magisterregel (Regula
Magistri) entstanden, vermutlich Vorbild und Grundlage fiir die bekannte Benediktsregel®' Die
Regel ist in Form von Fragen des Schiilers und Antworten des Meisters verfasst und wurde des-
wegen von Benedikt von Aniane, einem wichtigen Benediktinermdnch des 9. Jahrhunderts, als
Magisterregel bezeichnet. Die Magisterregel beschaftigt sich mit dem Thema des erlaubten
Gesprdchs in einigen Kapiteln, aus denen hervorgeht, dass das Sprechverbot grundsatzlich Gberall
galt und man immer eine Sondergenehmigung des Oberen brauchte.

Als zentraler Text des Monchtums, den spdtere Gemeinschaften angewandt und weiterent-
wickelt haben, gilt die Benediktsregel (Regula Benedicti), vor allem Kapitel 6 Das Schweigen (De
taciturnitate): Tun wir, was der Prophet sagt: »Ich sprach: Ich will auf meine Wege achten, damit
ich nicht schuldig werde durch meine Zunge. Ich stellte meinem Mund einen Wdchter auf, ich
wurde stumm und demditig und schwieg sogar vom Guten.« Hier zeigt der Prophet: Wenn man
der Schweigsamkeit zuliebe mitunter sogar darauf verzichten soll, Gutes zu sagen, um wie viel
mehr muss man dann wegen der Siindenstrafe bése Worte meiden. Daher soll wegen der Bedeut-
samkeit des Schweigens auch tiichtigen Jiingern nur selten die Erlaubnis zum Reden gegeben
werden, selbst wenn es sich um gute, heilige und erbauliche Gesprdche handelt, steht doch
geschrieben: »Wenn du viele Worte machst, wirst du der Sinde nicht entgehen«, und an anderer
Stelle: »Tod und Leben sind in der Gewalt der Zunge. [...] Albernheiten aber, unniitzes und zum

Ende des 5. und zu Beginn des 6.Jahrhunderts entstanden. Dieser Monastizimus, der mit dem damals verbreiteten
Eremitentum eines Martin von Tours konkurrierte, verbreitete sich vor allem dank der Monche aus Lérin, die oft zu
Bischofen wurden, sowie dank der Ordensregeln, die als Grundlage fiir Reformen bzw. Neugriindungen von Kldstern
herangezogen wurden.

60 R4P2,42.Vgl.: Puzicha 1990.

61 Uberlegungen zum Ursprung der Magisterregel vgl.: die Einleitungsstudie in Frank 1989, 1-64. Edition Vander-
hoven/Masai 1953 bzw. PL 88, 943-1052.



Die Gesc

NIchte

der Zeicr

ensprache

Gesten und Zeichen aullerhalb der monastischen Welt

Es waren nicht die cluniazensischen M&nche, die sich die Zeichensprache ausgedacht haben. Die
Verstandigung mittels Kérperhaltung, Gesten oder Zeichen ist genauso alt wie die Menschheit
selbst. Gebdrden gehdéren zur nonverbalen Kommunikation, und diese wird von allen gesellschaft-
lichen Gruppen und Schichten verwendet. Die Kulturgeschichte kennt zufallige Gesten genauso
wie durchdachte Pantomime, Letzteres vor allem aus dem romischen Theater. Nicht zuletzt gibt
es auch das Fingerrechnen oder das Fingeralphabet, welches spdter Verwendung beim Unterrich-
ten von Gehorlosen fand. Auch liturgische Handlungen werden von Gesten begleitet. So wird zum
Beispiel zwischen verschiedenen Koérperhaltungen unterschieden (Stehen, Knien, Prostration), es
gibt unterschiedliche Kreuzsegnungen, FuBwaschungen etc!°*

Als Gesten werden bewusste Kdrperbewegungen mit einer bestimmten Ausdrucksabsicht
bezeichnet. Zu ihrer Ausfiihrung werden keine Worte gebraucht. Es gibt Gesten, die den meisten
Kulturen und Vélkern bekannt sind, manche entspringen wiederum einer lokalen Konvention oder
Tradition. Am hdufigsten wird mit den Handen und Fingern gestikuliert, die auch in der Zeichen-
sprache der M6nche das primare Mittel der Kommunikation darstellen!®®> Auch wenn man erst
vom Mittelalter als »eine[r] Epoche der sprechenden und bedeutungsvoll verbindlichen Gebarde,
deren Sprache wir lernen missen«,'°¢ spricht, beginnt die Geschichte der Gesten bereits in der
Antike. Der Begriff »Gebdrde« wird auf den folgenden Seiten als eine allgemeine Bezeichnung fiir
bewusst ausgefiihrte Bewegungen von Kérpern oder Kérperteilen mit einer bestimmten Bedeu-
tung verstanden.

Die antike Welt war voller Gebdrden. Ob erfolgreiche Rhetoriker, Mimen im Theater oder
Soldaten inmitten des Schlachtgetiimmels - alle haben gestikuliert. Das belegen zeitgendssische
Beschreibungen, spdtere Berichte genauso wie Darstellungen auf Gemalden, GefaRen, Skulpturen
und anderen Kunstgegenstdnden.

Der antike Schriftsteller Quintilian (t um g6) beschreibt im elften Buch seines Hauptwerkes
De institutione oratoria (»Unterweisung in der Redekunst«) prdzise Gesten und Gebdrden, die ein
erfolgreicher Rhetoriker bei seiner Redekunst einsetzen sollte. Er beschaftigt sich in diesem Buch
vor allem mit der Kunst des Vortragens. Dabei kniipft er natirlich auch an dltere Werke an, zum
Beispiel an Cicero, doch erst mit seinem Buch erreicht die Kunst der Rhetorik dank der dort ent-
wickelten ausgefeilten Theorie ihre Hochphase, die mindestens bis ins 12. Jahrhundert andauerte.
Quintilian liefert auch sehr genaue Analysen der Hand- und Fingergebdarden, die fiir die vorliegende
Studie besonders wichtig sind. Da die antiken Gebarden als eine Wiederholung der gesprochenen
Sprache verstanden wurden, sollten sie parallel mit dem gesprochenen Wort ausgefiihrt werden,
also weder vor noch nach dem Gesprochenen kommen. Doch die Gesten waren mehr als nur ein
Hilfsmittel oder Begleiter der Worte. Sie trugen zu einem vollkommenen Verstdandnis des Gesagten
bei, das ohne Gestik eindeutig unvollstindig gewesen ware!°’

104 Zurliturgischen Gestik im Frith- und Hochmittelalter vgl.: Suntrup 1978. Zu Gesten, ihrer Entwicklung von der
Antike bis zum Spatmittelalter, ihrer Bedeutung und Ausfithrung vgl.: Schmitt 2004 [bzw. deutsch 1992].

105 Zuden grundlegenden Gesten und Gebdrden mit den Handen: Kottling 1978.
106 Ohly 1968, 170.

107 Allgemein zu Quintilians Werk und seinem Vergleich mit anderen Arbeiten zur Rhetorik: Schmitt 2004, 30-37
[bzw. deutsch 1992, 41-44]; konkret zur Institutio oratoria: Seel 1977.




Ein weiterer wichtiger Bereich, im dem viel gestikuliert wurde, war das antike Theater. In der
darstellenden Kunst wurden Gebdrden vor allem in pantomimischen Stiicken eingesetzt, wo die
gesprochene Sprache kaum oder gar keine Verwendung fand. Doch die Gestik spielte natdrlich auch
bei Dialogen und anderen szenischen Darstellungen eine wichtige Rolle. Uberliefert wurden die
antiken Theatergebdrden unter anderem in einigen Manuskripten aus dem 11. Jahrhundert, die eine
flir die Erforschung derselben wichtige Quelle bilden!®® Es handelt sich um die Manuskripte von
Terenz’ Komddien, in denen auch die Gestik der Darsteller bildlich dargestellt ist. Es ist davon aus-
zugehen, dass die Illustrationen Kopien antiker Abbildungen sind. Vermutlich handelte es sich um
Anleitungen fiir Schauspieler, die anhand der Abbildungen die Gebdrden fir ihre Rolle lernen sollten.
Die Gestik war genau festgelegt, und die Schauspieler haben sie vermutlich gut beherrscht. Darliber
hinaus gab es auch spezielle Gesten fiir Mimen, deren Kunst offenbar sehr gefragt war: Nach (iber-
lieferten Angaben gab es in Rom im Jahr 19 n. Chr. sechstausend professionelle Mimen°® Cassiodor
(f 583) beschreibt in einem seiner Briefe die Pantomime als die Kunst der »sprechenden Hande«
(loquacissimae manus) und »Sprachfinger« (linguosi digiti), die der Muse Polymnie entstamme°

Die Kunst der Mimen hat auch Augustinus (1 430) beschrieben, dem aufgefallen war, dass die
Mimen vor allem bekannte und beliebte Gesten verwendeten. Diese Art Pantomime ging nach
dem Zerfall des Romischen Reiches verloren. Seinen Anteil daran mag auch das sich in dieser Zeit
verbreitende Christentum gehabt haben, das sich entschieden gegen solche Kiinste stellte. Es lasst
sich jedoch weder bei den Gesten der Rhetorik noch bei denen des Theaters feststellen, inwiefern
und ob man von einer kontinuierlichen Verwendung derselben Gebarden und Zeichen bis ins
Mittelalter sprechen kann. Denn aufgrund der sehr sparlichen Uberlieferung von schriftlichen oder
ikonografischen Aufzeichnungen ist kein aussagekraftiger Vergleich moéglich™ Es ist jedoch nicht
von der Hand zu weisen, dass die stille Form der Kommunikation sowohl ein fester Bestandteil der
meisten lauten Berufe unserer modernen Zeit ist, als auch unter allen sogenannten Naturvélkern
bekannt ist, die oft Giber eine sehr ausgepragte Form der nonverbalen Kommunikation verfiigen.
Ein Kapitel fir sich ist auBerdem die Gebdrdensprache der Gehdorlosen.

Ein weiterer Bereich, in dem die Sprache der Finger zum Einsatz kam, ist das Fingerrechnen.
Es handelt sich dabei einerseits um eine »natiirliche« Verwendung der Finger zum Zahlen, wie sie
zur Wiedergabe der Zahlen eins bis zehn auch heute vor allem bei Kindern gebrduchlich ist. Ande-
rerseits war es auch ein ausgekliigeltes System, in dem Zahlen bis zu einer Million dargestellt wer-
den konnten. Diese Methode wurde unter anderem zum Errechnen des Ostertermins verwendet.

Das zweite Fingerzahlsystem wird ausfiihrlich in dem anonym verfassten Werk Romana com-
putatio (»Romische Berechnung«) beschrieben, das um 688 entstand? Beschrieben werden hier

108 Van Rijnberk 1953, 18.

109 VanRijnberk 1953, 18. Die Angabe wurde iibernommen aus: Félix Reynault: Le langage par geste. In: La Nature 26
(1898), 315-317.

110 Cassiodorus: Variarum liber IV, epistola 51 — PL 69, 643.

111 Der Suche nach solcher Kontinuitat widmete sich der italienische Forscher Andrea De Jorio (De Jorio 1832), der
behauptet, dass sich in der neapolitanischen Zeichensprache die antike Kunst der Mimik widerspiegelt. Carl Sittl
(Sittl 1890) hingegen will diese These widerlegt wissen.

112 Romana computatio, 106-108.

Zeichen, die Zahlenwerte bis zu einer Million darstellen. Mit der linken Hand wurden Zahlen von
1 bis 99 dargestellt, mit der rechten die von 100 bis 9999. Héhere Zahlenwerte wurden durch
Kombination beider Hinde bzw. durch verschiedene Handhaltungen angezeigt, indem zum Beispiel
auf verschiedene Korperteile wie Brust, Magen oder Oberschenkel gezeigt wurde. Diese anonyme
Abhandlung hat spdter der angelsiachsische Geschichtsschreiber und Theologe Beda Venerabilis
(t 735) in seinem Werk »Biichlein iber das Sprechen mit Zifferngesten und die Berechnung der
Zeiten« (De loquela per gestum digitorum et temporum ratione libellus) verwendet! Dank Bedas
Popularitdt verbreitete sich die Methode durch das damalige Europa. Beda sah die Vorteile dieser
Methode in zweierlei Hinsicht: zum Errechnen des Ostertermins und als gute Merkhilfe beim Kopf-
rechnen. Beda schldgt das Zahlzeichensystem auch als Kommunikationsmittel vor, indem man die
Zahlen durch aufeinanderfolgende Buchstaben des Alphabets ersetzt. So war das Zeichen fiir »A«
identisch mit dem fiir »eins« etc. Doch solche Zeichen waren fiir die alltdgliche Kommunikation
der Monche kaum zu gebrauchen gewesen. Beda Venerabilis verstand sie auch vielmehr als eine
Ubung fiir den Geist und nicht als Ersatz fiir die gesprochene Sprache™

Die Zahlendarstellung mithilfe von Zeichen war sehr verbreitet. In einer seiner Predigten gibt
der hl. Hieronymus (1 420) ein Beispiel fiir die Verwendung solcher Zeichen, in seiner Erlduterung
des Gleichnisses vom Samann (Mt 13,3-9). Flr die Zahlen 30, 60 und 100 verwendete er die Hand-
zeichen, wie sie aus der rémischen Antike iiberliefert worden waren™ Altere Beschreibungen von
Fingerzahlsystemen sind nicht {iberliefert, dennoch lasst sich behaupten, dass das System auch in
der Spatantike bekannt warl® Nachgewiesen ist das Fingerrechnen fiir Addition, Subtraktion,
Multiplikation und Division sowohl bei den Griechen als auch bei den Rmern!”

Eine letzte wichtige Beschreibung von Fingerzahlen findet sich bei Hrabanus Maurus (t 856) in
seinem De computo (»Uber das Rechnenc), vor allem im Kapitel sechs »Wie Ziffern mit Fingern
bezeichnet werden« (Quomodo numeri digitis significentur)® Der Abt des Klosters Fulda und Erz-
bischof von Mainz beschreibt eine Unterhaltung zwischen einem Meister und seinem Schiiler dar(-
ber, wie man die Zahlen von eins bis eintausend mithilfe der Finger darstellen kann. Es wird erwdhnt,
dass man diese Methode zum Errechnen des Ostertermins sowie anderer beweglicher Feiertage
benutzte. Erst mit der Verbreitung von Rechentafeln waren die Fingerzahlsysteme (iberholt.

Erste Belege der Verwendung eines Fingeralphabets fiir die stille Kommunikation, wie sie Beda
Venerabilis vorgeschlagen hatte, finden sich erst in der Friihen Neuzeit bei Melchior de Yebra
(1526 -1586). Dieser Franziskanermdnch hinterlieR das Handbuch Refugium infirmorum (»Zufluchts-
ort der Kranken«) mit einer alphabetisch geordneten Beschreibung der Buchstaben A bis Z mitsamt
den Holzschnitten der jeweiligen Handzeichen. Dieses Alphabet war einerseits an Kranke gerich-

113 Beda Venerabilis: De loquela per gestum digitorum et temporum ratione libellus — PL 90, 685-698. Eine vereinfachte
Beschreibung der Zahlbezeichnungen siehe: Grof 1996, 916; neuerdings dann: Bruce 2007 a, 57-58.

114 Vgl.: Bruce 20073, 58-60.

115 Hieronymus: Epistola 48,2 - PL 22, 495AB. Auf diese Uberlieferung machte bereits Bruce aufmerksam.
116 Vgl.: Williams/Williams 1995, 587-608.

117 Nelson 1935, 26sq. Er beruft sich auf Herodot, Plautus, Ovid oder Seneca.

118 Hrabanus Maurus: De computo — PL 107, 728, bes. 675.



tet, die aufgrund ihrer Krankheit nicht sprechen konnten, und andererseits als Hilfe fiir Beicht-
vdter gedacht, damit sie auch den Gehdrlosen die Beichte abnehmen konnten™ Yebra war ver-
mutlich der erste, der in Spanien das Fingeralphabet veréffentlichte, doch sicherlich nicht der-
jenige, der es sich ausgedacht hatte. Auch er kniipfte an dltere Traditionen an, wie sie von den
antiken Autoren Uberliefert worden waren.

Die Monche, die spater Gebdrden fir ihre stille Kommunikation nutzten, konnten ebenfalls
aus dieser Tradition schdpfen. Doch bis sich die Zeichensprache hinter den Klostermauern ver-
breitet, wird noch einige Zeit vergehen. Zu den ersten dort genutzten Moglichkeiten, Gesprdche
einzudammen, gehorten die sogenannten vernehmbaren Zeichen.

Vernehmbare Zeichen der ersten Monche

»Es herrsche tiefstes Schweigen, kein Flistern, kein Laut sei dann zu héren, nur die Stimme des
Lesers. Was die Briider beim Essen und Trinken bendtigen, sollen sie einander so reichen, dass
keiner um etwas zu bitten braucht. Fehlt aber dennoch etwas, so bitte man darum eher mit einem
vernehmbaren Zeichen als mit Worten.« (RB 38,5-7) Benedikt spricht hier von Zeichen (signum),
die die Brider im Refektorium statt der Worte verwenden sollten, wenn sie etwas zu essen oder
trinken bendtigten. Er nennt es ein vernehmbares Zeichen, eine Vorstufe der Zeichensprache. Diese
Kommunikationsart war bereits bei den Wiistenvatern verbreitet. Auch da war der Anlass, Stille
zu bewahren und dabei eine kommunikative Situation |6sen zu kénnen, sodass die Information
Ubermittelt, die Stille aber moglichst nicht gestort wird.

Sucht man nach den Anfangen der Zeichensprache bei den Mdnchen, offenbart sich ziemlich
bald eine konkrete Hiirde — und zwar die der Terminologie. Am hdufigsten findet man den Begriff
signum, der allerdings bereits in der Benediktsregel in mindestens drei verschiedenen Bedeutun-
gen verwendet wird, bezliglich derer manchmal selbst aus dem Kontext nicht ganz ersichtlich
wird, welche gemeint ist. Fiir die Gemeinschaft der Monche war das allerdings kein Problem, denn
sie lebten ja die Regel, und der Regeltext sollte eben diese gelebte Praxis abbilden. Das Wort
signum kann entweder auf einen Glockenlaut verweisen oder auf ein anderes akustisches Signal,
mit dem die Ménche zusammengerufen wurden bzw. das den Anfang oder das Ende einer
bestimmten Tadtigkeit einldutete?® Es kann sich um ein Zeichen handeln, mit dem der Obere das
Ende eines stillen Gebets signalisierte, zum Beispiel ein leichtes Klopfen auf die hdlzerne Chor-
bank!' Signum kann aber auch die Unterschrift eines Monchs, der des Schreibens machtig war,
auf der Professurkunde bedeuten? Des Weiteren wird in dieser Studie, sofern es nicht aus dem
Kontext eindeutig hervorgeht, zwischen Sprachzeichen (signum der Zeichensprache) und Zeichen
im Allgemeinen unterschieden.

119 Edition und Reprint in: Oviedo 2007.
120 RB 22,6;43,1; 48,12.

121 RB20,5.

122 RB 58,20.

Die mittelalterlichen Autoren verwenden fiir ein abgesprochenes Zeichen mit der Hand meist
die Begriffe signum oder nutus' Der angelsdchsische Autor der Signa-Liste aus der ersten Halfte
des 11. Jahrhunderts verwendet ausschlieRlich indicia bzw. tacn im Altenglischen. Beim Studium
einer Ordensregel spielt also die Lesart des Begriffs signum eine besonders wichtige Rolle, die
entscheidet, ob ein Glockenlaut oder ein Kommunikationsmittel der Zeichensprache gemeint war.
Ganz eindeutig ist hingegen die Bezeichnung signa loquendi — Sprachzeichen, wie die sogenannten
Signa-Listen meist genannt werden. Die Verben, die am hdufigsten fiir das Verwenden der Zeichen
unter den Ordensbriidern gebraucht werden, sind: significare, signo petere, signo facere, per signa
insinuaria, indiciis indicare, nutibus ostendere.

Vernehmbare Zeichen fanden vor allem im Refektorium Verwendung, wo die Einforderung
von Stille wohl am hdufigsten mit der Kommunikationsnotwendigkeit wahrend der Essenausgabe
kollidierte. Der dgyptische M6nch und Begriinder des Koinobitentums Pachomius (1 um 347) ver-
ordnet in der ersten bekannten Ordensregel: »Wenn am Tisch etwas nétig ist, wagt niemand zu
sprechen, aber man gibt den Ministranden durch einen Ton ein Zeichen.« (Si aliquid necessarium
fuerit in mensa, nemo audebit loqui, sed ministrantibus signum sonitu dabit.)'** Solch ein vernehm-
bares Zeichen kénnte zum Beispiel ein leises Klopfen auf eine Holzplatte sein, ein Zeichen, das bis
heute noch in vielen Kléstern am Ende des gemeinsamen Essens oder des Chorgebets gebraucht
wird. Doch was sich noch alles hinter dieser Regel verbirgt, ist schwer zu sagen. Pachomius’ Regel
findet sich in fast unveranderter Form in vielen Klostern wieder, vor allem in Gallien. Fiir Historiker
sind Pachomius’ Praecepta (»Vorschriften«) die wichtigste Quelle, in der alle Bedeutungsvarianten
der Begriffe »Zeichen« und »Laut« zu finden sind, die fiir die Geschichte des Mdnchtums eine Rolle
spielen und die man auseinanderhalten muss. Auch Pachomius erwdhnt in einem weiteren Kapitel
ein Zeichen, das zu Beginn der Arbeit gegeben wird; hier handelt es sich vermutlich um eine Glo-
cke. Auch wer sich waschen wollte, sollte erst auf ein solches Zeichen warten?®

Der Abschnitt, der fiir die Anfange der Zeichensprache am interessantesten ist, bezieht sich
auf das Einhalten der Stille in der Mihle: »Wenn sie Mehl mit Wasser kneten und den Teig backen,
soll niemand mit dem anderen sprechen. Auch morgens, wenn sie die Brote auf Brettern zum
Backhaus oder zu den Backdéfen bringen, sollen sie ebenfalls Stille wahren und nur etwas von den
Psalmen und der Heiligen Schrift singen, bis die Arbeit vollendet ist. Wenn sie etwas Notwendiges
brauchen, sollen sie nicht sprechen, sondern denjenigen zweimal ein Zeichen geben, die bringen
kénnen, was sie brauchen.«'¢

Das ist vermutlich der einzige Beleg dafiir, dass die dgyptischen Ménche untereinander Zei-
chen verwendet haben. Inwiefern es sich um vereinbarte Zeichen handelte oder um solche, die

123 Eine sehr gute Ubersicht tiber das Bedeutungsspektrum des Begriffs signum, signare bei: Du Cange 1886, 482—
486, signum im Sinne eines Zeichens der Zeichensprache der Monche unter Punkt 9. Vgl. auch die Erkldrung zu nota:
ebd., Bd.5, 609.

124 Pachomius: Praecepta 33 — PL 23, 71C.
125 Pachomius: Praecepta 58 — PL 23, 75A; 68 — PL 23, 66D

126 Pachomius: Praecepta 116 — PL 23, 79D—-80A (Quando farinam conspergunt aqua, et massam subigunt, nemo loqua-
tur alteri. Mane quoque quando tabulis ad furnum vel ad clibanos deportant panes, simile habebunt silentium, et tantum
de Psalmis et de Scripturis aliquid decantabunt, donec opus impleatur. Si quid necessarium habuerint, non loquentur, sed
signum dabunt bis qui possunt afferre, quibus indigent.).



Die Signa-Listen

Signa loguendi, wie die Listen meist bezeichnet werden, also Zeichen zum Sprechen, Sprachzeichen,
sind Verzeichnisse der Zeichen mitsamt der Beschreibung, wie diese ausgefiihrt werden. Sie sind
die wichtigste und zugleich meist benutzte Quelle zur Erforschung der Zeichensprache. Die Listen
offenbaren eine ganze Palette von Woértern, die einen Einblick in die Welt der Mdnche gewahren.
Ein Beispiel: »Butirum. Tacta manus intra binis dat scire butirum.« (Siquis 18) Oder: »pro sigho
alleluie leva manum et sumitates digitorum inflexas quasi ad volandum move propter angelos,
quia ab angelis, ut creditus, cantatur in celo.« (Boh 59)

Bei der relativ (iberschaubaren Quellenlage fiir das friihe Mittelalter ist es fast verwunderlich,
wie lange die Signa-Listen nicht in die Forschung einbezogen wurden. Dabei bergen sie viele
Informationen zum Transfer zwischen den jeweiligen Kldstern, aber auch zur Vorbereitung der
Novizen auf das monastische Leben, zur Funktion der Stille sowie zur Wortbildung. AuRerdem
verrdt die Ausfiihrung der Zeichen einiges (iber das Verstandnis der Worter in der Denkweise der
mittelalterlichen M6nche. Auf der anderen Seite kann man aber die Aussagekraft der Listen leicht
iberschdtzen, weswegen es wichtig ist, die daraus gewonnenen Erkenntnisse mit anderen Erkennt-
nissen zu mittelalterlichen Kldstern zu kontextualisieren.

Signa-Listen als Handreichungen fiir Novizen

Bevor die Informationen aus den Listen verwendet werden, muss man sich fragen, fir wen sie
verfasst wurden. Zumindest bei den cluniazensischen Listen ist bekannt, dass sie fiir die Novizen
verfasst wurden, damit diese die Grundlagen der Zeichensprache lernten 3¢

Das Noviziat bedeutete eine Vorbereitung auf das Leben als M&nch, ein intensives Kennen-
lernen der Ordensregel sowie das Verinnerlichen der Praxis. Benedikt schreibt in seiner Regel:
»Danach kommt er in den Raum fiir die Novizen, wo sie studieren, essen und schlafen. Man weise
ihnen einen dlteren Bruder zu, der fdhig ist, die Herzen zu gewinnen und der mit aller Sorgfalt auf
sie aufpasst.« (RB 58,5—6) Wdhrend des Noviziats wurde den angehenden Ménchen auch mehr-
mals die Benediktsregel vorgetragen, wobei sie anschliefend gefragt wurden, ob sie sich an diese
halten wollten %2 Falls die Kandidaten bis zum Ende dabeiblieben, konnten sie das Monchsgeliibde
ablegen. Da die cluniazensischen Kléster auch in der Organisation des Noviziats eine Vorbildfunk-
tion fiir andere Kloster hatten, fir Benediktiner wie Zisterzienser, wird das Noviziat hier anhand
der Gewohnheitsbiicher aus Cluny erldutert 363

Vor dem Eintritt ins Kloster wurden einige symbolische Akte durchgefiihrt. Dazu gehorte die
Zustimmung zur Ordensregel, die Tonsur sowie das Anlegen der Tracht - alles eingerahmt von
Stille. Das Entfernen der Haare symbolisierte den Verzicht auf den eigenen Willen, die neue Klei-

361 Daraufweistvorallem Scott Bruce hin. Zuvor wurden die Listen meist mit Monchen in Verbindung gebracht und
zwar aufgrund der gesonderten Untersuchung der Listen, bei der andere mit der Liste zusammenhdngende Quellen
nicht mit einbezogen wurden - die Consuetudines Bernhards und Ulrichs, deren Bestandteil die ersten Listen waren.
Dies fiihrte dann zu vielen falschen Schlussfolgerungen zur Funktion der Zeichensprache sowie der Listen selbst.
Siehe: Bruce 200743, 63.

362 Das Vortragen der Regel muss in diesem Fall laut Leclercq nicht nur ein einfaches Vorlesen bedeuten, sondern
eher im Sinne von legere = Auslegung des Textes. Vgl.: Leclercq 1963, 23.

363 Die Aufmerksamkeit, die diesem Prozess in den Consuetudines eingeraumt wurde, kdnnte laut Bruce die Kon-
sequenz aus der Krise sein, die durch das rasche Wachstum von monastischen Berufen in Cluny hervorgerufen
worden war, infolgedessen die Zahl der Monche von 100 auf 300 anstieg. Es ist kein Zufall, dass die Liste eben in dieser
Zeit verfasst wurde. Vgl.: Bruce 2007a, 67-68. Ahnlich beschrieb auch Giles Constable den Eintritt in Cluny, siehe:
Constable 2000, 335-354. Vgl. auch: Lutterbach 1995.




dung stand fiir den Neuanfang und das Geliibde fiir Standhaftigkeit und Gehorsam3¢* Wahrend
des gesamten Noviziats, das meist ein Jahr dauerte, unterlagen die Novizen strengen Schweige-
verordnungen. Laut Liber tramitis, den cluniazensischen Gewohnheiten aus dem 11. Jahrhundert
aus Farfa, war es Novizen verboten, ohne Erlaubnis und spontan zu sprechen 3¢* AuBRerdem musste
bei jedem Gesprdch stets der Novizenmeister anwesend sein.

Eine symbolische Bedeutung erhielt das Lernen, in der Stille zu leben, durch das Mdnchs-
geliibde. Dauerhaft war dann dieser Akt durch das Tragen der Kapuze symbolisiert, die der neue
Monch mit dem Ablegen des Gellibdes bekam und die ein untrennbarer Teil des Gewands war.
Nach einer Beschreibung, die in den Verordnungen Papst Gregors (berliefert ist, bedeckte der
Anwdrter noch als Novize am ersten Tag der Zeremonie seinen Kopf mit einer Kapuze. So ver-
brachte er die folgenden drei Tage, ohne dabei ein einziges Wort zu sagen3¢¢ Nach drei Tagen rief
ihn der Abt zu sich mit den Worten »Pax vobis« und nahm ihm die Kapuze ab. Und aus der Stille
heraus kam ein neuer Ménch, kein Novize mehr3¢” Die drei Tage in Stille symbolisierten die drei
Tage nach der Kreuzigung Christi, in denen sich die Apostel zuriickgezogen haben sollen.

Auch wenn sich im Liber tramitis kein Hinweis darauf findet, ldsst sich analog zu spateren
Consuetudines annehmen, dass man die Zeichen gleich nach dem Eintritt ins Noviziat lernen sollte.
Ihre Kenntnis war eine Voraussetzung fiir die vollstandige Teilnahme am Leben in der Stille. Die
Beherrschung der Zeichensprache gehérte zu den wichtigsten Fertigkeiten, die die cluniazensi-
schen Novizen erwerben sollten3¢® Die Consuetudines von Bernhard von Cluny driicken dies klar
aus: »Er muss auch sorgfdltig die Zeichen lernen: mit denen er gewissermaRen spricht, wahrend
er schweigt, denn, nachdem er mit dem Konvent vereint ist, ist es ihm sehr selten erlaubt zu spre-
chen; und solchermaRen gibt es innerhalb der Mauern Rdaume, fiir die es von unseren Vadtern
Gberliefert und festgestellt wurde, dass andauernd Stille herrschen soll, ndmlich in der Kirche, dem
Schlafsaal, dem Refektorium und der Ménchskiiche.«3°

Ahnlich wie Bernhard erwdhnt auch Ulrich die Zeichen in Verbindung mit dem Noviziat. Doch
jegliche weiteren Informationen dazu fehlen bisher.

Zur Zeit des Abtes Hugo stieg die Zahl der Novizen in Cluny rasant, daran musste auch der
Verlauf der Vorbereitungszeit angepasst werden. Dies flihrte dazu, dass die im Kloster geltenden
Gewohnheiten schriftlich festgehalten wurden - die beiden Consuetudines Bernhards und Ulrichs
stammen aus dieser Zeit, dem ausgehenden 11.Jahrhundert. Die Niederschrift der Zeichen in den
Listen sorgte fiir deren Einheitlichkeit in allen Kldstern. Doch dies dndert nichts daran, dass das

364 Zudensymbolischen Akten: Constable 1987, 808-816.
365 Liber tramitis aevi Odilonis abbatis 18 — Dinter 1980, 208.

366 Wie wirim vorherigen Kapitel gesehen haben, symbolisierte die Kapuze das Einhalten der Stille. Einen Monch
anzusprechen, der eine Kapuze trug, war strengstens verboten.

367 Bruce 20073, 68, mit dem Hinweis auf Ex decreto beati Gregorii papae. Ed. Constable 1966, 567-577, 575-576. Der
Ablauf dieser Zeremonie ist auch aus anderen Kldstern bekannt.

368 Breitenstein 2008, 72 a 124.
369 ConsBern 1,17, 169; vgl.: ConsUdal, II, 3, col. 703° (Opus quoque habet ut figna diligenter addifcat: quibus tacens quo-
dammodo loquatur, quia postquam adunatus fuerit ad Conventum, licet ei rariffime loqui; & tales in clauftro Officina funt,

in quibus traditum eft a Patribus noftris & prefixum, ut perpetuum filentium teneatur, id eft, ecclefia, dormitorium, refec-
torium & coquina regularis.).

Erlernen der Zeichen auf miindlichem Unterricht basierte. Es ist daher durchaus vorstellbar, dass
die Listen im Kloster abgeschrieben und als Lehrmittel verwendet wurden 3°

Bei den Zisterziensern kann man anhand von vielen Hinweisen davon ausgehen, dass die Zei-
chen wahrend des Noviziats gelehrt wurden. Der erste Hinweis findet sich in den Ecclesiastica
officia, wo die Pflicht des Novizenmeisters genannt wird, den Novizen mittels Zeichensprache auf-
zukldren und zu tadeln 3 Die Novizen lernten und beherrschten die Zeichensprache, denn wie ihren
cluniazensischen Briidern stand auch ihnen nach dem Ablegen des Geliibdes fiir einen verbalen
Austausch nur sehr wenig Raum zur Verfiligung. Daflir gab es genug Raum fiir die Zeichensprache,
wie bereits im vorherigen Kapitel gezeigt wurde. Man kann aber auch annehmen, dass es zumindest
den zisterziensischen Novizen aulRerhalb des Unterrichts nicht gestattet war, eigenstdndig die Zei-
chen zu gebrauchen - sie sollten sie lediglich verstehen kénnen, wenn jemand anderes sie aus-
flihrte 37 Mittels Zeichen mit den Mdnchen zu kommunizieren, war ausdriicklich verboten 373

Die wichtigsten zisterziensischen Listen - die vermutlich auch als Hilfsmittel fir Novizen bzw.
flir den Novizenmeister dienten - verzeichnen die grundlegenden Zeichen, die die Novizen lernen
sollten, da sie diese bereits wiahrend des Noviziats brauchten, aber vor allem spdter als Ménche,
wenn sie dann ihre Grundkenntnis um weitere Zeichen erweiterten. Wahrend des Unterrichts ging
es darum, die Zeichen des Novizenmeisters zu wiederholen und einfache Mitteilungen zu Gben.
In diesem Geiste wurden die meisten zisterziensischen Listen der Kategorie Siquis verfasst, wo in
der Einleitung steht: »et lectio sibi signet carmine multa.« Die Verse sollten nicht nur gelesen oder
auswendig gelernt werden, sondern man sollte sie auch qua Zeichensprache vorzeigen kénnen.
Und das musste gelibt werden 3

In den Listen, aber auch in anderen Quellen, finden sich keinerlei Hinweise, wie man die
Zeichen lernen sollte. Wer die Zeichen kannte und verwendete, dem musste nichts erklart wer-
den3” Diese Herangehensweise ist nichts Besonderes, sie hat mehr oder weniger bis ins 20. Jahr-
hundert Uberlebt. Auch in den Statuten der Zisterzienser der strengeren Observanz finden sich
keine praktischen Hinweise beziiglich des Erlernens der Zeichen 3 Die wichtigsten Informationen
zur Ausfliihrung der Zeichen wurden und werden miindlich Gberliefert und man lernte sie durch
praktische Anwendung. Den Unterricht der Novizen, ob in der Zeichensprache oder anderen wich-
tigen Angelegenheiten, leitete vermutlich der Prior oder spdter dann der Novizenmeister. Die
Novizen lernten anhand seiner Ausfiihrungen und durch Nachahmung3” Zum Erlernen der Zei-
chensprache konnten kurze Listen erstellt werden, damit die Zeichen wiederholt werden konn-

370 Bruce 2007a, 70.
371 EO 1131

372 Zum gleichen Schluss kommt auch Breitenstein. Seine Hypothese ist, dass die Zisterzienser dadurch das Auf-
weichen der Schweigevorschrift verhindern wollten und das auch mittels der Zeichen. Vgl.: Breitenstein 2008, 253.

373 EO 102,14.

374 Vgl.: Gougaud 1929, 9.

375 Bruce 2005, 276.

376 Die letzte Signa-Liste wurde 1934 in den Consuetudines publiziert. Siehe: Us des Cisterciennes.

377 Zur Ausbildung der Novizen auf diese Art: Cochelin 2000.



Was die
Listen U
verrater

Signa-
her Kloster

Wir haben uns nun lange genug mit dem AuReren der Listen beschéftigt. Jetzt ist es Zeit, hin-
einzuschauen. Die Signa-Listen sind eine interessante Quelle, wenn es darum geht, das Leben
hinter den Klostermauern zu erkunden. Auf den folgenden Seiten wird untersucht, welche
Worter in den Listen auftauchen und warum. Es werden Zeichen fiir konkrete Rdume und Tatig-
keiten im Kloster beschrieben. Dabei wird in erster Linie die Siquis-Liste untersucht, denn deren
Gebrauch ist in mindestens einem der béhmischen Kldster nachgewiesen. Es ist allerdings
sehr wahrscheinlich, dass die Liste auch in anderen mitteleuropdischen Kldstern bekannt war.
Zum Vergleich werden auch zisterziensische Listen aus anderen Landern aus dem 1s. Jahrhun-
dert herangezogen, um Ahnlichkeiten und Unterschiede auch zu Kldstern auRerhalb Mittel-
europas aufzuzeigen. Die Zisterzienser sind bekannt dafir, dass sie viel Wert auf Einheitlichkeit
legen, insofern ist es interessant zu schauen, inwiefern sich diese Einheitlichkeit auch in den
Zeichen widerspiegelt. Obwohl zwischen der Entstehung der cluniazensischen und der zister-
ziensischen Listen eine relativ lange Zeitspanne liegt, werden auch diese manchmal zum Ver-
gleich herangezogen, um zu zeigen, welche Zeichen die Zisterzienser ibernommen oder eben
nicht Gbernommen haben. Fir die Abweichung von der cluniazensischen Vorlage kann es meh-
rere Griinde gegeben haben. Eine wichtige Rolle spielt dabei die Tatsache, dass die Siquis-Listen
die Situation in Mitteleuropa widerspiegeln, wo andere klimatische Bedingungen herrschten
als in den westeuropdischen Kldstern, aus denen Listen Uberliefert sind. Natirlich spielt auch
der zeitliche Unterschied eine Rolle, denn im 11. Jahrhundert kannten und verwendeten die
Monche sicherlich, um nur ein Beispiel zu nennen, jeweils andere Lebensmittel oder Friichte
als im 15. Jahrhundert.

Die groRte Vielfalt herrscht bei den Zeichen fiir Speisen und deren Zubereitung. Das Grund-
nahrungsmittel — nicht nur das der Mdnche - war Brot in allen moglichen Formen, von Fladenbrot
bis Zwieback. Doch auch Eier oder Milchprodukte (Butter, Kdse, Quark) kamen oft auf den Tisch und
Obst fehlte ebenfalls nicht - vor allem Apfel und Birnen. Die Ménche kannten auch Heringe oder
Aale. Zum Wiirzen verwendeten sie Salz, Pfeffer oder Muskat. Fleisch von VierfiRern war nur fir
Kranke erlaubt. Zwar wurden in den Kldstern Tiere gehalten - Schweine, Schafe, Horntiere —, aller-
dings nicht zum Verzehr. Hinter den Klostermauern konnte man hier und da auch einen Esel oder
ein Pferd sehen, auBerhalb wohl nur Wélfe. Zu den im Kloster gangigen Getranken zdhlten Wein,
Wasser und Bier. Mit Zeichen konnte auch ausgedriickt werden, ob etwas bitter oder siif3, gut oder
schlecht war, ob es zu viel oder zu wenig gab, ob etwas heute oder morgen stattfand, ob das Essen
flir die Armen bestimmt war oder fiir einen Kénig, einen Herrn, einen Gast, einen Ménch, einen
Konversen oder einen Jungen. Unter den Utensilien tauchen zum Beispiel Messer und Schiisseln auf.

Bezlglich der Kirche durften die Zeichen fir Kelch, Kerze, Wachs oder Buch nicht fehlen. Und
in den meisten Listen tauchen auch Bezeichnungen fiir unterschiedliche Nationalitdten auf. Aber
auch Bezeichnungen fiir alltdgliche Dinge und Tadtigkeiten wie Kapitelsaal, Buch, Schuh, Salbe,
ligen, schworen, sehen, héren oder schweigen. Und nicht zuletzt gab es auch Abstrakta unter den
Zeichen, wie zum Beispiel Kdlte, Schmerz, Tag, Jahr, Siinde, weise oder gesund.

Zeichen flr Speisen

Die Zeichen flr Speisen und die mit ihnen zusammenhdngenden Dinge sind in allen Listen das
dankbarste Forschungsthema. Nicht nur, weil die Zeichen hier meist am zahlreichsten sind,
sondern auch, weil sie ein konkreteres Bild ergeben als abstrakte Begriffe oder Verben. Detail-
lierter wurden bis jetzt in dieser Hinsicht nur Zeichen aus den cluniazensischen Listen beschrie-




ben’"” Es handelt sich um Zeichen, die im Refektorium, bei Tisch oder beim Bedienen anderer
zum Einsatz kamen, oder aber in der Kiiche bei der Zubereitung der Speisen.

Uber die Essenszubereitung bei den Zisterziensern ist leider nur wenig bekannt. In den Eccle-
siastica officia wird der Ablauf am Tisch im Refektorium beschrieben (EO 76), und ein ganzes Kapi-
tel wird hier, ahnlich wie bereits in der Benediktsregel, dem Wochendienst in der Kiiche gewidmet
(EO 108). Wie bei allen anderen Tdtigkeiten galt auch bei der Essenszubereitung und Essenausgabe
das Schweigegebot >* Die bedienenden Briider gebrauchten sicherlich neben den Zeichen fir Spei-
sen auch die Zeichen fiir unterschiedliche GefdRe genauso wie die flir Abstrakta. Die Siquis-Liste
hat in diesem Zusammenhang folgende Begriffe zu bieten: GefdR, Becher, kleines Messer, Loffel,
aber auch Kiiche, Feuer, viel, wenig, heiR, bitter, verdorben, gut, schnell, sofort, lange her, lang,
gestern, Nummer, Anzahl der Tage>" In anderen zisterziensischen Listen finden sich zudem noch
weitere Bezeichnung fiir GefdRe: Glasballon, Krug, Weinflasche, Md&rser, Topf, Karaffe, Kessel,
Schiissel, Sauciere, Becher, Glas und Salzstreuer>?° In der Kiiche des Abtes konnten wiederum
Zeichen flr einzelne Personen gebraucht werden, denn hier saen oft viele hochrangige Gdste am
Tisch. Auch einige Zeichen fiir Tdtigkeiten, die wir aus den Listen kennen, kdnnten in der Kiiche
oder im Refektorium verwendet worden sein: geben, tun, melken, halten oder haben, essen, kaufen,
brechen, eingiel3en, tragen, &ffnen, trinken, helfen, bringen, teilen, entzweibrechen, hacken, zer-
schneiden, fegen oder verderben?>?' In jeder Liste finden sich wenigstens einige dieser Begriffe.

Die Briider, die gerade den Wochendienst in der Kiiche hatten, waren nicht nur fir die Zube-
reitung der Speisen verantwortlich, sondern kiimmerten sich auch um die meisten Tatigkeiten, bei
denen Wasser bzw. warmes Wasser benétigt wurde: Hande waschen vor dem Essen, Rasur und
FliRe waschen. Bei der FuRwaschung waren sie auch fiir deren Durchfiihrung verantwortlich. Sie

517 So widmete zum Beispiel Gerd Zimmermann einen Drittel seiner Studie zum Monchtum Cura corporis der
Beschreibung der mit den Speisen und deren Zubereitung zusammenhdngenden Gewohnheiten unter den Ménchen
im 10. und 11. Jahrhundert, siehe: Zimmermann 1973. Zuletzt beschaftigte sich mit diesem Thema anhand der Signa-
Liste aus Cluny Kirk Ambrose in seinem Artikel A medieval Food List, siehe: Ambrose 2006. Mit etwas spateren Essens-
gewohnheiten beschaftigt sich die Studie Refektorium im Jahreskreis, die vor allem dsterreichische und deutsche Quel-
len aus dem 14. und 15. Jahrhundert beriicksichtigt, siehe: Fritsch 2008.

518 Zum explizit auf die Kiiche bezogenen Schweigegebot siehe das Kapitel tiber die Kiiche des Abtes: EO 109, 4.

519 Vasa (Alc-218, 51, Ars 127, Sion 54, Siquis 24, Siquis-Gr 33), (s)ciphus (Ars 125, Jar 50, Siquis 23, Siquis-Gr 193, Vad 29),
cultellus (Ars 123, Cist-abc 108, Jar 53 und 111, Siquis 68, Sion 261), coclear (Alc-91 133, Cist-abc 119, Sion 174, Siquis-Gr
194), coquina (Alc-218 163, Cist-abc 69, LocLat 31, Sion 225, Siquis 20), ignis (Alc-91143, Ars 65, LocLat 64, Sion 280, Siquis
20, Jar 79), multum (Ars 269, Cist-abc 273, Siquis 17, Siquis-Gr 199), parum (Ars 269, LocLat 100, Siquis 17, Vad 98), calidum
(Ars 140, Cist-abc 104, Siquis-Gr 122), amarum (Ars 131, Cist-abc 25, Siquis 42, Vad 3), putridum (Siquis 163, Vad 125),
bonum (Ars 138, Cist-abc 46, LocLat 13, Sion 262, Siquis 177, Vad 21), cito (Ats 266, Siquis 179, Siquis-Gr 79), statim (Siquis 4),
dudum (Ars 268, Siquis 181, Vad 59), heri (Ars 273, Cist-abc 203, Siquis 170, Siquis-Finger 133), numerus (Ars 92, Siquis 124),
numerus dierum (Siquis 171).

520 Pichel (Alc-91137), cantaro (Alc-91138), flascula (Cist-abc 179), capito (Jar 86), caccabus (Jar 54), redoma (Sion 165),
caldeira, caldera (Alc-218 55, Alc-91 129, Sion 164), scutella, escudilla (Ars 124, Jar 81, Sion 162; Cist-abc 414), sayseira (Alc-91,
132), copa (Alc-91, 135), vaso (Sion 167), saleiro, salsayro (Alc-218 57, Alc-91 131).

521 Dare (Cist-abc 148, LocLat51), facere (LocLat 51, Siquis-Gr 142), mulgere (Siquis-Gr 96), tenere vel habere (Cist-abc
438), comedere, comer (Alc-218 116, Alc-91 170, Ars 101, Sion 241, Siquis-abc 92, Wilh 39), mercari (Cist-abc 284), frangere
(Cist-abc 187), infundere (Cist-abc 227), portare (LocLat 109, Siquis 99 a, Siquis-Gr 90), abrir (Sion 277, Alc-91155), bibere,
bever, beber, brever (Alc-218 117, Alc-91171, Ars 102, Jar 82, LocLat 12, Sion 242, Siquis-Gr 128, Cist-abc 45), ayudar (Sion 62),
apportare (Cist-abc 31), dividere (Ars 260, LocLat 37, Siquis 69, Cist-abc 147, Vad 51), rumpere (Ars 259), secare (Siquis-
Gr 78), scindere (Cist-abc 406), scobare (Cist-abc 408), perdere (Cist-abc 350).

kiimmerten sich natiirlich auch um die Getranke fiir ihre Mitbriider und bedienten die Novizen,
die vor den M6nchen aBen. Zum Dienst gehorte auch das Vorbereiten des Geschirrs sowie der
Abwasch, das Entsorgen der Abfdlle und die Vorbereitung des Brennholzes fiir den nachsten Tag
sowie das Waschen der Geschirrtiicher. Die Diensthabenden standen in Kontakt mit dem Cellera-
rius, der ihnen alles, was fehlen mochte, aushdndigte.

Zum Vergleich noch einige Uberlegungen zur Essenszubereitung bei den cluniazensischen
Benediktinern, wie deren Gewohnheitsbiicher sie abbilden. Dort waren fiir den Gebrauch in der
Klche deutlich mehr Zeichen vorgesehen als im Refektorium. Nach den cluniazensischen Consue-
tudines wechselten sich die Monche beim Kiichendienst immer zu sechst ab, was auch die Bene-
diktsregel so vorschreibt. Jeder hatte bei der Essenszubereitung eine andere Aufgabe: vorbereiten
und kochen, auf Schiisseln und Teller aufteilen und das Essen im Refektorium austragen. Allerdings
gibt es in den Listen duRerst wenige Zeichen, die so etwas wie bring, halte, schneide ab etc. aus-
driicken (in den zisterziensischen Klostern ist die Situation um einiges besser). In Cluny sollte das
Essen auf den Tellern sein, noch bevor die Monche am Tisch saRen. Danach war ein Bruder damit
beauftragt, mit einem Tablett mit Essig und Senfkdrnern zum Wirzen durch den Raum zu gehen.
Um ihn zu sich zu rufen und auszudriicken, was man wollte, sollten Zeichen gebraucht werden 5%

Bei den Zisterziensern bedienten im Refektorium andere Briider als diejenigen, die den
Wochendienst in der Kiiche hatten (EO 77). Die M6nche bekamen ihr Essen auf Tellern serviert
und auf dem Tisch standen Brot und Salz zur Verfiigung, das sie sich mit dem Messer nehmen
sollten (EO 76, 27). Nach dem Essen trugen dann die Bedienenden alle L&ffel und Teller zum Abwa-
schen in die Kiiche zuriick. Im Refektorium kénnten also Zeichen fiir lesen, tragen, teilen gut zum
Einsatz gekommen sein. Geht man von der Haufigkeit des Wortes mappula in den Ecclesiastica
officia aus, kann man sich gut eine Art Serviette oder Tischdecke zum Abdecken von Brot vor-
stellen, doch in den Signa-Listen ist kein solches Zeichen vorhanden.

Im Refektorium saBen die M&nche je nach ihrer Stellung im Konvent, das heit nach ihrer
Funktion und der Anzahl an Jahren, die sie bereits im Konvent verbracht hatten. Am Kopfende
saBen der Prior und die Ordensdltesten — laut der Benediktsregel aR der Abt gemeinsam mit den
Gdsten -, an den Wanden standen Tische und Banke fiir alle anderen Monche. Der Lesende sal3
etwas erhoht. Das gemeinsame Essen fand von Ostern bis etwa Mitte September zweimal taglich
statt, mittags und abends, in der Fastenzeit und an einzelnen Fastentagen nur einmal taglich.
Schon Benedikt legte fest, dass zwei gekochte Speisen (pulmenta) am Tag geniigend seien. Obst
und Gemiise konnte, falls vorhanden, als Drittes hinzugefligt werden. Dazu kam noch ein reichlich
bemessenes Pfund Brot pro Tag (RB 39, 1-5).>%2 AuBerdem wurde auch fiir jeden Verstorbenen ein
Teller vorbereitet (pulmenta defunctorum). Diese Teller wurden dann dem Pfértner zum Verteilen
an die Bedirftigen ausgehdndigt, die vor der Pforte bettelnd warteten. Meist wurden so drei
Portionen an die Armen verteilt>2*

522 Bruce 2007a, 82-83.
523 Detaillierter Vergleich der Essgewohnheiten bei Benediktinern und Zisterziensern: Zimmermann 1973, 38-52.

524 Dem Pfoértner wurden auch alle Reste sowie Essen, auf das die Monche beim freiwilligen Fasten oder als Strafe
verzichteten, ibergeben. Auch der Cellerarius konnte aus den Klostervorrdten etwas beisteuern. Siehe: EO 120, 27; 117,
2.11.27. Die Menge der pulmenta defunctorum als Erinnerung an die Verstorbenen wurde symbolisch auf drei gesetzt.



Neben den (iblichen Essensportionen konnte im Refektorium auch die sogenannte pitancia
gereicht werden, fiir die es in den Listen ein eigenes Zeichen gibt. Es handelt sich um eine Zugabe
zum normalen Essen. In Vyssi Brod (Hohenfurth) gab es solche pitancia an groRen kirchlichen
Feiertagen. Aus dem dortigen Urbar erfiahrt man auch, was dann serviert wurde: Der Abt stellte
einige Tabletts mit Fischen, Backwaren und Rihrei zur Verfiigung, manchmal kamen noch Feigen,
Mandeln oder Wein dazu. Zu Ostern standen auch Lachs oder Hecht (esox) auf der Liste3% Auch
an Todestagen der Klosterdonatoren wurde eine pitancia serviert. So bestimmte zum Beispiel
Peter |. von Rosenberg (tsch.: Petr I. z Rozmberka) eine Zusatzspeise und Wein als pitancia, ein
anderes Mal gab es sogar zwei Zusatzspeisen?® In den normativen Quellen wird auch das soge-
nannte mixtum erwahnt, eine zwischen den {iblichen Essenszeiten eingenommen Speise fiir junge,
kranke oder alte Ménche oder fiir Konversen. Meist handelte es sich dabei (in siidlichen Land-
strichen) um Brot und Wein oder Wasser3?” Als Generalzeichen fiir Speisen finden sich in den
zisterziensischen Listen: pulmentum®® und pitancia®*® in Le Jardinet gab es auch ein Zeichen fiir
einen Weinanteil: etiusta>3° Mittels Zeichen konnte man aber auch auf das Essen verzichten (frei-
willig oder unfreiwillig), daflr gab es das Zeichen fiir Fasten >3

Das Essen in mittelalterlichen Kldstern war eine kohlenhydratreiche Kombination aus Brot,
Gemiise und Wein sowie proteinhaltigen tierischen Produkten >*2 Kohlenhydrate sind die wichtigste
Energiequelle, dazu zdhlen Saccharide, Starke und Ballaststoffe. Doch die Erndhrung hing natur-
gemadR von den Jahreszeiten, den liturgischen Zeiten und der geografischen Lage ab. In Cluny
gehorten zu einer Standardmahlzeit zwei GefdlRe mit gekochten Bohnen und Gemiise sowie ein
GefdlR mit rohem Obst und Gemiise. Dazu gab es ein Pfund Brot (etwa 0,454 kg). Zum Trinken gab
es meist, wie Benedikt schreibt, Mischwein, der schon in der Antike (blich war. AuRer zum gemein-
samen Speisen kamen die Mdnche auch zum Trinken im Refektorium zusammen. Im Sommer
zwischen zwei Mahlzeiten und im Winter abends statt der zweiten Mahlzeit. Vor allem im Winter
spielte dieses Trinken eine besondere Rolle und der Begriff caritas erganzt, dass es noch ein biss-
chen mehr war als in der Benediktsregel. In Landern, wo es winters deutlich kdlter ist als in Italien,
war haufigeres Trinken definitiv angebracht5*3 Doch welche konkreten Speisen und Getranke las-
sen sich aus den Signa-Listen herauslesen?

EO 76, 18; 118, 49. Das war kein Vergleich mit den fiinfzig Prabenden, die zur Zeit des Abtes Petrus in Cluny fiir die Armen
vorgesehen waren, vgl.: Berger 1993, 297-298. Die Armen an der Klosterpforte hatten noch eine weitere Moglichkeit,
um Essen zu bekommen, das sog. Tricenarium, eine dreiffigtatige Totenfeier nach dem Tod eines Bruders, wahrend der
auch die Armen immer etwas abbekamen. Ein dhnliches Tricenarium wurde auch am letzten Tag des Generalkapitels,
ab dem Tag des hl. Lambertus (17. September), gehalten. Mehr zum Tricenarium: Miiller 1911, 91-92.

525 Das Urbar des Klosters Vy$3i Brod: Pangerl 1856, 221-228, hier 226-227.
526 Schmidt 1901, N.19, 438.
527 Vgl.:RB 35,12; 37,2; 38,10; EO 73,9; UC 15.

528 Pulmentum (Cist-abc 340, Jar 161, Alc-218 67). In den cluniazensischen Listen gibt es auch ein Zeichen fiir eine
Gemiisespeise bzw. einen Gemiisegang (Clun 7, Wilh 36, 37).

529 Pitancia (Siquis 128, Cist-abc 347, Ars 104, Vad 116, Alc-218 68, Alc-91 65).
530 Etiusta (Jar 8).

531 Ieiunium (Siquis 166 a, Vad 132) oder als Verb ieiunare (Ars 99, Cist-abc 224).
532 Bruce 2007a, 80.

533 Bruce 20074, 80.

Zeichen flr Getranke

Die Siquis-Liste beinhaltet neben ganz konkreten Zeichen auch das allgemeine fiir Getrank >34
Weiter werden genannt: Wasser, Milch, Bier und Wein>* Wasser wurde naturgemaR nicht nur zum
Trinken oder in der Kiiche gebraucht, auch der Cellerarius konnte die Zeichen flir Getrdanke gebrau-
chen, wenn er den Keller fiillte etc. Allerdings bieten die zisterziensischen Listen keine so breite
Auswahl wie die cluniazensischen: Hier gab es noch: potio melle et absintio oder potio pigmentata,
vermutlich Gewdirzwein, und in Fleury wurde auch ein bitteres Getrdank aus WeiBwein und der
Pflanze aloigne gereicht>¢ In anderen Listen wird diese Pflanze nicht erwdhnt, es handelte sich
also um eine lokale Spezialitdt. In Hirsau kannte man auRerdem Met, der auch in der entsprechen-
den Liste auftaucht.>” In anderen zisterziensischen Listen aus dem 15. Jahrhundert tauchen auRRer
den in Siquis erwahnten Getrdnken noch Met und WeiRwein auf33®

Zeichen fur Fleisch vierfaliger Tiere und Fische

Obwohl Fleisch nicht unbedingt auf die Speisekarte der Ménche gehdorte, war das Thema sehr
prdasent und wurde in den Quellen oft erwahnt, vor allem in den normativen Quellen und Visitations-
berichten, in denen Fleischkonsum verboten wird (damit ist das Fleisch von VierfiiRern gemeint,
nicht Fisch). Auch viele Theologen sprachen (ber Fleisch, wenn sie das Konsumvebot begriindeten.
Im Idealfall kam Fleisch nie auf den Tisch der Mdnche. »Auf den Verzehr von Fleisch vierfiiRiger
Tiere aber sollen alle ganzlich verzichten, ausgenommen die ganz schwachen Kranken.« (RB 39, 11)
Auf dem Tisch des Abtes sah es schon etwas anders aus. Da aber die M6nche um die Bedeutung
des Fleisches fiir den menschlichen Kérper wussten, war es kranken und dlteren, also schwacheren
Briidern zur Starkung erlaubt. Fleisch wurde im Infirmarium serviert. Das Fleischverbot hing mit
den kirchlichen Gewohnheiten zusammen, an die sich Monche zu halten hatten. Der Fleischkonsum
galt als schlecht, da Fleischessen als Ausdruck einer verletzten Weltordnung wahrgenommen wurde.
Erst nach der Sintflut erlaubte Gott Noah, Tiere zu téten und sich von deren Fleisch zu erndhren. Es
handelt sich also um ein Zugestdndnis gegeniber der natiirlichen Neigung des Menschen zur Siinde,
wahrend Fleischverzicht eine Erneuerung des urspriinglichen paradiesischen Zustandes bedeutet 53°

534 Potus (Siquis 15).

535 Aqua (Alc-218 64, Alc-9179, Ars 63, Cist-abc 28, Jar 16 und 83, LocLat 6, Sion 100, Siquis 76, Siquis-Gr 36, Vad 105),
lac, lacte (Alc-218 71, Alc-91 68, Ars 119, Cist-abc 251, Jar 69, LocLat 69, Sion 116, Siquis 117, Vad 76), cervisia (Ars 126, Cist-
abc 93, Jar 120, LocLat 23, Siquis 75, Siquis-Gr 176, Vad 36), vinum, vinho (Alc-218 63, Alc-9174, Ars 62, Cist-abc 458, Jar 15
und 119, LocLat 139, Sion 94, Siquis 36, Siquis-Gr 129, Vad 147). Milch wurde allerdings nicht als Getrank betrachtet,
denn sie wurde vordergriindig fiir Teigmischungen gebraucht und zdhlte daher als Essen. Bier und Wein zdhlen zu
den hdufigsten Zeichen und fehlen in keiner Liste.

536 Potio melle et absintio (bspw. Clun 29), Potio pigmentata (bspw. Clun 28).

537 Medo (Clun 26-29; Wilh 86-96; Flor 36-44). Zu geografischen Unterschieden: Davril 1982, 70-74; Bruce 2007 a,
105-106. Vergleich aller Zeichen der cluniazensischen Zeichen: Jarecki 1981, 67-80.

538 Medo (Jar 123), vinho brdco, vino blanco (Alc-91 75, Sion 95). Die Hirsauer Liste unterscheidet zwei Weinsorten:
vinum clarum (Wilh 96) und vinum rubeum (Wilh 95).

539 Schreiner 1980, 105-109. Zum Fleischverbot mit Ausnahme fiir Schwache und Kranke: Neumann 1926, N. 18, 128.
Allgemein zu den Regelungen rund um den Fleischkonsum: Miiller 1906, mit Verweisen auf normative Quellen, inklu-



Wie d

gebilc

e Zeichen
et werden

Ein Sprachzeichen ist eine einfache, mit den Handen ausgefiihrte Geste. Auch andere Kérperteile
kommen dabei ins Spiel, indem diese berlihrt werden oder auf sie gezeigt wird. Von der Gebdrden-
sprache unterscheidet sich die Zeichensprache der Mdnche schon durch das Grundprinzip: Sie
ibertragt die gesprochene Sprache, wenn auch verknappt, in Zeichen. Die Gebardensprache hin-
gegen ist ein eigenstdandiges Sprachsystem, unabhdngig von der gesprochenen Sprache, das mit-
tels Zeichen nur einen Teil der Informationen Gibermittelt: Zur Verstandigung werden auBerdem
noch andere Ebenen gebraucht, wie zum Beispiel die Mimik oder die sehr genaue Position der
Hande, auf die man sich gleichzeitig konzentrieren muss. Uber diese Ebenen verfiigt die ménchi-
sche Zeichensprache nicht. Hier entspricht ein Zeichen einem aus der gesprochenen Sprache
bekannten Wort oder Ausdruck. Auch wurden die Zeichen in der Regel in der Reihenfolge anein-
andergereiht, in der man sie als Worte gesprochen hdtte. Dahingegen hat die Gebdrdensprache
eine eigene Syntax und Gedanken werden anderes ausgedriickt als in der gesprochenen Sprache.

In der Zeichensprache der Mdnche gab es nicht fiir jedes Wort der gesprochenen Sprache ein
Zeichen, sondern es stand ein Set an Zeichen zur Verfiigung, mit denen man verknappt allerlei
ausdriicken konnte, jedoch viel mehr als nur einfache Botschaften. Es wurde schon oft betont,
dass die Signa-Listen, aus denen wir die meisten Informationen iber die ménchische Zeichen-
sprache haben, als Lehrmittel dienten vor allem beim Wiederholen des Gelernten. Die Beschrei-
bungen der Zeichen wirken auf den Leser, der sie nicht schon wdhrend des Noviziats gelernt hat,
etwas unbeholfen, doch es lasst sich erkennen, dass es sich meist um einfache Zeichen handelt,
die das Dargestellte in der Form oft nachahmen. Dadurch konnte man sie sich besser merken. Bei
manchen Zeichen wurde explizit notiert, warum diese oder jene Form gewdhlt worden war, zum
Beispiel: »Pro signo lucii iterum generali signo premisso hoc adde, ut cum manu facias signum
celeritatis, quia lucius celerius alio pisce natat.« (Boh 14) Die cluniazensische Liste des Petrus
Boherius beinhaltet viele solcher Erkldrungen, in den zisterziensischen Listen wiederum gibt es sie
kaum. Doch wenn ein Zeichen aus den cluniazensischen Listen (ibernommen wurde, ldsst sich
daraus schlieRen, dass der Grund fiir seine Verwendung derselbe geblieben war. Es ist aber auch
durchaus vorstellbar, dass dieses Wissen mit der Zeit einfach verloren ging und nur das Zeichen
als solches weitergegeben wurde.

Doch wenn es darum geht, wie die Zeichen gebildet wurden, kann man sich nach wie vor ledig-
lich auf die Informationen aus den Listen stiitzen; andere Quellen gibt es nicht. Selbst in den trap-
pistischen Listen aus dem 20. Jahrhundert sind keine detaillierten Informationen zu finden, denn
die Zeichensprache wurde (und wird) hauptsachlich vis-a-vis vermittelt. Als ungeschriebene Regel
galt lediglich, dass, wenn nicht anders notiert, das Wort Finger in den Listen immer Zeigefinger
bedeutet®® Aber es gibt keinerlei Hinweise, wie aus einzelnen Zeichen Sétze gebildet werden. Einen
wesentlichen Beitrag zur ErschlieBung dieser Forschungsliicke leistete in den 1970er Jahren Robert
A.Barakat mit seiner umfangreichen Studie zur Zeichensprache der Zisterzienser der strengeren
Observanz (Trappisten) der St. Joseph’s Abbey in Spencer, Massachusetts° Neben einer linguisti-
schen Analyse ist auch ein Bildworterbuch der einzelnen Zeichen inklusive einer kurzen Beschrei-
bung derselben Teil seiner Studie. Obwohl bei der Ausfiihrung vieler Zeichen eine bestimmte Bewe-
gung eine Rolle spielt, sind seine Fotografien der Grundstellungen der Hande sehr hilfreich, um sich

739 Erstinden letzten Jahrhunderten der Zeichensprache wurde diese Regel auch verschriftlicht, und so ist sie zum
Beispiel in den trappistischen Consuetudines enthalten, siehe: Us des Cisterciennes.

740 Barakat1975a.




eine Vorstellung davon zu machen, wie das jeweilige Zeichen auszusehen hat. Barakat verfolgte mit
seiner Arbeit drei Ziele. Zum einen wollte er fiir das Kloster, in dem zu der Zeit die Zeichensprache
noch aktiv gebraucht wurde, ein illustriertes Worterbuch erstellen, zum anderen wollte er Grund-
lagenarbeit flir eine spatere Erforschung der Zeichensprache leisten und nicht zuletzt einen Beitrag
zur Erforschung von Gesten im Allgemeinen. Das ist ihm ausnahmslos gelungen.

Was die mittelalterliche Zeichensprache betrifft, lassen sich anhand der Quellen vor allem
einzelne Zeichen analysieren. Wie jedoch aus diesen Satzen gebildet wurden und wie diese Sdtze
wohl ausgesehen haben, wie man beispielsweise etwas Vergangenes ausdriickte, einen Befehl
oder eine Vermutung, bleibt im Bereich der Spekulationen. Deswegen stiitze ich mich auf das, was
bekannt ist — die Zeichensprache der Trappisten, die noch bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil
die Zeichensprache aktiv verwendet haben. Die wichtigste Quelle daflr ist Barakats Studie. Diese
wird erganzt um meine eigenen Erfahrungen im Schweizer Trappistinnenkloster de la Fille-Dieu’
Vor allem diese direkte Erfahrung hat mir geholfen, die Struktur der Zeichen sowie deren Bildung
besser zu verstehen, denn die Beschreibungen sind meist alles andere als eindeutig. Viele der dort
verwendeten Zeichen sind identisch mit jenen, die auch die Zisterzienser im 15. Jahrhundert bzw.
davor die Benediktiner im 11. Jahrhundert verwendet haben, und so scheint mir ein Vergleich auch
Uber diese lange Zeitspanne sinnvoll. Einige Ordenstraditionen haben eben bis heute (iberlebt. Die
nachfolgende Beschreibung der trappistischen Zeichen aus der Mitte des 20. Jahrhunderts soll
dazu beitragen, sich ein besseres Bild von der mittelalterlichen Zeichensprache machen zu kénnen.

Struktur und Syntax

Wie entstehen die Zeichen? Am einfachsten ist es, wenn ein Wort durch ein einziges Zeichen, das
sogenannte Generalzeichen dargestellt wird. So wurde in den meisten mittelalterlichen Listen ein
Becher oder ein dhnliches GefaR mit drei nach oben gestreckten Fingern dargestellt, wahrend der
kleine Finger und der Ringfinger auf der Handflache lagen. Das Zeichen ahmte so die Form eines
einfachen Bechers nach. Weitere Zeichen sind durch Kombination mit den entsprechenden Zusatz-
zeichen entstanden, die die Bedeutung prazisieren. Wollte der M&nch einen Kelch darstellen, figte
er zum Zeichen fiir Becher noch das Zeichen fiir Kreuz hinzu2 Auf diese Weise zusammengesetzte
Zeichen kommen vor allem bei verschiedenen Arten von Biichern, Broten oder Fischen vor: Auch
hier besteht das dargestellte Wort aus einem Generalzeichen (Buch, Brot, Fisch) und einem ent-
sprechenden Zusatzzeichen. Fiir den Hecht kommt das Zeichen fir Schnelligkeit hinzu, fir ein
Messbuch das Zeichen fir Kreuz. Eine gewisse Logik, die die Beherrschung und Verwendung der
Zeichen erleichtert, ist also erkennbar.

741 Ichbedanke mich an dieser Stelle bei allen Nonnen des Klosters fiir die Moglichkeit, das Klosterleben durch die
Zeichen kennenzulernen, allen voran der Priorin S. Marie-Jeanne dafiir, dass sie mir mit viel Geduld die Zeichenspra-
che beigebracht und erkldrt hat. Die Schwestern haben sich zu der Zeit (2015) entschieden, die Zeichensprache, die
nur noch selten gebraucht wurde, wiederzubeleben, um die Tradition zu bewahren. Die trappistischen Listen bzw.
Worterbiicher sind als Bestandteil der Consuetudines erschienen, so in der Liste von 1934 Us des Cisterciennes. Mehr
zur Zeichensprache dieses Klosters: Lomickova 2008.

742 Siquis 22-23: »Calix: Erecti digiti tres cum cruce sit tibi calix. Cifum: Tolle crucem digiti tercius signat tibi
cifum.«

Robert A. Barakat gliederte die trappistischen Zeichen in fiinf Kategorien, je nachdem, wie sie
gebildet wurden, was sie darstellen oder symbolisieren sollten. Es handelt sich bei dieser Gliede-
rung um ein Hilfskonstrukt, keine strikte Kategorisierung, denn manche Zeichen lassen sich nicht
eindeutig nur einer Kategorie zuordnen3 Eine groRe Gruppe sind die sogenannten pantomimi-
schen Zeichen, deren Bedeutung sich (ber ihre Gestalt oder Form erschlieBen ldsst. Es gibt aber
auch Zeichen, die eine versteckte, ibertragene Bedeutung haben, die sich nicht erkennen ldsst,
sondern gelernt werden muss. Die dritte Gruppe geht, dhnlich wie bei den pantomimischen Zei-
chen, von einem Merkmal des Wortes oder Gegenstandes aus. Die vorletzte Gruppe versammelt
die teils von der Sprache abhdngigen Zeichen, die einige Zlige der gesprochenen Sprache abbilden,
also eine phonetische Ahnlichkeit aufweisen. Die letzte Gruppe bilden Zeichen, die ausschlieRlich
von der sprachlichen AuRerung abhingen, darunter finden sich konkrete phonetische Aquivalente.
Die beiden letzten Gruppen zeigen, dass die Zeichensprache eine Erganzung der gesprochenen
Sprache war und nicht bloR ein Ersatz. Sie funktionierte auf Basis der Kenntnis der gesprochenen
Sprache, auf deren Grundlage die Zeichen entwickelt worden sind.

Schauen wir uns die einzelnen Kategorien mit konkreten Beispielen an#4 Die pantomimischen
(oder auch ikonischen) Zeichen sind eine sehr dankbare Gruppe, nicht nur in den trappistischen,
sondern auch in den mittelalterlichen Listen. Es handelt sich um Zeichen, die in Form und Gestalt
eine Bewegung oder einen konkreten Gegenstand nachahmen - und somit auch einiges uber
dessen Aussehen verraten. So wird beispielsweise ein Haus mit Hinden dargestellt, wobei sich die
Fingerspitzen beriihren und so ein Dach bilden. Ein Buch wird durch ausgestreckte Arme dargestellt
und die Handflachen 6ffnen und schlieBen sich, als wiirde man ein Buch 6ffnen oder schlieRen.
Durch eine Bewegung werden also nicht nur Verben dargestellt. Das Zeichen Fisch wird beispiels-
weise durch eine ausgestreckte, sich schnell hin und her bewegende Hand dargestellt, wodurch
die Schwimmbewegung eines Fisches nachgeahmt wird. Bei den Verben ist dies um einiges ein-
facher, wie sich erahnen ldsst Viele dieser pantomimischen Zeichen sind in den meisten Kultur-
kreisen verstdndlich, wie zum Beispiel diejenigen fiir schlafen oder laufen. Bei anderen Zeichen
- und dies gilt fiir die anderen Kategorien umso mehr - ist es entscheidend, in welchem Land bzw.
Umfeld es verwendet wurde. Denn ein Kloster ist nun mal etwas anderes als die sakulare Welt. So
stand im klosterlichen Umfeld das Zeichen fiir Vater fiir einen Priester, mit dem Zusatzzeichen fiir
grau konnte der zisterziensische Mdnch dargestellt werden.

Die zweite Kategorie der trappistischen Zeichen bilden sogenannte reine oder auch abstrakte
Zeichen. Sie weisen keine direkte Verbindung zur Form oder den Merkmalen des Dargestellten
auf, sondern beruhen auf Konventionen. Doch auch hier lassen sich logische Zusammenhdnge
erkennen, denn alle Zeichen sollten leicht zu merken sein’® Fiir das Zeichen Abt werden Zeige-

743 Barakat1975a, 97-112.

744 Eine dhnliche Kategorisierung, jedoch anhand von mittelalterlichen Listen, unternahm auch Jens Riiffer, Riiffer
1999, 212. Im Prinzip entspricht sie den ersten drei Gruppen bei Barakat.

745 Das Sicheln wird mit einer Handbewegung aus dem Handgelenk dargestellt. Das Zeichen fiir Sense ahmt das Den-
geln derselben nach: Die linke, leicht gebeugte Hand stellt die Sense dar, die rechte hammert im Halbkreis {iber sie.

746 AlsichdieZeichen im Kloster de la Fille-Dieu gelernt habe, hatte die Priorin meist zu jedem Zeichen einen Kom-
mentar parat, warum es so oder so gebildet wird. Das erganzte sie ganz automatisch, so wie sie selbst einst wihrend
des Noviziats die Zeichensprache gelernt hatte.



finger und Ringfinger an die Stirn gelegt. Die Erklarung der Mdnche bzw. Nonnen dafir ist: Der
Abt sei der Kopf der Gemeinschaft. Nach dhnlichem Muster wird auch das Zeichen fiir Kapitelsaal
gebildet: Es wird eine Gruppe Mdnche dargestellt, die sich unter einem Dach versammeln. Dabei
werden die Fingerspitzen der linken Hand zusammengebracht und die rechte, flache Hand wird
darlibergelegt als Symbol fiir ein Flachdach. Gesang wird mit dem um die Lippen kreisenden Zeige-
finger dargestellt, denn beim Singen wirbelt die Luft im Mund.

Die dritte Kategorie bilden die sogenannten qualitativen Zeichen, also solche, die von einem
Merkmal des Dargestellten ausgehen. Es existiert demnach eine inhaltliche Verbindung. Hier gibt
es zum Teil Uberschneidungen mit den Zeichen der pantomimischen Gruppe. In diese Kategorie
gehoren die meisten zusammengesetzten Zeichen, denn die Zusatzzeichen greifen meist ein cha-
rakteristisches Merkmal des ndher zu spezifizierenden Begriffs auf — so wie wir es bereits bei dem
Zeichen Hecht oder Messbuch gesehen haben. Ahnlich wird vorgegangen beim Zeichen Bier, wel-
ches sich aus den Zeichen Wasser und Korn oder aber Sommer (heill + Zeit) zusammensetzt.
Andere Beispiele sind: Weihnachten (Kind + Gott + Tag), Teich (Fisch + Wasser), Zisterzienser
(Mdnch + weil oder grau) etc. Zum Verstandnis mancher Begriffe war es notwendig, den jeweili-
gen Kulturkreis zu kennen. Barakat beschreibt etliche komplizierte Zeichen, zum Beispiel solche,
die biblische Orte oder Personen beschreiben, die nicht einfach zu begreifen sind. Das Zeichen
Sodom setzt sich beispielsweise aus den Zeichen schlecht + weltlich + Hof + sich wenden + Zeit
+ Frau + sich verwandeln + zwei + Salz zusammen.#” Batseba, die Ehefrau des Konigs David, wurde
wie folgt dargestellt: schén + Frau + heiraten + Psalm + Konig. Es konnten also auch mehrere
zusammengesetzte Zeichen kombiniert werden, wie man am Zeichen fiir David sieht: Psalm +
K&nig. Solche komplizierten Zeichen konnten nur dort entwickelt werden, wo man fiir die Zeichen-
sprache viel Zeit und MulRe hatte. Im Kloster de la Fille-Dieu ist die vorherrschende Tendenz
hingegen, zu komplizierte Zeichen eher zu vereinfachen und - statt mehrere Zeichen zu kombi-
nieren - ein neues zu entwickeln™® Allerdings gibt es zusammengesetzte Zeichen fast in jeder
Gruppe, es ist kein Alleinstellungsmerkmal dieser Kategorie.

Die vierte und flinfte Gruppe, zum Teil oder ganz von der Sprache abhdngige Zeichen, gibt es
bei den Trappistinnen von de la Fille-Dieu nicht. Die US-amerikanische Tradition scheint hier eine
etwas andere zu sein. Auch in den mittelalterlichen oder friihneuzeitlichen Listen gibt es diese
beiden Gruppen nicht, also werden sie hier auch nur kurz erwahnt. Barakat nennt sie das Ent-
wicklungsstadium der Zeichensprache, in dem das Zeichensystem mit der gesprochenen Sprache
verbunden wird und einige ihrer Charakteristika ibernimmt. Welchen Grund es fiir diese Entwick-

747 Barakat 1975a, 106. Die Zahl »2« steht hier vermutlich aufgrund der phonetischen Ahnlichkeit mit dem engli-
schen »to«.

748 Das Zeichen fiir Osterkerze (Cereus paschalis) wird in der Liste als Kombination der Zeichen Wachs und Licht
aufgefiihrt. Doch diese beiden Zeichen sind bereits zusammengesetzte Zeichen: Wachs (Biene + Licht), Licht (Feuer
+ leicht erhobener Finger), und auch das Zeichen Biene ist eine Kombination (Fliigel + siiff). Das endgiltige Zeichen
fiir die Osterkerze ergibt also folgende Kombination: Fliigel + si8 + Feuer (und gehobener Finger) + Feuer (und geho-
bener Finger). Es kommt hier also zu einer Dopplung der Zeichens fiir Licht. Deswegen wurde in der zweiten Halfte
des 20. Jahrhunderts dieses Zeichen durch ein neues fiir Kerze ersetzt (ein im Ellenbogen gebeugter Arm, nach vorne
ausgestreckter Zeigefinger), dazu kam noch das Zeichen fiir hoch. Denn solch komplizierte, lange Zeichen fiihrten
oft zu Missverstidndnissen — es war nur schwer zu erkennen, welche Teile zu dem darzustellenden Wort gehorten.
Vgl.: Barakat 1975a, 111-112.

lung, also die wachsende Abhdngigkeit von der Sprache selbst, gab, ist nicht geklart’® Was hier
allerdings sofort auffdllt, ist, dass die Ausgangssprache, in diesem Fall Englisch, mit ihrer Phonetik
flr die Bildung der Zeichen ausschlaggebend war, wie wir bereits an der Verwendung der Zahl 2
fiir »to« oder »too« gesehen haben. Ahnlich wird auch der Buchstabe »r« fiir »-r« oder »-re« ver-
wendet (z.B. fir older = old + r), was entfernt an die Abbreviaturschrift der Schreiber erinnert.
Aber auch kompliziertere Zeichen kénnen nach diesem Prinzip gebildet werden: zum Beispiel
Ceylon = C + long; statt »deer« wird das Zeichen flir das phonetisch gleiche »dear« verwendet’s°

Die Zeichen der beiden letzten Kategorien bezeichnen Dinge, die in den Signa-Listen nicht
auftauchen, nachlesen kann man in diesem Fall also nichts. Das bedeutet jedoch nicht, dass es
sich um inadaquate oder geheime Zeichen handelte. Denn es gab dreierlei Klosterzeichen: solche,
die in den Listen verzeichnet wurden, solche, die zwar nicht verzeichnet wurden, aber allen bekannt
waren und gangig gebraucht, und schlieBlich solche, die einzelne Gruppen von Ménchen entwi-
ckelten, um sich untereinander auszutauschen, ohne dass jemand anderes sie verstehen konnte.
Wie schon oft gesagt, verzeichnen die meisten Listen bei Weitem nicht alle gebrduchlichen Zeichen.
Die Existenz geheimer Zeichen Idsst sich lediglich vermuten aufgrund von Warnungen einiger
Prediger, aber direkte Beweise gibt es daflr keine.

Zu den Zeichen, die zwar gangig gebraucht werden, aber nicht in den Listen erfasst sind,
gehoren auch neu entwickelte Zeichen, also Zeichen flir neue Begriffe. So ist beispielsweise vor
Kurzem (2009) im Kloster de la Fille-Dieu ein Zeichen fiir Senf entwickelt worden, den die Nonnen
dort produzieren. Und zwar als Kombination der Zeichen Creme + scharf. Zu solchen neuen Zeichen
gehoren zum Beispiel auch die Zeichen Computer oder Kaffee. Robert Barakat beschreibt nicht
nur derartige neu entwickelte Zeichen, sondern auch solche, deren Bedeutung sich mit der Zeit
gedndert hat. So wurde bei den amerikanischen Trappisten der Traktor, der in der Landwirtschaft
das Pferd verdrangt hatte, als Kombination der Zeichen rot + Pferd dargestellt’

Bei der Bildung von zusammengesetzten Zeichen wird die Abhdngigkeit von der gesprochenen
Sprache sichtbar. Die Zeichen werden so aneinandergereiht, wie es in der jeweiligen Sprache (blich
ist. Die amerikanischen Trappisten stellen die Kapelle durch die Kombination der Zeichen klein +
Kirche dar. Die franzésischsprechenden Trappistinnen verwenden die umgekehrte Reihenfolge:
Kirche + klein. Da es keine Quellen fir die Bildung der Satze aus dem Mittelalter gibt, Idsst sich
nicht sagen, welche Sprache dafiir ausschlaggebend war, ob die jeweilige Landessprache oder
Latein. Zusammengesetzte Zeichen in den Listen werden meist so beschrieben, dass an erster Stelle
das Generalzeichen (z. B. Buch) steht und dann das Zusatzzeichen (z.B. Kreuz). Doch in den Listen
gibt es insgesamt nur sehr wenige solcher Zeichen. Die Kombination der Zeichen oblag vermutlich
den Ménchen selbst, wie sich aus der Beschreibung des Zeichens fiir Klosterbeamte aus der Siquis-

749 Barakat1975a, 111-112.
750 Diese und andere Beispiele: Barakat 1975a, 108-112.

751 Barakat nennt viele solche Zeichen, die die Monche neu entwickelt und verwendet haben: Bulldozer = Bulle +
driicken; Heizungsraum = sieden + Raum; Computer = + B + M; Maschine = Fiuste hochkant nah zueinander aufstel-
len und dann um die eigene Achse drehen (im Kloster de la Fille-Dieu wird dies mit nach vorn gestreckten Handfla-
chen dargestellt, die sich auch noch nach vorn bewegen); Mechaniker = Bruder + Arbeit + Maschine; Kiihlschrank =
kalt + Haus. Als Beispiel fiir alte Zeichen mit neuen Bedeutungen: Benzin = Ol + Feuer. Siehe: Barakat 1975a, 93-96.



Die Signa-Liste Siquis

I\ n h a. n g aus dem Kloster VysSi Brod rkp. 28 Pp.’®

Abb.1 Signa-Liste Siquis, Manuskript aus dem Kloster Vy$si Brod, 28 Pp., fol. 188r

766 Nummerierung nach der Edition von Griesser.







Das Silentium gehorte als eines der wichtigsten Gebote von Beginn an zur
Geschichte des Monchtums. Um auch dort kommunizieren zu konnen, wo
das Schweigegebot absolute Stille verlangt, wurde eine Zeichensprache ent-
wickelt, die seit dem 10. Jahrhundert in vielen Kléstern Anwendung fand.
Dabei wurden die Ordensbriider stets ermahnt, nur solche Botschaften aus-
zutauschen, die fiir die praktischen sowie spirituellen Abldaufe im Kloster
unabdingbar waren. Die Zeichensprache ist in sogenannten Signa-Listen
festgehalten, eine Art einfacher Worterbiicher mit meist knappen Beschrei-
bungen, wie man einen Gegenstand, eine Person oder ein anderes zu
bezeichnendes Wort mittels Zeichen darstellt.

Im Mittelpunkt dieser Studie steht die Zeichensprache bei den Zisterziensern.
Die Uberlieferten Manuskripte der zisterziensischen Listen, die als Siquis
bezeichnet werden, stammen aus der zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts.
Sie enthdiillen Informationen tber das tagliche Leben in den mittelalterlichen
Kléstern und spiegeln zugleich die Reformbestrebungen dieser Zeit wider.

d
Leibniz-Institut fir
Geschichte und Kultur

des dstlichen Europa

SANDSTEIN

9V 783954 H 987641 V






