
60
RADKA RANOCHOVÁ

Schweigend sprechen
Zeichensprache in mittelalterlichen Klöstern

Forschungen zur Geschichte und Kultur des östlichen Mitteleuropa

Sc
hw

ei
ge

n
d 

sp
re

ch
en

Fo
rs

ch
un

ge
n 

zu
r 

G
es

ch
ic

ht
e 

un
d 

Ku
ltu

r 
de

s 
ös

tli
ch

en
 M

it
te

le
ur

op
a

Das Silentium gehörte als eines der wichtigsten Gebote von Beginn an zur 
Geschichte des Mönchtums. Um auch dort kommunizieren zu können, wo 
das Schweigegebot absolute Stille verlangt, wurde eine Zeichensprache ent-
wickelt, die seit dem 10. Jahrhundert in vielen Klöstern Anwendung fand. 
Dabei wurden die Ordensbrüder stets ermahnt, nur solche Botschaften aus-
zutauschen, die für die praktischen sowie spirituellen Abläufe im Kloster 
unabdingbar waren. Die Zeichensprache ist in sogenannten Signa-Listen 
festgehalten, eine Art einfacher Wörterbücher mit meist knappen Beschrei-
bungen, wie man einen Gegenstand, eine Person oder ein anderes zu 
bezeichnendes Wort mittels Zeichen darstellt.
Im Mittelpunkt dieser Studie steht die Zeichensprache bei den Zisterziensern. 
Die überlieferten Manuskripte der zisterziensischen Listen, die als Siquis 
bezeichnet werden, stammen aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. 
Sie enthüllen Informationen über das tägliche Leben in den mittelalterlichen 
Klöstern und spiegeln zugleich die Reformbestrebungen dieser Zeit wider.

9 783954 987641

SANDSTE I N

60

133707010-SchweigendSprechen-Einband.indd   1133707010-SchweigendSprechen-Einband.indd   1 31.08.23   10:5931.08.23   10:59



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2023, Sandstein Verlag, Goetheallee 6, 01309 Dresden
Umschlagabbildung: Signa-Liste Siquis  
aus dem Kloster Vyšší Brod, 28 Pp., fol. 188v
Korrektorat: Maria Stuiber
Redaktion: Wilfried Franzen
Gestaltung, Satz: Sandstein Verlag
Druck: FINIDR, s.r.o., Český Těšín
www.sandstein-verlag.de
ISBN 978-3-95498-764-1

Gedruckt mit Unterstützung des Leibniz-Instituts für Geschichte und Kultur 
des östlichen Europa e. V. in Leipzig. 
Diese Maßnahme wird mitfinanziert durch Steuermittel auf der Grundlage 
des vom Sächsischen Landtag beschlossenen Haushaltes.

Der Titel ist als Open-Access-Publikation verfügbar über  
www.sandstein-verlag.de, DOI: 10.25621/sv-gwzo/FGKoeM-60

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non 
Commercial 4.0 Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der 
Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbrei-
tung des Materials in jedem Format oder Medium für nicht kommerzielle Zwecke 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.de).

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. 
Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit 
Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfor-
dert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Schweigend 
sprechen
Zeichensprache in 
mittelalterlichen Klöstern

 
RADKA RANOCHOVÁ 
 
AUS DEM TSCHECHISCHEN ÜBERSETZT  
VON MARTINA LISA 
 
HERAUSGEGEBEN VON CHRISTIAN LÜBKE

60

S A N D ST E I N 



Inhalt

7	 Danksagung

9	 Zur Einführung

12	 Zeichensprache als Forschungsgegenstand der Geschichts- 
und Sprachwissenschaft

22	 Schweigen in der monastischen Tradition

26	 Die äußere Stille in den Räumlichkeiten des Klosters

31	 Schweigen als Schutz vor Sünden und Lastern der Zunge

34	 Das innere Schweigen als Weg zu sich selbst und als Sprache Gottes

36	 Das Ideal der vita angelica

37	 Schweigend reden, redend schweigen

40	 Die Geschichte der Zeichensprache

41	 Gesten und Zeichen außerhalb der monastischen Welt

44	 Vernehmbare Zeichen der ersten Mönche

47	 Zeichensprache in Baume-les-Moines und Cluny

51	 Verbreitung der Zeichensprache unter den Schwarzen Mönchen im 11. bis 15. Jahr-
hundert

61	 Monastische Zeichensprache bei der Erziehung von Gehörlosen

62	 Ein detaillierter Blick in ein zisterziensisches Kloster

77	 Diesseitige und jenseitige Strafen für die missbräuchliche Nutzung der Zeichen bei 
den Zisterziensern

81	 Die Birgitten unter dem Einfluss der Zisterzienser

84	 Zeichensprache bei den Regularkanonikern

87	 Gilbertiner, Grammontenser, Abaelard und das ideale Kloster

89	 Die ablehnende Haltung der Kartäuser

90	 Vor- und Nachteile der Zeichensprache

94	 Langsames Schwinden der Zeichen

95	 Ausblick auf die Neuzeit – die Trappisten

100	 Die Signa-Listen

101	 Signa-Listen als Handreichungen für Novizen

106	 Die Listen der Benediktiner

115	 Die Listen der Zisterzienser

134	 Andere Orden und ihre Signa-Listen

140	 Was die Signa-Listen über Klöster verraten

141	 Zeichen für Speisen

145	 Zeichen für Getränke

145	 Zeichen für Fleisch vierfüßiger Tiere und Fische

149	 Zeichen für Hülsenfrüchte, Obst und Gemüse  
sowie für Milchprodukte, Eier und Kräuter

151	 Zeichen für Brot

152	 Liturgische Zeichen

156	 Zeichen für Personen

160	 Zeichen für Kleidung, Bettwäsche, Arbeits- und  
»private« Gegenstände

163	 Verschiedene Zeichen inklusive Verben

167	 Weitere Zeichen

172	 Wie die Zeichen gebildet werden

174	 Struktur und Syntax

179	 Mache einen Kreis mit beiden Daumen und Zeigefingern,  
weil das Brot rund ist

184	 Zum Schluss

186	 Anhang
187	 Die Signa-Liste Siquis aus dem Kloster Vyšší Brod rkp. 28 Pp.

194	 Klöster mit überlieferten Signa-Listen

195	 Abkürzungen

196	 Literatur- und Quellenverzeichnis



Zeichensprache als 
Forschungsgegen-
stand der Geschichts- 
und Sprachwissen-
schaft

Die Zeichensprache der Klöster ist unter Historikern keine Unbekannte: Schon mindestens seit 
dem 17. Jahrhundert weiß man um ihre Existenz. In dieser Zeit wurden im Rahmen von Editions-
arbeiten auch einige Signa-Listen publiziert, die ersten Quellen zur Erforschung der Zeichenspra-
che. Später kamen zu den Signa-Listen weitere Hinweise in normativen und erzählenden Quellen 
hinzu, in denen die Zeichensprache Erwähnung fand.

Es gibt eine ganze Reihe von Studien, die sich mit diesem Thema befassen und auf die sich 
aufbauen lässt. Am wichtigsten sind die folgenden fünf, durch deren Lektüre man einen hervor-
ragenden Überblick über die Materie sowie Hinweise auf weiterführende Literatur bekommt. Als 
die »Bibel der Zeichensprache« kann man die Dissertation von Walter Jerecki von 1979 bezeichnen, 
die er unter der Betreuung von Prof. Paul Gerhard Schmidt an der Universität Göttingen2 vorlegte. 
Die Arbeit wurde zwei Jahre später unter dem Titel Signa loquendi: die cluniacensischen Signa-Listen 
publiziert.3 Jarecki konzentrierte sich auf die auf Latein verfassten Signa-Listen aus Cluny. Er trug 
eine beeindruckende Sammlung von Manuskripten zusammen, die er nach gründlicher Analyse in 
sechs Gruppen einteilte. Diese machte er durch eine kritische Edition mit einem umfangreichen 
Anmerkungsapparat und Kommentaren für die weitere Forschung zugänglich. Bei der Edition 
konnte er sich auf einige bereits publizierte Arbeiten stützen, viele Manuskripte wurden jedoch 
dank ihm zum allerersten Mal veröffentlicht. Sein Ziel war dabei, die Zeichen aus Cluny für die 
weitere, vor allem kulturhistorische Forschung komplett zugänglich zu machen.4

Auf die Erforschung der Listen aus Cluny knüpfte Scott Gorden Bruce mit seiner Dissertation 
Uttering No Human Sound: Silence and Sign Language in Western Medieval Monasticism (Princeton 
2000) an, die später unter dem Titel Silence and Sign Language in Medieval Monasticism: The Cluniac 
Tradition, c. 900–1200 publiziert wurde.5 Da er sich zwei Jahrzehnte nach Jarecki mit dem Thema 
befasste, war sein Zugang um einiges komplexer. Außerdem konnte er nicht nur auf Jareckis Edition 
zurückgreifen, sondern auch auf die Bücher der Klosterbräuche (vor allem auf die Consuetudines 
aus Cluny).6 Dank dieser Umstände und der hingebungsvollen Arbeit des Autors ist eine qualitativ 
hochwertige Synthese zum Thema der monastischen Stille und Zeichensprache entstanden. Bruce 
wollte das eigentliche Wesen der Zeichen ergründen, mit deren Hilfe sich die Mönche in Cluny 
verständigten. Detailliert zeigt er auf, wie die Sehnsucht der cluniazensischen Mönche nach der 
Erfüllung des Lebensideals der vita angelica zur Entwicklung der Zeichen führte.

Bruce beschäftigte sich mit der Verbreitung der cluniazensischen Listen auch außerhalb der 
burgundischen Klostermauern sowie mit der Frage des Austauschs von Gebräuchen unter den 
jeweiligen Klöstern. Da er sich in seiner Arbeit nicht auf die lateinischen Listen beschränkt, bezog 

2  Schmidt 1981 hat selbst eine kurze Studie über die Verwendung der Zeichensprache im Mittelalter verfasst.

3  Jarecki 1981.

4  Bis dahin galten die Consuetudines, in denen sich die Signa-Listen meist befinden, unter Historikern als wenig 
interessant. Viele wurden erst gar nicht herausgegeben, manche zuletzt im 17. oder 18. Jahrhundert. Erst mit dem Pro-
jekt Corpus consuetudinum monasticarum (seit 1963) veränderten sich die kritischen Editionen der legislativen Quel-
len aus dem Mittelalter (vgl.: Engelbert 1991). Walter Jarecki konnte die Früchte dieses Editionsprojekts noch nicht 
ernten. Er selbst erforschte viele Archivmaterialien, auf denen die Projektarbeit basiert. Später veröffentlichte er noch 
einige Studien zu den Zeichen, vgl.: Jarecki 1981 (hier ist vor allem die Edition der Zeichenliste Ars und ihr gründli-
cher Vergleich mit anderen zisterziensischen Listen von enormer Bedeutung); Jarecki 1990 a, Jarecki 1990 b.

5  Bruce 2007 a. Diese inhaltlich hervorragende Arbeit ist zudem außerordentlich gut und lebhaft geschrieben und 
verkörpert ein weit überdurchschnittliches Niveau.

6  ConsUlr; ConsBern. Beide beschreiben und vergleichen Hallinger 1959 und später Wollasch 1993. Nach Joachim 
Wollasch ist Bernhards Werk ins Jahr 1078 zu datieren, kurz vor der Entstehung von Ulrichs Werk 1079–1084.



q 14  Zeichensprache als Forschungsgegenstand der Geschichts- und Sprachwissenschaft ﻿  15 q

er auch die frühenglische Monasteriales indicia mit ein. Zu den Rezipienten der cluniazensischen 
Klostergebräuche zählt er auch die Zisterzienser. Bruces Interesse für die Zeichensprache hielt 
auch nach dem Abschluss seiner Dissertation noch an, er forscht weiterhin zu diesem Thema. Für 
die Zisterzienser ist seine kurze, jedoch informationsreiche Studie The Origin of Cistercian Sign 
Language7 von entscheidender Bedeutung.

Der dritte bedeutende Autor ist der Kunsthistoriker Jens Rüffer, dessen Texte dank seines brei
ten Wissensspektrums auch ästhetische und philosophische Themen einschließen. Aus seiner Feder 
stammt eine ganze Reihe hervorragender Werke, in denen er, ähnlich wie Bruce, nach dem Sinn 
und Stellenwert der Zeichensprache in den mittelalterlichen Gemeinschaften fragt. Grundlegend 
ist hier seine Studie »Multum loqui non amare.« Die Zeichensprache bei den Zisterziensern.8 Der Erfor-
schung der Zeichen und ihrer möglichen Aussagekraft steht er allerdings ziemlich kritisch gegen-
über, denn nach seiner Auffassung sei in keiner Quelle der Wandel der Zeichensprache im Laufe 
der Zeit abgebildet, sprich: wie diese tagtäglich verwendet wurde. Außerdem zeigen sich in den 
wenigen erhaltenen Quellen enorme landesspezifische und zeitliche Unterschiede, die einen Ver-
gleich sehr schwierig (wenngleich nicht unmöglich) machen. Allerdings weist er auf eine entschei-
dende Tatsache hin, die die meisten Forscher nicht berücksichtigen – darauf, dass die Anzahl der 
in den Listen erhaltenen Wörter keinesfalls die Bandbreite der in dem jeweiligen Kloster tatsächlich 
verwendeten Zeichen abbildet. Rüffer wiederholt also das, was bereits Bruce in seiner Arbeit andeu-
tete, und zwar, dass die Listen für Novizen bestimmt waren, die nicht alles auf einmal lernen sollten, 
sondern zuerst nur die Basiszeichen. Seiner anderen These über die fehlende Kontinuität in der 
Verwendung der Zeichen bis in die heutige Zeit muss allerdings widersprochen werden. Denn bei-
spielsweise verwenden die Trappisten die Zeichensprache noch heute, und es handelt sich dabei 
um die Zeichen, die sie von den Zisterziensern übernommen haben. Durch die jahrhundertelange 
Verwendung haben sich die Zeichen naturgemäß weiterentwickelt und wurden angepasst.

Ähnlich unverzichtbar wie Jareckis Edition für die Erforschung der cluniazensischen Zeichen 
ist für die Erforschung der Zeichen der Zisterzienser die Edition einer der beiden wichtigsten Listen 
von Bruno Griesser: Ungedruckte Texte zur Zeichensprache in den Klöstern von 1947.9 Der Heraus-
geber dieses qualitativ hochwertigen und immer noch nützlichen Textes hatte leider keine so 
hohen Ansprüche wie seinerzeit Jarecki. Doch er veröffentlichte in der Edition auch die Ergänzung 
zu einem Manuskript mit einem klaren Hinweis auf den Unterschied zwischen den aufgelisteten 
Zeichen und der Gesamtzahl der tatsächlich verwendeten. Leider wurde diese Information in der 
Fachliteratur bis jetzt nicht besonders reflektiert.

Nicht nur eine, sondern mehr als zwanzig Einzelstudien und Editionen versammelten die Heraus-
geber Jean Umiker-Sebeok und Thomas A. Sebeok in ihrem Kompendium Monastic Sign Language10 
mit zahlreichen Reprints grundlegender Studien und Editionen der Signa-Listen. Ein großes Verdienst 

7  Bruce 2001. Daneben veröffentlichte Bruce noch weitere Studien zur Zeichensprache, vor allem im Zusammen-
hang mit den cluniazensischen Regeln und Disziplin: Bruce 2005; Bruce 2007 b.

8  Rüffer 2009. Auch in anderen Publikationen beschäftigt er sich zum Teil mit der Zeichensprache (siehe: Rüffer 
1999, 202–213).

9  Griesser 1947.

10  Umiker-Sebeok/Sebeok 1987.

ist die Zurverfügungstellung von Studien zu regionalen Listen, die, da nicht auf Latein verfasst, in 
den grundlegenden Verzeichnissen bis dahin keine Berücksichtigung fanden (vor allem die portu-
giesischen und spanischen Listen). So kamen auch ältere Editionen wieder ans Licht, zum Beispiel 
Leibniz’ Editionen der Listen aus Loccum. Ähnlich wie Jareckis Edition und seine Analyse der clunia-
zensischen Listen stieß auch diese Kompendiumsarbeit auf ein großes Echo unter den Forschenden 
– vor allem in der Geschichts- und Sprachwissenschaft. Aber zurück zu den ersten Forschungen auf 
dem Gebiet der Zeichensprache – den ersten Quelleneditionen. Von dort war es ein sehr langer Weg, 
der am Ende zu den Arbeiten von Bruce oder Rüffers führte, in denen gezeigt wird, was aus heutiger 
Perspektive als selbstverständlich gelten mag: dass man die Tradition der Stille in den Klöstern sehr 
wohl untersuchen kann, ohne sich von den Beschränkungen der Hauptquelle, der Signa-Listen, ein-
schüchtern zu lassen. Wie wir noch im Laufe der Studie sehen werden, sind Signa-Listen sehr dank-
bare Quellen zur Erforschung der Zeichensprache der Mönche. Es ist also naheliegend, dass die 
meisten Listen bereits in kleineren oder größeren Studien erwähnt wurden.

Zu den ersten veröffentlichten Quellen zur Zeichensprache gehören auch die Veröffentlichun-
gen seitens der Mönche selbst, und zwar die der Mauriner (Benediktiner der Kongregation des 
hl. Maurus). Sie haben sich durch ihre Quelleneditionen zur Kirchengeschichte einen Namen 
gemacht, die als Geburtsstunde der Diplomatik gelten. Edmond Martène († 1739) veröffentlichte 
im Kapitel De locutione per signa seines Opus magnum De antiquis monachorum ritibus11 auch eine 
cluniazensische Liste. Weitere cluniazensische Listen wurden als Teil der Editionen der Consuetu-
dines publiziert. Genannt seien hier Luca d’Achery (Spicilegium veterum aliquot scriptorum) mit der 
Edition der von Ulrich von Zell verfassten Consuetudines12 sowie Marquard Herrgott (Vetus disciplina 
monastica) mit der Edition der Consuetudines von Bernhard von Cluny.13

In den Mittelpunkt des Forschungsinteresses rückten nach den lateinischen Listen der Bene-
diktiner allmählich auch zisterziensische bzw. benediktinische Listen, die in den jeweiligen Landes-
sprachen verfasst worden waren. Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts sind zwei Editio-
nen aus den kleineren zisterziensischen Klöstern Salem14 und Loccum15 entstanden. 1886 veröffent-
lichte Friedrich Kluge eine angelsächsische Liste, die aus der Kathedrale von Canterbury überliefert 
ist.16 Außerdem wurde bereits 1909 in der wichtigsten zisterziensischen Zeitschrift ein von Georg 
Müller verfasster Artikel über die Zeichensprache der Benediktiner und Zisterzienser veröffent-
licht.17 Müller stand zu der Zeit noch keine Edition der mittelalterlichen Signa-Listen zur Verfügung, 
und auch die jüngere Salemer Liste kannte er noch nicht. Dafür fasste er grundlegende, haupt-
sächlich normative Quellen zusammen, in denen die Listen thematisiert werden, vor allem die 

11  Martène 1736–1738.Für diese Arbeit ist vor allem Bd. 4 De antiquis monachorum ritibus von Bedeutung.

12  D’Achery 1655–1677. Neu abgedruckt in Migne, Patrologia latina 149, einer ebenfalls wichtigen Editionsarbeit, 
die hier erwähnt werden muss.

13  Herrgott 1726.

14  Salem 1891.

15  Schultzen 1913. Neu: Jarecki 1990 b.

16  Kluge 1885 (inkl. Übersetzung ins Deutsche). Eine moderne Edition der Liste und ihre Beschreibung bei Banham 
1991 (inkl. Übersetzung ins Englische).

17  Müller 1909.



q 16  Zeichensprache als Forschungsgegenstand der Geschichts- und Sprachwissenschaft ﻿  17 q

Regula Benedicti, das Gebräuchebuch der Zisterzienser Ecclesiastica Officia, aber auch Prophezeiun-
gen oder kurze Anekdoten. Zudem kannte er die damals noch aktiv genutzte Liste der Trappisten, 
anhand derer er die Grundlagen der Verwendung der Zeichensprache unter den Mönchen beschrei-
ben konnte. Bereits Müller erkannte in den zisterziensischen Listen die Kontinuität zwischen den 
mittelalterlichen und den heutigen Zeichen.18

Die weitere Entwicklung betrachtend kann man sagen, dass grundlegende Studien und Listen-
editionen entweder in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts oder – mit einigen wenigen Aus-
nahmen – erst wieder ab den 1980er Jahren veröffentlicht wurden. Dass sich das Wissen um die 
Zeichensprache der Zisterzienser verbreitete, ist vor allem zwei Editionen zu verdanken, nach 
denen die Listen in zwei Hauptgruppen geteilt werden – Ars und Siquis. 1938 publizierte Anselme 
Dimier eine Signa-Liste anhand der Manuskripte aus französischen Klöstern.19 Keine zehn Jahre 
später legte Bruno Griesser die bereits erwähnte entscheidende Edition der zweiten Gruppe der 
zisterziensischen Listen vor, die als Siquis bezeichnet werden. Alle bis dahin veröffentlichten Zei-
chenlisten stammen aus Männerklöstern. Von den Benediktinerinnen sind bis heute keine solchen 
Listen bekannt, von den Zisterzienserinnen kommt eventuell die 1951 von Van Rijnberk veröffent-
lichte Zeichenliste infrage.20

Bleiben wir aber noch in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Obwohl diese Zeit stark von 
den beiden Weltkriegen gezeichnet war, sind in der Zwischenkriegszeit eine ganze Reihe von Studien 
und Editionen auch zu anderen als den zisterziensischen Zeichenlisten erschienen. 1923 beschäftigte 
sich Paulus Volk mit der benediktinischen Zeichenliste aus dem Kloster St. Jakob in Lüttich; anhand 
dieser Edition entstand dann eine sehr interessante Studie zur Zeichensprache von Louis Gougaud.21 
Gougaud knüpft hier an die Tradition Müllers an, doch bei der Beschreibung der Zeichen taucht er 
noch tiefer in die Geschichte hinein und sucht erste Hinweise in den Werken von Pachomius, Cas-
siodor sowie Hrabanus Magnus, aber auch in Cluny selbst. Er untersucht die Zeichen aus den Listen 
anhand ihrer Bildung und Ähnlichkeit mit dem dargestellten Gegenstand und beschäftigt sich mit 
der Frage, warum ein bestimmtes Zeichen so und nicht anders dargestellt wurde.

Was die Frauenorden betrifft, so wurden vor allem die Birgitten erforscht. Ansgar Nelson ver-
öffentlichte eine Studie über das schwedische Kloster Vadstena sowie die Edition der dortigen 
Zeichenliste, die stark von der zisterziensischen Tradition und der Zeichenliste Siquis beeinflusst 
wurde, wie auf den nächsten Seiten der hier vorliegenden Studie noch gezeigt wird.22

18  Die Zeichen der Trappisten waren bekannt und wurden publiziert als Teil der Anordnungen des Generalkapitels bzw. 
zur Zeit der Entstehung des Ordens als Teil der Reformbewegung. Zu der am häufigsten benutzten Liste: Verner 2005.

19  Eine moderne Edition stammt von Jarecki, siehe: Jarecki 1988. Dimier zeigte allerdings schon 1938, in welche 
Richtung die Forschung weiter gehen sollte: »Une histoire des signes monastiques reste encore à faire, où l’on étudie-
rait leur origine et leur formation, leur évolution et leur transformation nées de la confusion et des traditions parti-
culières, l’introduction de nouveaux signes selon les besoins des temps, comme aussi l’abandon de certains autres 
devenus superflus.« (Dimier 1938).

20  Van Rijnberk 1951. Doch wie die Analyse im Kapitel 3 zeigt, handelt es sich auch hier um eine Liste aus einem 
Männerkloster.

21  Gougaud 1929.

22  Nelson 1935.

1953 ist ein Werk entstanden, dessen relativ bescheidene Resonanz bei Weitem nicht die Arbeit 
des Autors würdigt. Van Rijnberk wollte alle Lemmata aus allen ihm bekannten Zeichenlisten ver-
gleichen, darunter auch einige bis dahin unveröffentlichte Listen in den jeweiligen Landessprachen. 
Er versammelte zwanzig verschiedene Zeichenlisten aus dem Umfeld der Benediktiner, Zister
zienser, Regularkanoniker und Trappisten, erstellte eine alphabetische Liste aller Lemmata mit der 
jeweiligen Beschreibung der Zeichen aus allen verwendeten Listen. Der Einheitlichkeit halber ent-
schied er sich für Latein als Sprache und übersetzte folglich die in den Landessprachen verfassten 
Listen ins Lateinische. Es handelt sich damit um ein komplettes, komparativ angelegtes und alpha-
betisch geordnetes Zeichenverzeichnis der Listen ab dem 11. Jahrhundert.23 Allerdings ist das Werk 
erst posthum erschienen, und der Autor konnte seine letzten Korrekturen nicht mehr durchführen, 
was einige Ungenauigkeiten erklärt. Eine davon ist die ungleiche Verwendung von Manuskripten 
und edierten Zeichenlisten. So sind einerseits zwei Manuskripte einer Zeichenliste getrennt im 
Verzeichnis behandelt worden, andererseits wurde an anderer Stelle die Edition als Ausgangstext 
genommen, in der zwischen den beiden Manuskripten unterschieden wird. Walter Jarecki kritisierte 
vor allem die vorgenommene Übersetzung anderssprachiger Listen ins Lateinische, die zudem mit 
keinem Wort erwähnt wurde, sowie das Verschwinden der Informationen über die ursprüngliche 
Reihenfolge der Lemmata in den jeweiligen Listen zugunsten der einheitlichen alphabetischen 
Einordnung.24 Trotz dieser berechtigten Kritik sollte man das Van Rijnberk’sche Werk nicht unbe-
achtet lassen und es – mit dem Wissen um dessen Mängel – dennoch verwenden, denn die Anzahl 
der hier zusammengetragenen Zeichen ist in der Tat beeindruckend. Zwar weisen etliche Studien 
auf diese Arbeit hin, doch nur sehr wenige Autoren nehmen sie dabei wirklich zur Hand. Ein Grund 
dafür ist die Tatsache, dass sich bis jetzt nur sehr wenige Forscher mit der Analyse der Zeichen, 
deren Struktur und Bildung, in den jeweiligen Listen befasst haben und deswegen auf den Gebrauch 
des Verzeichnisses verzichteten. Ein weiterer Grund kann auch die nicht ganz so einfache Zugäng-
lichkeit des Verzeichnisses sein. Die Einleitungsstudie wurde zwar im Sammelwerk Monastic Sign 
Language abgedruckt, jedoch ohne einen Hinweis auf das Verzeichnis selbst. Ohne genau nachzu-
schauen kann es leicht passieren, dass man es übersieht.25 In seiner Studie erkannte Van Rijnberk, 
dass es bei der Zeichensprache eben nicht um die Entwicklung eines neuen Kommunikationsmittels 
ging, sondern dass sie als Werkzeug für bestimmte Situationen diente, in denen man sich ver-

23  Van Rijnberk verwendete Lemmata aus folgenden Listen bzw. von folgenden Autoren: Bernhard von Cluny, Monas-
teriales indicia, Sion, Ulrich von Zell, Grammontenser Liste, Liste der Augustinerchorherren vom heiligen Victor, Hir-
sauer Liste, Liste aus St. Jakob in Lüttich, aus Le Jardinet, zwei spanische Listen, zwei zisterziensische Listen der Gruppe 
Ars (anhand der Manuskripte aus dem Klöstern Tamié und Paris), eine Trappisten-Liste nach Abbé Rancé, die Liste aus 
dem Kloster Loccum in den Leibniz’schen sowie Griesser’schen Editionen, eine andere von Leibniz edierte Liste, die 
Griesser’sche Edition der zisterziensischen Siquis-Listen und eine Liste aus dem portugiesischen Alcobaça.

24  Mehr zu den Kritikpunkten: Jarecki 1981, 9, Anm. 9 korrigiert die wichtigsten Verfehlungen: a) ungenaue Biblio-
grafie (vlg. Becquet 1954, 193); b) ungenaue Anzahl der Lemmata in einzelnen Listen; c) Übersetzung der Liste aus den 
Landessprachen ins Lateinische ohne einen Hinweis darauf – diese Texte kann man nicht mit anderen in Latein ver-
fassten ohne Weiteres vergleichen; d) an vielen Stellen wurde nicht genau zwischen den Texten unterschiedlicher 
Listen differenziert, und die Reihenfolge wurde geändert; e) die Grammontenser Liste wird als 1/2.6 bezeichnet, 
obwohl die Bezeichnung 1/2 sich auf Bernhards Consuetudines bezieht.

25  Aus diesem Grund könnten viele Forschende den Eindruck bekommen, der Hinweis auf das Van Rijnberk’sche 
Werk von 1953 bezöge sich eben auf seine Einleitungsstudie. Im Nachdruck wird das Verzeichnis mit keinem Wort 
erwähnt, und die Erstausgabe ist so gut wie nicht zu bekommen.



Die Stille ist ein unverzichtbarer Bestandteil nicht nur der monastischen, sondern der gesamten 
christlichen Tradition. Sie ist die Quelle, der die Zeichensprache entsprungen ist und die sie zum 
Leben braucht, damit sie nicht versiegt. Deswegen kann man Stille und Zeichensprache nicht von-
einander trennen. Dafür ist es notwendig zu verstehen, wozu die Stille im Kloster da ist und wie 
sich in den einzelnen Gemeinschaften ihr Verständnis vom Flüstern hin zu absoluter Schweigsam-
keit gewandelt hat. Schauen wir deshalb in den wichtigsten frühen monastischen Ordensregeln 
nach, wie ihre Autoren die Stille dort behandeln. Allerdings ist das Gebot des Schweigens, also der 
Verzicht auf Kommunikation, kein Alleinstellungsmerkmal des Mönchtums oder Christentums, 
sondern auch in anderen Religionen und Kulturen zu finden. Sehr anschaulich erklärt eine Ge
schichte, die bis heute in Klöstern nicht nur den Novizen erzählt wird, die Bedeutung der Stille: Ein 
Mann begab sich auf den Weg zu einem Mönch, der schon lange in der Klausur lebte, und fragte 
ihn: »Was hast du in der Stille gelernt und was bedeutet sie für dich?« Der Mönch, der gerade 
Wasser aus dem Brunnen schöpfte, antwortete dem Gast: »Schau auf den Brunnenboden! Was 
siehst du da?« Der Mann schaute in den Brunnen. »Ich sehe nichts.« Eine Weile verharrten die 
beiden in absoluter Ruhe, und dann sagte der Mönch zu seinem Gast: »Schau jetzt hinein! Was 
siehst du in dem Brunnen?« Der Mann gehorchte und gab als Antwort: »Jetzt sehe ich mich selbst – 
mein Spiegelbild im Wasser, aber auch den Himmel über meinem Kopf.« Der Mönch erwiderte: 
»Schau, wenn ich jetzt meine Kanne in den Brunnen eintauche, kommt das Wasser in Bewegung. 
Jetzt aber ist das Wasser ganz still. Und so ist die Erfahrung mit der Stille – nur in der Stille kann 
der Mensch sich selbst sowie den Himmel über sich sehen.«51

Das Schweigen erfüllt zwei Funktionen: Auf der einen Seite schützt es die Seele der Mönche 
vor der Gefahr sinnloser Geschwätzigkeit, und auf der anderen Seite öffnet es den Raum für Gebet 
und Kontemplation. Doch schweigen muss man lernen. Nicht aber dadurch, dass man sich in einen 
leeren Raum einschließt, sondern im Gegenteil, inmitten anderer Menschen, mitten im Alltag. Die 
Stille hat nämlich zwei Dimensionen: die innere und die äußere. Wenn ein Mönch den Zustand der 
Stille erreichen will, muss er beide Seiten zur Ruhe bringen können.

Den Wert der Stille können wir laut Tomáš Kardinal Špidlík nur dann begreifen, wenn wir sie 
zusammen mit ihrem Gegenstück, der Sprache, betrachten.52 Schweigen bedeutet Frieden, Stille und 
Ruhe. Es ist eine spirituelle Lebensart, die sich mit der Zeit auch im westlichen Teil Europas verbrei-
tet hat. Die Stille gilt als Ausdruck der Weltentsagung, die zu einer intensiveren Verbindung zu Gott 
führt. Aber auch als eine Art Absterben gegenüber der Welt als notwendige Voraussetzung für ein 
sündenfreies Leben. Schon die ersten Wüstenväter haben Wert darauf gelegt, was später Einzug in 
alle Ordensregeln fand: das Einhalten des Silentiums an bestimmten Orten und zu bestimmten 
Zeiten. Alle Autoren asketischer Schriften sind sich einig, dass die Stille zur Kontemplation und für 
ein anständiges religiöses Leben absolut notwendig ist; sowohl die äußere als auch die innere.

Das älteste Schweigegebot findet sich bereits in den ersten Ordensregeln.53 Ganz konkret bei 
Pachomius († um 347) in der Regel für das von ihm gegründete Kloster bei Tabennisi in Oberägyp-

51  Zitiert nach: Ferrero 1996 (Übersetzung anhand des tschechischen Zitats: M. L.).

52  Dazu: Špidlík 2004, 167–175.

53  Eine Übersicht der Ordensregeln aus der Entstehungszeit des Mönchtums gibt De Vogüé 1985, inkl. eines alpha-
betischen Verzeichnisses 53–60. Allgemein zur Geschichte des Mönchtums: Frank 2010; Ventura 2006. Eine grund-
legende Übersicht der Schweigegebote im frühen Mönchtum: Bruce 2001, hier 194–196. Auch die Apophthegmata 
Patrum (Sprüche der Wüstenväter) seien hier genannt, auf die sich die monastische Tradition bezieht.

Schweigen in 
der monastischen 
Tradition



q 24  Schweigen in der monastischen Tradition ﻿  25 q

regeln. Verfasst wurde sie in Südgallien an der Schwelle vom 5. zum 6. Jahrhundert, und sie bein-
haltet viele Beschlüsse der dort jährlich stattfindenden Synoden. Die Regel wird mit dem Kloster 
auf der Insel Saint-Honorat, einer der Îles de Lérins, in Verbindung gebracht, das im 5. Jahrhundert 
zu einer Art Sprungbrett für das westliche Koinobitentum (gemeinschaftliches Mönchsleben im 
Kloster) wurde. Der Begründer dieses Klosters, Honoratus von Arles († 430), lernte während seiner 
Wanderschaft im Osten das dortige Mönchsleben kennen und schuf mit der Gründung einer 
monastischen Gemeinschaft einen Gegenpol zu dem damals verbreiteten Eremitentum nach dem 
Vorbild Martins von Tours. Honoratus setzte sich nun für ein Leben in der Gemeinschaft ein, mit 
manueller Arbeit, der stabilitas loci (Ortsgebundenheit an ein Kloster) und mit einer festen Tages-
ordnung nach einheitlichen Regeln. Dank der Regel der vier Väter sowie dadurch, dass die dortigen 
Mönche später vielerorts als Bischöfe eingesetzt wurden, verbreitete sich die Idee des Koinobi-
tentums in ganz Gallien. Die Regel selbst beginnt mit der Erwähnung des Schweigegebots: »Keinem 
ist es erlaubt zu sprechen, und man höre kein Wort als nur das Wort Gottes, das aus der Schrift 
vorgelesen wird, und das (Wort) des Vorstehers oder derer, denen er zu sprechen aufgetragen hat, 
um etwas zu sagen, das sich auf Gott bezieht.«60

Zu Beginn des 6. Jahrhunderts ist wahrscheinlich auch die sogenannte Magisterregel (Regula 
Magistri) entstanden, vermutlich Vorbild und Grundlage für die bekannte Benediktsregel.61 Die 
Regel ist in Form von Fragen des Schülers und Antworten des Meisters verfasst und wurde des-
wegen von Benedikt von Aniane, einem wichtigen Benediktinermönch des 9. Jahrhunderts, als 
Magisterregel bezeichnet. Die Magisterregel beschäftigt sich mit dem Thema des erlaubten 
Gesprächs in einigen Kapiteln, aus denen hervorgeht, dass das Sprechverbot grundsätzlich überall 
galt und man immer eine Sondergenehmigung des Oberen brauchte.

Als zentraler Text des Mönchtums, den spätere Gemeinschaften angewandt und weiterent-
wickelt haben, gilt die Benediktsregel (Regula Benedicti), vor allem Kapitel 6 Das Schweigen (De 
taciturnitate): Tun wir, was der Prophet sagt: »Ich sprach: Ich will auf meine Wege achten, damit 
ich nicht schuldig werde durch meine Zunge. Ich stellte meinem Mund einen Wächter auf, ich 
wurde stumm und demütig und schwieg sogar vom Guten.« Hier zeigt der Prophet: Wenn man 
der Schweigsamkeit zuliebe mitunter sogar darauf verzichten soll, Gutes zu sagen, um wie viel 
mehr muss man dann wegen der Sündenstrafe böse Worte meiden. Daher soll wegen der Bedeut-
samkeit des Schweigens auch tüchtigen Jüngern nur selten die Erlaubnis zum Reden gegeben 
werden, selbst wenn es sich um gute, heilige und erbauliche Gespräche handelt, steht doch 
geschrieben: »Wenn du viele Worte machst, wirst du der Sünde nicht entgehen«, und an anderer 
Stelle: »Tod und Leben sind in der Gewalt der Zunge. [.  .  .] Albernheiten aber, unnützes und zum 

Ende des 5. und zu Beginn des 6. Jahrhunderts entstanden. Dieser Monastizimus, der mit dem damals verbreiteten 
Eremitentum eines Martin von Tours konkurrierte, verbreitete sich vor allem dank der Mönche aus Lérin, die oft zu 
Bischöfen wurden, sowie dank der Ordensregeln, die als Grundlage für Reformen bzw. Neugründungen von Klöstern 
herangezogen wurden.

60  R4P 2,42. Vgl.: Puzicha 1990.

61  Überlegungen zum Ursprung der Magisterregel vgl.: die Einleitungsstudie in Frank 1989, 1–64. Edition Vander
hoven/Masai 1953 bzw. PL 88, 943–1052.

ten aus den Jahren 323 und 325.54 Pachomius’ Regel verbreitet sich später in fast unveränderter 
Form in vielen anderen Klosterregeln in ganz Gallien.55 Aus ungefähr derselben Zeit stammt auch 
die Anordnung von Basilius dem Großen († 379), der in Kappadokien wirkte. Darin wird den Mön-
chen auferlegt, sich in Schweigsamkeit zu üben und sich vor dem übermäßigen Lachen zu hüten. 
Denn zuallererst müsse die richtige Verwendung der Worte gelernt werden. Sollten Novizen oder 
auch später Mönche dazu nicht in der Lage sein, dann sollten sie lieber schweigen: Sie geben einen 
recht angemessenen Beweis ihrer Selbstentsagung, wenn sie ihre Zunge beherrschen, und gleich-
zeitig lernen sie dann schweigend, eifrig und aufmerksam von denen, die das Wort recht zu gebrau-
chen wissen, wie man fragen und einem jeden Antwort geben kann. Es gibt ja einen Ton in der 
Stimme, ein Maß in der Rede, die passende Zeit zum Reden und die besondere Art von Worten, 
die diejenigen kennzeichnen und auszeichnen, die ein Leben in der Frömmigkeit führen.56 Basilius 
fügt noch hinzu, dass man nur dann richtig schweigen lernt, wenn man alte Redegewohnheiten 
abgelegt hat. Die Stille führe außerdem dazu, dass man alte Gewohnheiten nach und nach ver-
gesse, weil man sich nicht mehr in ihnen übe.57 Die frühen Mönche wurden also aufgefordert, 
komplett auf Worte zu verzichten, denn diese verunreinigten den Geist, zerstreuten die Aufmerk-
samkeit und lenkten von Gott ab.

Damit sich das Schweigen verfestigt, nennt Basilius explizit bestimmte Orte im Kloster, wo zu 
bestimmten Uhrzeiten Reden untersagt ist. Demnach sollten die Brüder in der Kirche schweigen, 
beim Essen im Refektorium (dem Speisesaal) sowie nachts im Dormitorium (dem Schlafsaal). Die 
Regeln wurden später von allen westlichen Orden übernommen.58 Bis zum Ende des 8. Jahrhun-
derts sind im Westen und Osten an die 30 unterschiedliche Ordensregeln entstanden. Das Ziel war 
jedoch nicht, ein eigenes Mönchtum zu etablieren, sondern die in der jeweiligen Gemeinschaft 
geltenden Regeln schriftlich festzuhalten.

Auch in den ersten Texten aus den monastischen Gemeinschaften Westeuropas finden sich 
in ähnlicher Weise die Forderungen nach Stille mitsamt der Erläuterung deren Notwendigkeit. 
Fangen wir mit der sogenannten Regel der vier Väter an (Regula sanctorum patrum serapionis, Macha-
rii, Pafnutii et alterius Macharii).59 Diese Regel bildet die Grundlage für spätere westliche Kloster-

54  Pachomius: Praecepta, Kp. 59–60 – PL 23, 75A. Mehr dazu vgl.: Markt 2008, hier 43–149.

55  Zu den frühen Klosterregeln vgl.: Puzicha 1990, hier auf S. 7–8 mit der Einleitung von Karl Suso Frank. Eine 
Klosterregel bedeutet nicht immer die Entstehung eines neuen Ordens. Das Ziel dieser Regeln war, für die eigene 
Klostergemeinde die Traditionen und Bräuche schriftlich festzuhalten, um damit ein verbindliches schriftliches 
Regelwerk zu schaffen.

56  Basilius von Caesarea: Die Mönchsregel, Großes Asketikon 13 – Frank 1981, 116–117. Die lateinische Edition: PL 103, 
485–554. Die Paginierung der folgenden Zitate erfolgt nach der Übersetzung Franks.

57  Bei Basilius kommt die Sorge um den möglichen Rückfall in alte Gewohnheiten ziemlich häufig vor, zum Bei-
spiel in der Frage Nr. 32, in der es darum geht, ob es sinnvoll ist, Familienmitglieder zu treffen – auch hier mit einem 
Verweis auf die Bibel: Num 14,4. Aus diesem Grund wird ein Treffen mit Familienmitgliedern nur dann erlaubt, wenn 
sich das Gespräch auf das Erheben und Verbessern der Seele richtet (Frank 1981, 151). Alle Bibelzitate nach der Ein-
heitsübersetzung der Heiligen Schrift, Stuttgart 2016.

58  Basilius von Caesarea: Die Mönchsregel, Kleines Asketikon 208 – Frank 1981, 307–308.

59  Puzicha 1990, 18–19, Edition: De Vogüé 1982: Zweite Regel der Väter [zitiert als 2RP] (I, 274–283) sowie die Regel der 
vier Väter [zitiert als R4P] (I, 180–205); Regula Orientalis (II,462–495). In ähnlicher Weise werden mit dem Kloster Lérin 
noch weitere Regeln in Verbindung gebracht und zwar die Zweite und Dritte Regel der Väter [zitiert als 3RP], beide sind 



Gesten und Zeichen außerhalb der monastischen Welt

Es waren nicht die cluniazensischen Mönche, die sich die Zeichensprache ausgedacht haben. Die 
Verständigung mittels Körperhaltung, Gesten oder Zeichen ist genauso alt wie die Menschheit 
selbst. Gebärden gehören zur nonverbalen Kommunikation, und diese wird von allen gesellschaft-
lichen Gruppen und Schichten verwendet. Die Kulturgeschichte kennt zufällige Gesten genauso 
wie durchdachte Pantomime, Letzteres vor allem aus dem römischen Theater. Nicht zuletzt gibt 
es auch das Fingerrechnen oder das Fingeralphabet, welches später Verwendung beim Unterrich-
ten von Gehörlosen fand. Auch liturgische Handlungen werden von Gesten begleitet. So wird zum 
Beispiel zwischen verschiedenen Körperhaltungen unterschieden (Stehen, Knien, Prostration), es 
gibt unterschiedliche Kreuzsegnungen, Fußwaschungen etc.104

Als Gesten werden bewusste Körperbewegungen mit einer bestimmten Ausdrucksabsicht  
bezeichnet. Zu ihrer Ausführung werden keine Worte gebraucht. Es gibt Gesten, die den meisten 
Kulturen und Völkern bekannt sind, manche entspringen wiederum einer lokalen Konvention oder 
Tradition. Am häufigsten wird mit den Händen und Fingern gestikuliert, die auch in der Zeichen-
sprache der Mönche das primäre Mittel der Kommunikation darstellen.105 Auch wenn man erst 
vom Mittelalter als »eine[r] Epoche der sprechenden und bedeutungsvoll verbindlichen Gebärde, 
deren Sprache wir lernen müssen«,106 spricht, beginnt die Geschichte der Gesten bereits in der 
Antike. Der Begriff »Gebärde« wird auf den folgenden Seiten als eine allgemeine Bezeichnung für 
bewusst ausgeführte Bewegungen von Körpern oder Körperteilen mit einer bestimmten Bedeu-
tung verstanden.

Die antike Welt war voller Gebärden. Ob erfolgreiche Rhetoriker, Mimen im Theater oder 
Soldaten inmitten des Schlachtgetümmels – alle haben gestikuliert. Das belegen zeitgenössische 
Beschreibungen, spätere Berichte genauso wie Darstellungen auf Gemälden, Gefäßen, Skulpturen 
und anderen Kunstgegenständen.

Der antike Schriftsteller Quintilian († um 96) beschreibt im elften Buch seines Hauptwerkes 
De institutione oratoria (»Unterweisung in der Redekunst«) präzise Gesten und Gebärden, die ein 
erfolgreicher Rhetoriker bei seiner Redekunst einsetzen sollte. Er beschäftigt sich in diesem Buch 
vor allem mit der Kunst des Vortragens. Dabei knüpft er natürlich auch an ältere Werke an, zum 
Beispiel an Cicero, doch erst mit seinem Buch erreicht die Kunst der Rhetorik dank der dort ent-
wickelten ausgefeilten Theorie ihre Hochphase, die mindestens bis ins 12. Jahrhundert andauerte. 
Quintilian liefert auch sehr genaue Analysen der Hand- und Fingergebärden, die für die vorliegende 
Studie besonders wichtig sind. Da die antiken Gebärden als eine Wiederholung der gesprochenen 
Sprache verstanden wurden, sollten sie parallel mit dem gesprochenen Wort ausgeführt werden, 
also weder vor noch nach dem Gesprochenen kommen. Doch die Gesten waren mehr als nur ein 
Hilfsmittel oder Begleiter der Worte. Sie trugen zu einem vollkommenen Verständnis des Gesagten 
bei, das ohne Gestik eindeutig unvollständig gewesen wäre.107

104  Zur liturgischen Gestik im Früh- und Hochmittelalter vgl.: Suntrup 1978. Zu Gesten, ihrer Entwicklung von der 
Antike bis zum Spätmittelalter, ihrer Bedeutung und Ausführung vgl.: Schmitt 2004 [bzw. deutsch 1992].

105  Zu den grundlegenden Gesten und Gebärden mit den Händen: Köttling 1978.

106  Ohly 1968, 170.

107  Allgemein zu Quintilians Werk und seinem Vergleich mit anderen Arbeiten zur Rhetorik: Schmitt 2004, 30–37 
[bzw. deutsch 1992, 41–44]; konkret zur Institutio oratoria: Seel 1977.

Die Geschichte 
der Zeichensprache



q 42  Die Geschichte der Zeichensprache Gesten und Zeichen außerhalb der monastischen Welt  43 q

Ein weiterer wichtiger Bereich, im dem viel gestikuliert wurde, war das antike Theater. In der 
darstellenden Kunst wurden Gebärden vor allem in pantomimischen Stücken eingesetzt, wo die 
gesprochene Sprache kaum oder gar keine Verwendung fand. Doch die Gestik spielte natürlich auch 
bei Dialogen und anderen szenischen Darstellungen eine wichtige Rolle. Überliefert wurden die 
antiken Theatergebärden unter anderem in einigen Manuskripten aus dem 11. Jahrhundert, die eine 
für die Erforschung derselben wichtige Quelle bilden.108 Es handelt sich um die Manuskripte von 
Terenz’ Komödien, in denen auch die Gestik der Darsteller bildlich dargestellt ist. Es ist davon aus-
zugehen, dass die Illustrationen Kopien antiker Abbildungen sind. Vermutlich handelte es sich um 
Anleitungen für Schauspieler, die anhand der Abbildungen die Gebärden für ihre Rolle lernen sollten. 
Die Gestik war genau festgelegt, und die Schauspieler haben sie vermutlich gut beherrscht. Darüber 
hinaus gab es auch spezielle Gesten für Mimen, deren Kunst offenbar sehr gefragt war: Nach über-
lieferten Angaben gab es in Rom im Jahr 19 n. Chr. sechstausend professionelle Mimen.109 Cassiodor 
(† 583) beschreibt in einem seiner Briefe die Pantomime als die Kunst der »sprechenden Hände« 
(loquacissimae manus) und »Sprachfinger« (linguosi digiti), die der Muse Polymnie entstamme.110

Die Kunst der Mimen hat auch Augustinus († 430) beschrieben, dem aufgefallen war, dass die 
Mimen vor allem bekannte und beliebte Gesten verwendeten. Diese Art Pantomime ging nach 
dem Zerfall des Römischen Reiches verloren. Seinen Anteil daran mag auch das sich in dieser Zeit 
verbreitende Christentum gehabt haben, das sich entschieden gegen solche Künste stellte. Es lässt 
sich jedoch weder bei den Gesten der Rhetorik noch bei denen des Theaters feststellen, inwiefern 
und ob man von einer kontinuierlichen Verwendung derselben Gebärden und Zeichen bis ins 
Mittelalter sprechen kann. Denn aufgrund der sehr spärlichen Überlieferung von schriftlichen oder 
ikonografischen Aufzeichnungen ist kein aussagekräftiger Vergleich möglich.111 Es ist jedoch nicht 
von der Hand zu weisen, dass die stille Form der Kommunikation sowohl ein fester Bestandteil der 
meisten lauten Berufe unserer modernen Zeit ist, als auch unter allen sogenannten Naturvölkern 
bekannt ist, die oft über eine sehr ausgeprägte Form der nonverbalen Kommunikation verfügen. 
Ein Kapitel für sich ist außerdem die Gebärdensprache der Gehörlosen.

Ein weiterer Bereich, in dem die Sprache der Finger zum Einsatz kam, ist das Fingerrechnen. 
Es handelt sich dabei einerseits um eine »natürliche« Verwendung der Finger zum Zählen, wie sie 
zur Wiedergabe der Zahlen eins bis zehn auch heute vor allem bei Kindern gebräuchlich ist. Ande-
rerseits war es auch ein ausgeklügeltes System, in dem Zahlen bis zu einer Million dargestellt wer
den konnten. Diese Methode wurde unter anderem zum Errechnen des Ostertermins verwendet.

Das zweite Fingerzahlsystem wird ausführlich in dem anonym verfassten Werk Romana com-
putatio (»Römische Berechnung«) beschrieben, das um 688 entstand.112 Beschrieben werden hier 

108  Van Rijnberk 1953, 18.

109  Van Rijnberk 1953, 18. Die Angabe wurde übernommen aus: Félix Reynault: Le langage par geste. In: La Nature 26 
(1898), 315–317.

110  Cassiodorus: Variarum liber IV, epistola 51 – PL 69, 643.

111  Der Suche nach solcher Kontinuität widmete sich der italienische Forscher Andrea De Jorio (De Jorio 1832), der 
behauptet, dass sich in der neapolitanischen Zeichensprache die antike Kunst der Mimik widerspiegelt. Carl Sittl 
(Sittl 1890) hingegen will diese These widerlegt wissen.

112  Romana computatio, 106–108.

Zeichen, die Zahlenwerte bis zu einer Million darstellen. Mit der linken Hand wurden Zahlen von 
1 bis 99 dargestellt, mit der rechten die von 100 bis 9 999. Höhere Zahlenwerte wurden durch 
Kombination beider Hände bzw. durch verschiedene Handhaltungen angezeigt, indem zum Beispiel 
auf verschiedene Körperteile wie Brust, Magen oder Oberschenkel gezeigt wurde. Diese anonyme 
Abhandlung hat später der angelsächsische Geschichtsschreiber und Theologe Beda Venerabilis 
(† 735) in seinem Werk »Büchlein über das Sprechen mit Zifferngesten und die Berechnung der 
Zeiten« (De loquela per gestum digitorum et temporum ratione libellus) verwendet.113 Dank Bedas 
Popularität verbreitete sich die Methode durch das damalige Europa. Beda sah die Vorteile dieser 
Methode in zweierlei Hinsicht: zum Errechnen des Ostertermins und als gute Merkhilfe beim Kopf-
rechnen. Beda schlägt das Zahlzeichensystem auch als Kommunikationsmittel vor, indem man die 
Zahlen durch aufeinanderfolgende Buchstaben des Alphabets ersetzt. So war das Zeichen für »A« 
identisch mit dem für »eins« etc. Doch solche Zeichen wären für die alltägliche Kommunikation 
der Mönche kaum zu gebrauchen gewesen. Beda Venerabilis verstand sie auch vielmehr als eine 
Übung für den Geist und nicht als Ersatz für die gesprochene Sprache.114

Die Zahlendarstellung mithilfe von Zeichen war sehr verbreitet. In einer seiner Predigten gibt 
der hl. Hieronymus († 420) ein Beispiel für die Verwendung solcher Zeichen, in seiner Erläuterung 
des Gleichnisses vom Sämann (Mt 13,3–9). Für die Zahlen 30, 60 und 100 verwendete er die Hand-
zeichen, wie sie aus der römischen Antike überliefert worden waren.115 Ältere Beschreibungen von 
Fingerzahlsystemen sind nicht überliefert, dennoch lässt sich behaupten, dass das System auch in 
der Spätantike bekannt war.116 Nachgewiesen ist das Fingerrechnen für Addition, Subtraktion, 
Multiplikation und Division sowohl bei den Griechen als auch bei den Römern.117

Eine letzte wichtige Beschreibung von Fingerzahlen findet sich bei Hrabanus Maurus († 856) in 
seinem De computo (»Über das Rechnen«), vor allem im Kapitel sechs »Wie Ziffern mit Fingern 
bezeichnet werden« (Quomodo numeri digitis significentur).118 Der Abt des Klosters Fulda und Erz
bischof von Mainz beschreibt eine Unterhaltung zwischen einem Meister und seinem Schüler darü-
ber, wie man die Zahlen von eins bis eintausend mithilfe der Finger darstellen kann. Es wird erwähnt, 
dass man diese Methode zum Errechnen des Ostertermins sowie anderer beweglicher Feiertage 
benutzte. Erst mit der Verbreitung von Rechentafeln waren die Fingerzahlsysteme überholt.

Erste Belege der Verwendung eines Fingeralphabets für die stille Kommunikation, wie sie Beda 
Venerabilis vorgeschlagen hatte, finden sich erst in der Frühen Neuzeit bei Melchior de Yebra 
(1526–1586). Dieser Franziskanermönch hinterließ das Handbuch Refugium infirmorum (»Zufluchts-
ort der Kranken«) mit einer alphabetisch geordneten Beschreibung der Buchstaben A bis Z mitsamt 
den Holzschnitten der jeweiligen Handzeichen. Dieses Alphabet war einerseits an Kranke gerich-

113  Beda Venerabilis: De loquela per gestum digitorum et temporum ratione libellus – PL 90, 685–698. Eine vereinfachte 
Beschreibung der Zahlbezeichnungen siehe: Groß 1996, 916; neuerdings dann: Bruce 2007 a, 57–58.

114  Vgl.: Bruce 2007 a, 58–60.

115  Hieronymus: Epistola 48,2 – PL 22, 495AB. Auf diese Überlieferung machte bereits Bruce aufmerksam.

116  Vgl.: Williams/Williams 1995, 587–608.

117  Nelson 1935, 26sq. Er beruft sich auf Herodot, Plautus, Ovid oder Seneca.

118  Hrabanus Maurus: De computo – PL 107, 728, bes. 675.



q 44  Die Geschichte der Zeichensprache Vernehmbare Zeichen der ersten Mönche  45 q

tet, die aufgrund ihrer Krankheit nicht sprechen konnten, und andererseits als Hilfe für Beicht-
väter gedacht, damit sie auch den Gehörlosen die Beichte abnehmen konnten.119 Yebra war ver-
mutlich der erste, der in Spanien das Fingeralphabet veröffentlichte, doch sicherlich nicht der
jenige, der es sich ausgedacht hatte. Auch er knüpfte an ältere Traditionen an, wie sie von den 
antiken Autoren überliefert worden waren.

Die Mönche, die später Gebärden für ihre stille Kommunikation nutzten, konnten ebenfalls 
aus dieser Tradition schöpfen. Doch bis sich die Zeichensprache hinter den Klostermauern ver-
breitet, wird noch einige Zeit vergehen. Zu den ersten dort genutzten Möglichkeiten, Gespräche 
einzudämmen, gehörten die sogenannten vernehmbaren Zeichen.

Vernehmbare Zeichen der ersten Mönche

»Es herrsche tiefstes Schweigen, kein Flüstern, kein Laut sei dann zu hören, nur die Stimme des 
Lesers. Was die Brüder beim Essen und Trinken benötigen, sollen sie einander so reichen, dass 
keiner um etwas zu bitten braucht. Fehlt aber dennoch etwas, so bitte man darum eher mit einem 
vernehmbaren Zeichen als mit Worten.« (RB 38,5–7) Benedikt spricht hier von Zeichen (signum), 
die die Brüder im Refektorium statt der Worte verwenden sollten, wenn sie etwas zu essen oder 
trinken benötigten. Er nennt es ein vernehmbares Zeichen, eine Vorstufe der Zeichensprache. Diese 
Kommunikationsart war bereits bei den Wüstenvätern verbreitet. Auch da war der Anlass, Stille 
zu bewahren und dabei eine kommunikative Situation lösen zu können, sodass die Information 
übermittelt, die Stille aber möglichst nicht gestört wird.

Sucht man nach den Anfängen der Zeichensprache bei den Mönchen, offenbart sich ziemlich 
bald eine konkrete Hürde – und zwar die der Terminologie. Am häufigsten findet man den Begriff 
signum, der allerdings bereits in der Benediktsregel in mindestens drei verschiedenen Bedeutun-
gen verwendet wird, bezüglich derer manchmal selbst aus dem Kontext nicht ganz ersichtlich 
wird, welche gemeint ist. Für die Gemeinschaft der Mönche war das allerdings kein Problem, denn 
sie lebten ja die Regel, und der Regeltext sollte eben diese gelebte Praxis abbilden. Das Wort 
signum kann entweder auf einen Glockenlaut verweisen oder auf ein anderes akustisches Signal, 
mit dem die Mönche zusammengerufen wurden bzw. das den Anfang oder das Ende einer 
bestimmten Tätigkeit einläutete.120 Es kann sich um ein Zeichen handeln, mit dem der Obere das 
Ende eines stillen Gebets signalisierte, zum Beispiel ein leichtes Klopfen auf die hölzerne Chor-
bank.121 Signum kann aber auch die Unterschrift eines Mönchs, der des Schreibens mächtig war, 
auf der Professurkunde bedeuten.122 Des Weiteren wird in dieser Studie, sofern es nicht aus dem 
Kontext eindeutig hervorgeht, zwischen Sprachzeichen (signum der Zeichensprache) und Zeichen 
im Allgemeinen unterschieden.

119  Edition und Reprint in: Oviedo 2007.

120  RB 22,6; 43,1; 48,12.

121  RB 20,5.

122  RB 58,20.

Die mittelalterlichen Autoren verwenden für ein abgesprochenes Zeichen mit der Hand meist 
die Begriffe signum oder nutus.123 Der angelsächsische Autor der Signa-Liste aus der ersten Hälfte 
des 11. Jahrhunderts verwendet ausschließlich indicia bzw. tacn im Altenglischen. Beim Studium 
einer Ordensregel spielt also die Lesart des Begriffs signum eine besonders wichtige Rolle, die 
entscheidet, ob ein Glockenlaut oder ein Kommunikationsmittel der Zeichensprache gemeint war. 
Ganz eindeutig ist hingegen die Bezeichnung signa loquendi – Sprachzeichen, wie die sogenannten 
Signa-Listen meist genannt werden. Die Verben, die am häufigsten für das Verwenden der Zeichen 
unter den Ordensbrüdern gebraucht werden, sind: significare, signo petere, signo facere, per signa 
insinuaria, indiciis indicare, nutibus ostendere.

Vernehmbare Zeichen fanden vor allem im Refektorium Verwendung, wo die Einforderung 
von Stille wohl am häufigsten mit der Kommunikationsnotwendigkeit während der Essenausgabe 
kollidierte. Der ägyptische Mönch und Begründer des Koinobitentums Pachomius († um 347) ver-
ordnet in der ersten bekannten Ordensregel: »Wenn am Tisch etwas nötig ist, wagt niemand zu 
sprechen, aber man gibt den Ministranden durch einen Ton ein Zeichen.« (Si aliquid necessarium 
fuerit in mensa, nemo audebit loqui, sed ministrantibus signum sonitu dabit.)124 Solch ein vernehm-
bares Zeichen könnte zum Beispiel ein leises Klopfen auf eine Holzplatte sein, ein Zeichen, das bis 
heute noch in vielen Klöstern am Ende des gemeinsamen Essens oder des Chorgebets gebraucht 
wird. Doch was sich noch alles hinter dieser Regel verbirgt, ist schwer zu sagen. Pachomius’ Regel 
findet sich in fast unveränderter Form in vielen Klöstern wieder, vor allem in Gallien. Für Historiker 
sind Pachomius’ Praecepta (»Vorschriften«) die wichtigste Quelle, in der alle Bedeutungsvarianten 
der Begriffe »Zeichen« und »Laut« zu finden sind, die für die Geschichte des Mönchtums eine Rolle 
spielen und die man auseinanderhalten muss. Auch Pachomius erwähnt in einem weiteren Kapitel 
ein Zeichen, das zu Beginn der Arbeit gegeben wird; hier handelt es sich vermutlich um eine Glo-
cke. Auch wer sich waschen wollte, sollte erst auf ein solches Zeichen warten.125

Der Abschnitt, der für die Anfänge der Zeichensprache am interessantesten ist, bezieht sich 
auf das Einhalten der Stille in der Mühle: »Wenn sie Mehl mit Wasser kneten und den Teig backen, 
soll niemand mit dem anderen sprechen. Auch morgens, wenn sie die Brote auf Brettern zum 
Backhaus oder zu den Backöfen bringen, sollen sie ebenfalls Stille wahren und nur etwas von den 
Psalmen und der Heiligen Schrift singen, bis die Arbeit vollendet ist. Wenn sie etwas Notwendiges 
brauchen, sollen sie nicht sprechen, sondern denjenigen zweimal ein Zeichen geben, die bringen 
können, was sie brauchen.«126

Das ist vermutlich der einzige Beleg dafür, dass die ägyptischen Mönche untereinander Zei-
chen verwendet haben. Inwiefern es sich um vereinbarte Zeichen handelte oder um solche, die 

123  Eine sehr gute Übersicht über das Bedeutungsspektrum des Begriffs signum, signare bei: Du Cange 1886, 482–
486, signum im Sinne eines Zeichens der Zeichensprache der Mönche unter Punkt 9. Vgl. auch die Erklärung zu nota: 
ebd., Bd. 5, 609.

124  Pachomius: Praecepta 33 – PL 23, 71C.

125  Pachomius: Praecepta 58 – PL 23, 75A; 68 – PL 23, 66D

126  Pachomius: Praecepta 116 – PL 23, 79D–80A (Quando farinam conspergunt aqua, et massam subigunt, nemo loqua-
tur alteri. Mane quoque quando tabulis ad furnum vel ad clibanos deportant panes, simile habebunt silentium, et tantum 
de Psalmis et de Scripturis aliquid decantabunt, donec opus impleatur. Si quid necessarium habuerint, non loquentur, sed 
signum dabunt bis qui possunt afferre, quibus indigent.).



Signa loquendi, wie die Listen meist bezeichnet werden, also Zeichen zum Sprechen, Sprachzeichen, 
sind Verzeichnisse der Zeichen mitsamt der Beschreibung, wie diese ausgeführt werden. Sie sind 
die wichtigste und zugleich meist benutzte Quelle zur Erforschung der Zeichensprache. Die Listen 
offenbaren eine ganze Palette von Wörtern, die einen Einblick in die Welt der Mönche gewähren. 
Ein Beispiel: »Butirum. Tacta manus intra binis dat scire butirum.« (Siquis 18) Oder: »pro signo 
alleluie leva manum et sumitates digitorum inflexas quasi ad volandum move propter angelos, 
quia ab angelis, ut creditus, cantatur in celo.« (Boh 59)

Bei der relativ überschaubaren Quellenlage für das frühe Mittelalter ist es fast verwunderlich, 
wie lange die Signa-Listen nicht in die Forschung einbezogen wurden. Dabei bergen sie viele 
Informationen zum Transfer zwischen den jeweiligen Klöstern, aber auch zur Vorbereitung der 
Novizen auf das monastische Leben, zur Funktion der Stille sowie zur Wortbildung. Außerdem 
verrät die Ausführung der Zeichen einiges über das Verständnis der Wörter in der Denkweise der 
mittelalterlichen Mönche. Auf der anderen Seite kann man aber die Aussagekraft der Listen leicht 
überschätzen, weswegen es wichtig ist, die daraus gewonnenen Erkenntnisse mit anderen Erkennt-
nissen zu mittelalterlichen Klöstern zu kontextualisieren.

Signa-Listen als Handreichungen für Novizen

Bevor die Informationen aus den Listen verwendet werden, muss man sich fragen, für wen sie 
verfasst wurden. Zumindest bei den cluniazensischen Listen ist bekannt, dass sie für die Novizen 
verfasst wurden, damit diese die Grundlagen der Zeichensprache lernten.361

Das Noviziat bedeutete eine Vorbereitung auf das Leben als Mönch, ein intensives Kennen-
lernen der Ordensregel sowie das Verinnerlichen der Praxis. Benedikt schreibt in seiner Regel: 
»Danach kommt er in den Raum für die Novizen, wo sie studieren, essen und schlafen. Man weise 
ihnen einen älteren Bruder zu, der fähig ist, die Herzen zu gewinnen und der mit aller Sorgfalt auf 
sie aufpasst.« (RB 58,5–6) Während des Noviziats wurde den angehenden Mönchen auch mehr-
mals die Benediktsregel vorgetragen, wobei sie anschließend gefragt wurden, ob sie sich an diese 
halten wollten.362 Falls die Kandidaten bis zum Ende dabeiblieben, konnten sie das Mönchsgelübde 
ablegen. Da die cluniazensischen Klöster auch in der Organisation des Noviziats eine Vorbildfunk-
tion für andere Klöster hatten, für Benediktiner wie Zisterzienser, wird das Noviziat hier anhand 
der Gewohnheitsbücher aus Cluny erläutert.363

Vor dem Eintritt ins Kloster wurden einige symbolische Akte durchgeführt. Dazu gehörte die 
Zustimmung zur Ordensregel, die Tonsur sowie das Anlegen der Tracht – alles eingerahmt von 
Stille. Das Entfernen der Haare symbolisierte den Verzicht auf den eigenen Willen, die neue Klei-

361  Darauf weist vor allem Scott Bruce hin. Zuvor wurden die Listen meist mit Mönchen in Verbindung gebracht und 
zwar aufgrund der gesonderten Untersuchung der Listen, bei der andere mit der Liste zusammenhängende Quellen 
nicht mit einbezogen wurden – die Consuetudines Bernhards und Ulrichs, deren Bestandteil die ersten Listen waren. 
Dies führte dann zu vielen falschen Schlussfolgerungen zur Funktion der Zeichensprache sowie der Listen selbst. 
Siehe: Bruce 2007 a, 63.

362  Das Vortragen der Regel muss in diesem Fall laut Leclercq nicht nur ein einfaches Vorlesen bedeuten, sondern 
eher im Sinne von legere = Auslegung des Textes. Vgl.: Leclercq 1963, 23.

363  Die Aufmerksamkeit, die diesem Prozess in den Consuetudines eingeräumt wurde, könnte laut Bruce die Kon-
sequenz aus der Krise sein, die durch das rasche Wachstum von monastischen Berufen in Cluny hervorgerufen 
worden war, infolgedessen die Zahl der Mönche von 100 auf 300 anstieg. Es ist kein Zufall, dass die Liste eben in dieser 
Zeit verfasst wurde. Vgl.: Bruce 2007 a, 67–68. Ähnlich beschrieb auch Giles Constable den Eintritt in Cluny, siehe: 
Constable 2000, 335–354. Vgl. auch: Lutterbach 1995.

Die Signa-Listen



q 102  Die Signa-Listen Signa-Listen als Handreichungen für Novizen  103 q

dung stand für den Neuanfang und das Gelübde für Standhaftigkeit und Gehorsam.364 Während 
des gesamten Noviziats, das meist ein Jahr dauerte, unterlagen die Novizen strengen Schweige-
verordnungen. Laut Liber tramitis, den cluniazensischen Gewohnheiten aus dem 11. Jahrhundert 
aus Farfa, war es Novizen verboten, ohne Erlaubnis und spontan zu sprechen.365 Außerdem musste 
bei jedem Gespräch stets der Novizenmeister anwesend sein.

Eine symbolische Bedeutung erhielt das Lernen, in der Stille zu leben, durch das Mönchs
gelübde. Dauerhaft war dann dieser Akt durch das Tragen der Kapuze symbolisiert, die der neue 
Mönch mit dem Ablegen des Gelübdes bekam und die ein untrennbarer Teil des Gewands war. 
Nach einer Beschreibung, die in den Verordnungen Papst Gregors überliefert ist, bedeckte der 
Anwärter noch als Novize am ersten Tag der Zeremonie seinen Kopf mit einer Kapuze. So ver-
brachte er die folgenden drei Tage, ohne dabei ein einziges Wort zu sagen.366 Nach drei Tagen rief 
ihn der Abt zu sich mit den Worten »Pax vobis« und nahm ihm die Kapuze ab. Und aus der Stille 
heraus kam ein neuer Mönch, kein Novize mehr.367 Die drei Tage in Stille symbolisierten die drei 
Tage nach der Kreuzigung Christi, in denen sich die Apostel zurückgezogen haben sollen.

Auch wenn sich im Liber tramitis kein Hinweis darauf findet, lässt sich analog zu späteren 
Consuetudines annehmen, dass man die Zeichen gleich nach dem Eintritt ins Noviziat lernen sollte. 
Ihre Kenntnis war eine Voraussetzung für die vollständige Teilnahme am Leben in der Stille. Die 
Beherrschung der Zeichensprache gehörte zu den wichtigsten Fertigkeiten, die die cluniazensi-
schen Novizen erwerben sollten.368 Die Consuetudines von Bernhard von Cluny drücken dies klar 
aus: »Er muss auch sorgfältig die Zeichen lernen: mit denen er gewissermaßen spricht, während 
er schweigt, denn, nachdem er mit dem Konvent vereint ist, ist es ihm sehr selten erlaubt zu spre-
chen; und solchermaßen gibt es innerhalb der Mauern Räume, für die es von unseren Vätern 
überliefert und festgestellt wurde, dass andauernd Stille herrschen soll, nämlich in der Kirche, dem 
Schlafsaal, dem Refektorium und der Mönchsküche.«369

Ähnlich wie Bernhard erwähnt auch Ulrich die Zeichen in Verbindung mit dem Noviziat. Doch 
jegliche weiteren Informationen dazu fehlen bisher.

Zur Zeit des Abtes Hugo stieg die Zahl der Novizen in Cluny rasant, daran musste auch der 
Verlauf der Vorbereitungszeit angepasst werden. Dies führte dazu, dass die im Kloster geltenden 
Gewohnheiten schriftlich festgehalten wurden – die beiden Consuetudines Bernhards und Ulrichs 
stammen aus dieser Zeit, dem ausgehenden 11. Jahrhundert. Die Niederschrift der Zeichen in den 
Listen sorgte für deren Einheitlichkeit in allen Klöstern. Doch dies ändert nichts daran, dass das 

364  Zu den symbolischen Akten: Constable 1987, 808–816.

365  Liber tramitis aevi Odilonis abbatis 18 – Dinter 1980, 208.

366  Wie wir im vorherigen Kapitel gesehen haben, symbolisierte die Kapuze das Einhalten der Stille. Einen Mönch 
anzusprechen, der eine Kapuze trug, war strengstens verboten.

367  Bruce 2007 a, 68, mit dem Hinweis auf Ex decreto beati Gregorii papae. Ed. Constable 1966, 567–577, 575–576. Der 
Ablauf dieser Zeremonie ist auch aus anderen Klöstern bekannt.

368  Breitenstein 2008, 72 a 124.

369  ConsBern 1, 17, 169; vgl.: ConsUdal, II, 3, col. 703° (Opus quoque habet ut ſigna diligenter addiſcat: quibus tacens quo-
dammodò loquatur, quia postquam adunatus fuerit ad Conventum, licet ei rariſſime loqui; & tales in clauftro Officina ſunt, 
in quibus traditum eſt à Patribus noſtris & præfixum, ut perpetuum filentium teneatur, id eſt, eccleſia, dormitorium, refec-
torium & coquina regularis.).

Erlernen der Zeichen auf mündlichem Unterricht basierte. Es ist daher durchaus vorstellbar, dass 
die Listen im Kloster abgeschrieben und als Lehrmittel verwendet wurden.370

Bei den Zisterziensern kann man anhand von vielen Hinweisen davon ausgehen, dass die Zei-
chen während des Noviziats gelehrt wurden. Der erste Hinweis findet sich in den Ecclesiastica 
officia, wo die Pflicht des Novizenmeisters genannt wird, den Novizen mittels Zeichensprache auf-
zuklären und zu tadeln.371 Die Novizen lernten und beherrschten die Zeichensprache, denn wie ihren 
cluniazensischen Brüdern stand auch ihnen nach dem Ablegen des Gelübdes für einen verbalen 
Austausch nur sehr wenig Raum zur Verfügung. Dafür gab es genug Raum für die Zeichensprache, 
wie bereits im vorherigen Kapitel gezeigt wurde. Man kann aber auch annehmen, dass es zumindest 
den zisterziensischen Novizen außerhalb des Unterrichts nicht gestattet war, eigenständig die Zei-
chen zu gebrauchen – sie sollten sie lediglich verstehen können, wenn jemand anderes sie aus-
führte.372 Mittels Zeichen mit den Mönchen zu kommunizieren, war ausdrücklich verboten.373

Die wichtigsten zisterziensischen Listen – die vermutlich auch als Hilfsmittel für Novizen bzw. 
für den Novizenmeister dienten – verzeichnen die grundlegenden Zeichen, die die Novizen lernen 
sollten, da sie diese bereits während des Noviziats brauchten, aber vor allem später als Mönche, 
wenn sie dann ihre Grundkenntnis um weitere Zeichen erweiterten. Während des Unterrichts ging 
es darum, die Zeichen des Novizenmeisters zu wiederholen und einfache Mitteilungen zu üben. 
In diesem Geiste wurden die meisten zisterziensischen Listen der Kategorie Siquis verfasst, wo in 
der Einleitung steht: »et lectio sibi signet carmine multa.« Die Verse sollten nicht nur gelesen oder 
auswendig gelernt werden, sondern man sollte sie auch qua Zeichensprache vorzeigen können. 
Und das musste geübt werden.374

In den Listen, aber auch in anderen Quellen, finden sich keinerlei Hinweise, wie man die 
Zeichen lernen sollte. Wer die Zeichen kannte und verwendete, dem musste nichts erklärt wer-
den.375 Diese Herangehensweise ist nichts Besonderes, sie hat mehr oder weniger bis ins 20. Jahr-
hundert überlebt. Auch in den Statuten der Zisterzienser der strengeren Observanz finden sich 
keine praktischen Hinweise bezüglich des Erlernens der Zeichen.376 Die wichtigsten Informationen 
zur Ausführung der Zeichen wurden und werden mündlich überliefert und man lernte sie durch 
praktische Anwendung. Den Unterricht der Novizen, ob in der Zeichensprache oder anderen wich-
tigen Angelegenheiten, leitete vermutlich der Prior oder später dann der Novizenmeister. Die 
Novizen lernten anhand seiner Ausführungen und durch Nachahmung.377 Zum Erlernen der Zei-
chensprache konnten kurze Listen erstellt werden, damit die Zeichen wiederholt werden konn-

370  Bruce 2007 a, 70.

371  EO 113,1.

372  Zum gleichen Schluss kommt auch Breitenstein. Seine Hypothese ist, dass die Zisterzienser dadurch das Auf-
weichen der Schweigevorschrift verhindern wollten und das auch mittels der Zeichen. Vgl.: Breitenstein 2008, 253.

373  EO 102,14.

374  Vgl.: Gougaud 1929, 9.

375  Bruce 2005, 276.

376  Die letzte Signa-Liste wurde 1934 in den Consuetudines publiziert. Siehe: Us des Cisterciennes.

377  Zur Ausbildung der Novizen auf diese Art: Cochelin 2000.



Wir haben uns nun lange genug mit dem Äußeren der Listen beschäftigt. Jetzt ist es Zeit, hin-
einzuschauen. Die Signa-Listen sind eine interessante Quelle, wenn es darum geht, das Leben 
hinter den Klostermauern zu erkunden. Auf den folgenden Seiten wird untersucht, welche 
Wörter in den Listen auftauchen und warum. Es werden Zeichen für konkrete Räume und Tätig-
keiten im Kloster beschrieben. Dabei wird in erster Linie die Siquis-Liste untersucht, denn deren 
Gebrauch ist in mindestens einem der böhmischen Klöster nachgewiesen. Es ist allerdings 
sehr wahrscheinlich, dass die Liste auch in anderen mitteleuropäischen Klöstern bekannt war. 
Zum Vergleich werden auch zisterziensische Listen aus anderen Ländern aus dem 15. Jahrhun-
dert herangezogen, um Ähnlichkeiten und Unterschiede auch zu Klöstern außerhalb Mittel-
europas aufzuzeigen. Die Zisterzienser sind bekannt dafür, dass sie viel Wert auf Einheitlichkeit 
legen, insofern ist es interessant zu schauen, inwiefern sich diese Einheitlichkeit auch in den 
Zeichen widerspiegelt. Obwohl zwischen der Entstehung der cluniazensischen und der zister-
ziensischen Listen eine relativ lange Zeitspanne liegt, werden auch diese manchmal zum Ver-
gleich herangezogen, um zu zeigen, welche Zeichen die Zisterzienser übernommen oder eben 
nicht übernommen haben. Für die Abweichung von der cluniazensischen Vorlage kann es meh-
rere Gründe gegeben haben. Eine wichtige Rolle spielt dabei die Tatsache, dass die Siquis-Listen 
die Situation in Mitteleuropa widerspiegeln, wo andere klimatische Bedingungen herrschten 
als in den westeuropäischen Klöstern, aus denen Listen überliefert sind. Natürlich spielt auch 
der zeitliche Unterschied eine Rolle, denn im 11.  Jahrhundert kannten und verwendeten die 
Mönche sicherlich, um nur ein Beispiel zu nennen, jeweils andere Lebensmittel oder Früchte 
als im 15. Jahrhundert.

Die größte Vielfalt herrscht bei den Zeichen für Speisen und deren Zubereitung. Das Grund-
nahrungsmittel – nicht nur das der Mönche – war Brot in allen möglichen Formen, von Fladenbrot 
bis Zwieback. Doch auch Eier oder Milchprodukte (Butter, Käse, Quark) kamen oft auf den Tisch und 
Obst fehlte ebenfalls nicht – vor allem Äpfel und Birnen. Die Mönche kannten auch Heringe oder 
Aale. Zum Würzen verwendeten sie Salz, Pfeffer oder Muskat. Fleisch von Vierfüßern war nur für 
Kranke erlaubt. Zwar wurden in den Klöstern Tiere gehalten – Schweine, Schafe, Horntiere –, aller-
dings nicht zum Verzehr. Hinter den Klostermauern konnte man hier und da auch einen Esel oder 
ein Pferd sehen, außerhalb wohl nur Wölfe. Zu den im Kloster gängigen Getränken zählten Wein, 
Wasser und Bier. Mit Zeichen konnte auch ausgedrückt werden, ob etwas bitter oder süß, gut oder 
schlecht war, ob es zu viel oder zu wenig gab, ob etwas heute oder morgen stattfand, ob das Essen 
für die Armen bestimmt war oder für einen König, einen Herrn, einen Gast, einen Mönch, einen 
Konversen oder einen Jungen. Unter den Utensilien tauchen zum Beispiel Messer und Schüsseln auf.

Bezüglich der Kirche durften die Zeichen für Kelch, Kerze, Wachs oder Buch nicht fehlen. Und 
in den meisten Listen tauchen auch Bezeichnungen für unterschiedliche Nationalitäten auf. Aber 
auch Bezeichnungen für alltägliche Dinge und Tätigkeiten wie Kapitelsaal, Buch, Schuh, Salbe, 
lügen, schwören, sehen, hören oder schweigen. Und nicht zuletzt gab es auch Abstrakta unter den 
Zeichen, wie zum Beispiel Kälte, Schmerz, Tag, Jahr, Sünde, weise oder gesund.

Zeichen für Speisen

Die Zeichen für Speisen und die mit ihnen zusammenhängenden Dinge sind in allen Listen das 
dankbarste Forschungsthema. Nicht nur, weil die Zeichen hier meist am zahlreichsten sind, 
sondern auch, weil sie ein konkreteres Bild ergeben als abstrakte Begriffe oder Verben. Detail-
lierter wurden bis jetzt in dieser Hinsicht nur Zeichen aus den cluniazensischen Listen beschrie-

Was die Signa-
Listen über Klöster 
verraten



q 142  Was die Signa-Listen über Klöster verraten Zeichen für Speisen  143 q

ben.517 Es handelt sich um Zeichen, die im Refektorium, bei Tisch oder beim Bedienen anderer 
zum Einsatz kamen, oder aber in der Küche bei der Zubereitung der Speisen.

Über die Essenszubereitung bei den Zisterziensern ist leider nur wenig bekannt. In den Eccle-
siastica officia wird der Ablauf am Tisch im Refektorium beschrieben (EO 76), und ein ganzes Kapi
tel wird hier, ähnlich wie bereits in der Benediktsregel, dem Wochendienst in der Küche gewidmet 
(EO 108). Wie bei allen anderen Tätigkeiten galt auch bei der Essenszubereitung und Essenausgabe 
das Schweigegebot.518 Die bedienenden Brüder gebrauchten sicherlich neben den Zeichen für Spei-
sen auch die Zeichen für unterschiedliche Gefäße genauso wie die für Abstrakta. Die Siquis-Liste 
hat in diesem Zusammenhang folgende Begriffe zu bieten: Gefäß, Becher, kleines Messer, Löffel, 
aber auch Küche, Feuer, viel, wenig, heiß, bitter, verdorben, gut, schnell, sofort, lange her, lang, 
gestern, Nummer, Anzahl der Tage.519 In anderen zisterziensischen Listen finden sich zudem noch 
weitere Bezeichnung für Gefäße: Glasballon, Krug, Weinflasche, Mörser, Topf, Karaffe, Kessel, 
Schüssel, Sauciere, Becher, Glas und Salzstreuer.520 In der Küche des Abtes konnten wiederum 
Zeichen für einzelne Personen gebraucht werden, denn hier saßen oft viele hochrangige Gäste am 
Tisch. Auch einige Zeichen für Tätigkeiten, die wir aus den Listen kennen, könnten in der Küche 
oder im Refektorium verwendet worden sein: geben, tun, melken, halten oder haben, essen, kaufen, 
brechen, eingießen, tragen, öffnen, trinken, helfen, bringen, teilen, entzweibrechen, hacken, zer-
schneiden, fegen oder verderben.521 In jeder Liste finden sich wenigstens einige dieser Begriffe.

Die Brüder, die gerade den Wochendienst in der Küche hatten, waren nicht nur für die Zube-
reitung der Speisen verantwortlich, sondern kümmerten sich auch um die meisten Tätigkeiten, bei 
denen Wasser bzw. warmes Wasser benötigt wurde: Hände waschen vor dem Essen, Rasur und 
Füße waschen. Bei der Fußwaschung waren sie auch für deren Durchführung verantwortlich. Sie 

517  So widmete zum Beispiel Gerd Zimmermann einen Drittel seiner Studie zum Mönchtum Cura corporis der 
Beschreibung der mit den Speisen und deren Zubereitung zusammenhängenden Gewohnheiten unter den Mönchen 
im 10. und 11. Jahrhundert, siehe: Zimmermann 1973. Zuletzt beschäftigte sich mit diesem Thema anhand der Signa-
Liste aus Cluny Kirk Ambrose in seinem Artikel A medieval Food List, siehe: Ambrose 2006. Mit etwas späteren Essens-
gewohnheiten beschäftigt sich die Studie Refektorium im Jahreskreis, die vor allem österreichische und deutsche Quel-
len aus dem 14. und 15. Jahrhundert berücksichtigt, siehe: Fritsch 2008.

518  Zum explizit auf die Küche bezogenen Schweigegebot siehe das Kapitel über die Küche des Abtes: EO 109, 4.

519  Vasa (Alc-218, 51, Ars 127, Sion 54, Siquis 24, Siquis-Gr 33), (s)ciphus (Ars 125, Jar 50, Siquis 23, Siquis-Gr 193, Vad 29), 
cultellus (Ars 123, Cist-abc 108, Jar 53 und 111, Siquis 68, Sion 261), coclear (Alc-91 133, Cist-abc 119, Sion 174, Siquis-Gr 
194), coquina (Alc-218 163, Cist-abc 69, LocLat 31, Sion 225, Siquis 20), ignis (Alc-91 143, Ars 65, LocLat 64, Sion 280, Siquis 
20, Jar 79), multum (Ars 269, Cist-abc 273, Siquis 17, Siquis-Gr 199), parum (Ars 269, LocLat 100, Siquis 17, Vad 98), calidum 
(Ars 140, Cist-abc 104, Siquis-Gr 122), amarum (Ars 131, Cist-abc 25, Siquis 42, Vad 3), putridum (Siquis 163, Vad 125), 
bonum (Ars 138, Cist-abc 46, LocLat 13, Sion 262, Siquis 177, Vad 21), cito (Ars 266, Siquis 179, Siquis-Gr 79), statim (Siquis 4), 
dudum (Ars 268, Siquis 181, Vad 59), heri (Ars 273, Cist-abc 203, Siquis 170, Siquis-Finger 133), numerus (Ars 92, Siquis 124), 
numerus dierum (Siquis 171).

520  Pichel (Alc-91 137), cantaro (Alc-91 138), flascula (Cist-abc 179), capito (Jar 86), caccabus (Jar 54), redoma (Sion 165), 
caldeira, caldera (Alc-218 55, Alc-91 129, Sion 164), scutella, escudilla (Ars 124, Jar 81, Sion 162; Cist-abc 414), sayseira (Alc-91, 
132), copa (Alc-91, 135), vaso (Sion 167), saleiro, salsayro (Alc-218 57, Alc-91 131).

521  Dare (Cist-abc 148, LocLat51), facere (LocLat 51, Siquis-Gr 142), mulgere (Siquis-Gr 96), tenere vel habere (Cist-abc 
438), comedere, comer (Alc-218 116, Alc-91 170, Ars 101, Sion 241, Siquis-abc 92, Wilh 39), mercari (Cist-abc 284), frangere 
(Cist-abc 187), infundere (Cist-abc 227), portare (LocLat 109, Siquis 99 a, Siquis-Gr 90), abrir (Sion 277, Alc-91 155), bibere, 
bever, beber, brever (Alc-218 117, Alc-91 171, Ars 102, Jar 82, LocLat 12, Sion 242, Siquis-Gr 128, Cist-abc 45), ayudar (Sion 62), 
apportare (Cist-abc 31), dividere (Ars 260, LocLat 37, Siquis 69, Cist-abc 147, Vad 51), rumpere (Ars 259), secare (Siquis-
Gr 78), scindere (Cist-abc 406), scobare (Cist-abc 408), perdere (Cist-abc 350).

kümmerten sich natürlich auch um die Getränke für ihre Mitbrüder und bedienten die Novizen, 
die vor den Mönchen aßen. Zum Dienst gehörte auch das Vorbereiten des Geschirrs sowie der 
Abwasch, das Entsorgen der Abfälle und die Vorbereitung des Brennholzes für den nächsten Tag 
sowie das Waschen der Geschirrtücher. Die Diensthabenden standen in Kontakt mit dem Cellera-
rius, der ihnen alles, was fehlen mochte, aushändigte.

Zum Vergleich noch einige Überlegungen zur Essenszubereitung bei den cluniazensischen 
Benediktinern, wie deren Gewohnheitsbücher sie abbilden. Dort waren für den Gebrauch in der 
Küche deutlich mehr Zeichen vorgesehen als im Refektorium. Nach den cluniazensischen Consue-
tudines wechselten sich die Mönche beim Küchendienst immer zu sechst ab, was auch die Bene-
diktsregel so vorschreibt. Jeder hatte bei der Essenszubereitung eine andere Aufgabe: vorbereiten 
und kochen, auf Schüsseln und Teller aufteilen und das Essen im Refektorium austragen. Allerdings 
gibt es in den Listen äußerst wenige Zeichen, die so etwas wie bring, halte, schneide ab etc. aus-
drücken (in den zisterziensischen Klöstern ist die Situation um einiges besser). In Cluny sollte das 
Essen auf den Tellern sein, noch bevor die Mönche am Tisch saßen. Danach war ein Bruder damit 
beauftragt, mit einem Tablett mit Essig und Senfkörnern zum Würzen durch den Raum zu gehen. 
Um ihn zu sich zu rufen und auszudrücken, was man wollte, sollten Zeichen gebraucht werden.522

Bei den Zisterziensern bedienten im Refektorium andere Brüder als diejenigen, die den 
Wochendienst in der Küche hatten (EO 77). Die Mönche bekamen ihr Essen auf Tellern serviert 
und auf dem Tisch standen Brot und Salz zur Verfügung, das sie sich mit dem Messer nehmen 
sollten (EO 76, 27). Nach dem Essen trugen dann die Bedienenden alle Löffel und Teller zum Abwa-
schen in die Küche zurück. Im Refektorium könnten also Zeichen für lesen, tragen, teilen gut zum 
Einsatz gekommen sein. Geht man von der Häufigkeit des Wortes mappula in den Ecclesiastica 
officia aus, kann man sich gut eine Art Serviette oder Tischdecke zum Abdecken von Brot vor-
stellen, doch in den Signa-Listen ist kein solches Zeichen vorhanden.

Im Refektorium saßen die Mönche je nach ihrer Stellung im Konvent, das heißt nach ihrer 
Funktion und der Anzahl an Jahren, die sie bereits im Konvent verbracht hatten. Am Kopfende 
saßen der Prior und die Ordensältesten – laut der Benediktsregel aß der Abt gemeinsam mit den 
Gästen –, an den Wänden standen Tische und Bänke für alle anderen Mönche. Der Lesende saß 
etwas erhöht. Das gemeinsame Essen fand von Ostern bis etwa Mitte September zweimal täglich 
statt, mittags und abends, in der Fastenzeit und an einzelnen Fastentagen nur einmal täglich. 
Schon Benedikt legte fest, dass zwei gekochte Speisen (pulmenta) am Tag genügend seien. Obst 
und Gemüse konnte, falls vorhanden, als Drittes hinzugefügt werden. Dazu kam noch ein reichlich 
bemessenes Pfund Brot pro Tag (RB 39, 1–5).523 Außerdem wurde auch für jeden Verstorbenen ein 
Teller vorbereitet (pulmenta defunctorum). Diese Teller wurden dann dem Pförtner zum Verteilen 
an die Bedürftigen ausgehändigt, die vor der Pforte bettelnd warteten. Meist wurden so drei 
Portionen an die Armen verteilt.524

522  Bruce 2007 a, 82–83.

523  Detaillierter Vergleich der Essgewohnheiten bei Benediktinern und Zisterziensern: Zimmermann 1973, 38–52.

524  Dem Pförtner wurden auch alle Reste sowie Essen, auf das die Mönche beim freiwilligen Fasten oder als Strafe 
verzichteten, übergeben. Auch der Cellerarius konnte aus den Klostervorräten etwas beisteuern. Siehe: EO 120, 27; 117, 
2.11.27. Die Menge der pulmenta defunctorum als Erinnerung an die Verstorbenen wurde symbolisch auf drei gesetzt. 



q 144  Was die Signa-Listen über Klöster verraten Zeichen für Getränke  145 q

Neben den üblichen Essensportionen konnte im Refektorium auch die sogenannte pitancia 
gereicht werden, für die es in den Listen ein eigenes Zeichen gibt. Es handelt sich um eine Zugabe 
zum normalen Essen. In Vyšší Brod (Hohenfurth) gab es solche pitancia an großen kirchlichen 
Feiertagen. Aus dem dortigen Urbar erfährt man auch, was dann serviert wurde: Der Abt stellte 
einige Tabletts mit Fischen, Backwaren und Rührei zur Verfügung, manchmal kamen noch Feigen, 
Mandeln oder Wein dazu. Zu Ostern standen auch Lachs oder Hecht (esox) auf der Liste.525 Auch 
an Todestagen der Klosterdonatoren wurde eine pitancia serviert. So bestimmte zum Beispiel 
Peter I. von Rosenberg (tsch.: Petr I. z Rožmberka) eine Zusatzspeise und Wein als pitancia, ein 
anderes Mal gab es sogar zwei Zusatzspeisen.526 In den normativen Quellen wird auch das soge-
nannte mixtum erwähnt, eine zwischen den üblichen Essenszeiten eingenommen Speise für junge, 
kranke oder alte Mönche oder für Konversen. Meist handelte es sich dabei (in südlichen Land-
strichen) um Brot und Wein oder Wasser.527 Als Generalzeichen für Speisen finden sich in den 
zisterziensischen Listen: pulmentum528 und pitancia,529 in Le Jardinet gab es auch ein Zeichen für 
einen Weinanteil: etiusta.530 Mittels Zeichen konnte man aber auch auf das Essen verzichten (frei-
willig oder unfreiwillig), dafür gab es das Zeichen für Fasten.531

Das Essen in mittelalterlichen Klöstern war eine kohlenhydratreiche Kombination aus Brot, 
Gemüse und Wein sowie proteinhaltigen tierischen Produkten.532 Kohlenhydrate sind die wichtigste 
Energiequelle, dazu zählen Saccharide, Stärke und Ballaststoffe. Doch die Ernährung hing natur-
gemäß von den Jahreszeiten, den liturgischen Zeiten und der geografischen Lage ab. In Cluny 
gehörten zu einer Standardmahlzeit zwei Gefäße mit gekochten Bohnen und Gemüse sowie ein 
Gefäß mit rohem Obst und Gemüse. Dazu gab es ein Pfund Brot (etwa 0,454 kg). Zum Trinken gab 
es meist, wie Benedikt schreibt, Mischwein, der schon in der Antike üblich war. Außer zum gemein-
samen Speisen kamen die Mönche auch zum Trinken im Refektorium zusammen. Im Sommer 
zwischen zwei Mahlzeiten und im Winter abends statt der zweiten Mahlzeit. Vor allem im Winter 
spielte dieses Trinken eine besondere Rolle und der Begriff caritas ergänzt, dass es noch ein biss-
chen mehr war als in der Benediktsregel. In Ländern, wo es winters deutlich kälter ist als in Italien, 
war häufigeres Trinken definitiv angebracht.533 Doch welche konkreten Speisen und Getränke las-
sen sich aus den Signa-Listen herauslesen?

EO 76, 18; 118, 49. Das war kein Vergleich mit den fünfzig Präbenden, die zur Zeit des Abtes Petrus in Cluny für die Armen 
vorgesehen waren, vgl.: Berger 1993, 297–298. Die Armen an der Klosterpforte hatten noch eine weitere Möglichkeit, 
um Essen zu bekommen, das sog. Tricenarium, eine dreißigtätige Totenfeier nach dem Tod eines Bruders, während der 
auch die Armen immer etwas abbekamen. Ein ähnliches Tricenarium wurde auch am letzten Tag des Generalkapitels, 
ab dem Tag des hl. Lambertus (17. September), gehalten. Mehr zum Tricenarium: Müller 1911, 91–92.

525  Das Urbar des Klosters Vyšší Brod: Pangerl 1856, 221–228, hier 226–227.

526  Schmidt 1901, N. 19, 438.

527  Vgl.: RB 35,12; 37,2; 38,10; EO 73,9; UC 15.

528  Pulmentum (Cist-abc 340, Jar 161, Alc-218 67). In den cluniazensischen Listen gibt es auch ein Zeichen für eine 
Gemüsespeise bzw. einen Gemüsegang (Clun 7, Wilh 36, 37).

529  Pitancia (Siquis 128, Cist-abc 347, Ars 104, Vad 116, Alc-218 68, Alc-91 65).

530  Etiusta (Jar 8).

531  Ieiunium (Siquis 166 a, Vad 132) oder als Verb ieiunare (Ars 99, Cist-abc 224).

532  Bruce 2007 a, 80.

533  Bruce 2007 a, 80.

Zeichen für Getränke

Die Siquis-Liste beinhaltet neben ganz konkreten Zeichen auch das allgemeine für Getränk.534 
Weiter werden genannt: Wasser, Milch, Bier und Wein.535 Wasser wurde naturgemäß nicht nur zum 
Trinken oder in der Küche gebraucht, auch der Cellerarius konnte die Zeichen für Getränke gebrau-
chen, wenn er den Keller füllte etc. Allerdings bieten die zisterziensischen Listen keine so breite 
Auswahl wie die cluniazensischen: Hier gab es noch: potio melle et absintio oder potio pigmentata, 
vermutlich Gewürzwein, und in Fleury wurde auch ein bitteres Getränk aus Weißwein und der 
Pflanze aloigne gereicht.536 In anderen Listen wird diese Pflanze nicht erwähnt, es handelte sich 
also um eine lokale Spezialität. In Hirsau kannte man außerdem Met, der auch in der entsprechen-
den Liste auftaucht.537 In anderen zisterziensischen Listen aus dem 15. Jahrhundert tauchen außer 
den in Siquis erwähnten Getränken noch Met und Weißwein auf.538

Zeichen für Fleisch vierfüßiger Tiere und Fische

Obwohl Fleisch nicht unbedingt auf die Speisekarte der Mönche gehörte, war das Thema sehr 
präsent und wurde in den Quellen oft erwähnt, vor allem in den normativen Quellen und Visitations-
berichten, in denen Fleischkonsum verboten wird (damit ist das Fleisch von Vierfüßern gemeint, 
nicht Fisch). Auch viele Theologen sprachen über Fleisch, wenn sie das Konsumvebot begründeten. 
Im Idealfall kam Fleisch nie auf den Tisch der Mönche. »Auf den Verzehr von Fleisch vierfüßiger 
Tiere aber sollen alle gänzlich verzichten, ausgenommen die ganz schwachen Kranken.« (RB 39, 11) 
Auf dem Tisch des Abtes sah es schon etwas anders aus. Da aber die Mönche um die Bedeutung 
des Fleisches für den menschlichen Körper wussten, war es kranken und älteren, also schwächeren 
Brüdern zur Stärkung erlaubt. Fleisch wurde im Infirmarium serviert. Das Fleischverbot hing mit 
den kirchlichen Gewohnheiten zusammen, an die sich Mönche zu halten hatten. Der Fleischkonsum 
galt als schlecht, da Fleischessen als Ausdruck einer verletzten Weltordnung wahrgenommen wurde. 
Erst nach der Sintflut erlaubte Gott Noah, Tiere zu töten und sich von deren Fleisch zu ernähren. Es 
handelt sich also um ein Zugeständnis gegenüber der natürlichen Neigung des Menschen zur Sünde, 
während Fleischverzicht eine Erneuerung des ursprünglichen paradiesischen Zustandes bedeutet.539

534  Potus (Siquis 15).

535  Aqua (Alc-218 64, Alc-91 79, Ars 63, Cist-abc 28, Jar 16 und 83, LocLat 6, Sion 100, Siquis 76, Siquis-Gr 36, Vad 105), 
lac, lacte (Alc-218 71, Alc-91 68, Ars 119, Cist-abc 251, Jar 69, LocLat 69, Sion 116, Siquis 117, Vad 76), cervisia (Ars 126, Cist-
abc 93, Jar 120, LocLat 23, Siquis 75, Siquis-Gr 176, Vad 36), vinum, vinho (Alc-218 63, Alc-91 74, Ars 62, Cist-abc 458, Jar 15 
und 119, LocLat 139, Sion 94, Siquis 36, Siquis-Gr 129, Vad 147). Milch wurde allerdings nicht als Getränk betrachtet, 
denn sie wurde vordergründig für Teigmischungen gebraucht und zählte daher als Essen. Bier und Wein zählen zu 
den häufigsten Zeichen und fehlen in keiner Liste.

536  Potio melle et absintio (bspw. Clun 29), Potio pigmentata (bspw. Clun 28).

537  Medo (Clun 26–29; Wilh 86–96; Flor 36–44). Zu geografischen Unterschieden: Davril 1982, 70–74; Bruce 2007 a, 
105–106. Vergleich aller Zeichen der cluniazensischen Zeichen: Jarecki 1981, 67–80.

538  Medo (Jar 123), vinho brãco, vino blanco (Alc-91 75, Sion 95). Die Hirsauer Liste unterscheidet zwei Weinsorten: 
vinum clarum (Wilh 96) und vinum rubeum (Wilh 95).

539  Schreiner 1980, 105–109. Zum Fleischverbot mit Ausnahme für Schwache und Kranke: Neumann 1926, N. 18, 128. 
Allgemein zu den Regelungen rund um den Fleischkonsum: Müller 1906, mit Verweisen auf normative Quellen, inklu-



Ein Sprachzeichen ist eine einfache, mit den Händen ausgeführte Geste. Auch andere Körperteile 
kommen dabei ins Spiel, indem diese berührt werden oder auf sie gezeigt wird. Von der Gebärden-
sprache unterscheidet sich die Zeichensprache der Mönche schon durch das Grundprinzip: Sie 
überträgt die gesprochene Sprache, wenn auch verknappt, in Zeichen. Die Gebärdensprache hin-
gegen ist ein eigenständiges Sprachsystem, unabhängig von der gesprochenen Sprache, das mit-
tels Zeichen nur einen Teil der Informationen übermittelt: Zur Verständigung werden außerdem 
noch andere Ebenen gebraucht, wie zum Beispiel die Mimik oder die sehr genaue Position der 
Hände, auf die man sich gleichzeitig konzentrieren muss. Über diese Ebenen verfügt die mönchi-
sche Zeichensprache nicht. Hier entspricht ein Zeichen einem aus der gesprochenen Sprache 
bekannten Wort oder Ausdruck. Auch wurden die Zeichen in der Regel in der Reihenfolge anein-
andergereiht, in der man sie als Worte gesprochen hätte. Dahingegen hat die Gebärdensprache 
eine eigene Syntax und Gedanken werden anderes ausgedrückt als in der gesprochenen Sprache.

In der Zeichensprache der Mönche gab es nicht für jedes Wort der gesprochenen Sprache ein 
Zeichen, sondern es stand ein Set an Zeichen zur Verfügung, mit denen man verknappt allerlei 
ausdrücken konnte, jedoch viel mehr als nur einfache Botschaften. Es wurde schon oft betont, 
dass die Signa-Listen, aus denen wir die meisten Informationen über die mönchische Zeichen-
sprache haben, als Lehrmittel dienten vor allem beim Wiederholen des Gelernten. Die Beschrei-
bungen der Zeichen wirken auf den Leser, der sie nicht schon während des Noviziats gelernt hat, 
etwas unbeholfen, doch es lässt sich erkennen, dass es sich meist um einfache Zeichen handelt, 
die das Dargestellte in der Form oft nachahmen. Dadurch konnte man sie sich besser merken. Bei 
manchen Zeichen wurde explizit notiert, warum diese oder jene Form gewählt worden war, zum 
Beispiel: »Pro signo lucii iterum generali signo premisso hoc adde, ut cum manu facias signum 
celeritatis, quia lucius celerius alio pisce natat.« (Boh 14) Die cluniazensische Liste des Petrus 
Boherius beinhaltet viele solcher Erklärungen, in den zisterziensischen Listen wiederum gibt es sie 
kaum. Doch wenn ein Zeichen aus den cluniazensischen Listen übernommen wurde, lässt sich 
daraus schließen, dass der Grund für seine Verwendung derselbe geblieben war. Es ist aber auch 
durchaus vorstellbar, dass dieses Wissen mit der Zeit einfach verloren ging und nur das Zeichen 
als solches weitergegeben wurde.

Doch wenn es darum geht, wie die Zeichen gebildet wurden, kann man sich nach wie vor ledig-
lich auf die Informationen aus den Listen stützen; andere Quellen gibt es nicht. Selbst in den trap-
pistischen Listen aus dem 20. Jahrhundert sind keine detaillierten Informationen zu finden, denn 
die Zeichensprache wurde (und wird) hauptsächlich vis-à-vis vermittelt. Als ungeschriebene Regel 
galt lediglich, dass, wenn nicht anders notiert, das Wort Finger in den Listen immer Zeigefinger 
bedeutet.739 Aber es gibt keinerlei Hinweise, wie aus einzelnen Zeichen Sätze gebildet werden. Einen 
wesentlichen Beitrag zur Erschließung dieser Forschungslücke leistete in den 1970er Jahren Robert 
A. Barakat mit seiner umfangreichen Studie zur Zeichensprache der Zisterzienser der strengeren 
Observanz (Trappisten) der St. Joseph’s Abbey in Spencer, Massachusetts.740 Neben einer linguisti-
schen Analyse ist auch ein Bildwörterbuch der einzelnen Zeichen inklusive einer kurzen Beschrei-
bung derselben Teil seiner Studie. Obwohl bei der Ausführung vieler Zeichen eine bestimmte Bewe-
gung eine Rolle spielt, sind seine Fotografien der Grundstellungen der Hände sehr hilfreich, um sich 

739  Erst in den letzten Jahrhunderten der Zeichensprache wurde diese Regel auch verschriftlicht, und so ist sie zum 
Beispiel in den trappistischen Consuetudines enthalten, siehe: Us des Cisterciennes.

740  Barakat 1975 a.

Wie die Zeichen 
gebildet werden



Struktur und Syntax  175 qq 174  Anhang

eine Vorstellung davon zu machen, wie das jeweilige Zeichen auszusehen hat. Barakat verfolgte mit 
seiner Arbeit drei Ziele. Zum einen wollte er für das Kloster, in dem zu der Zeit die Zeichensprache 
noch aktiv gebraucht wurde, ein illustriertes Wörterbuch erstellen, zum anderen wollte er Grund-
lagenarbeit für eine spätere Erforschung der Zeichensprache leisten und nicht zuletzt einen Beitrag 
zur Erforschung von Gesten im Allgemeinen. Das ist ihm ausnahmslos gelungen.

Was die mittelalterliche Zeichensprache betrifft, lassen sich anhand der Quellen vor allem 
einzelne Zeichen analysieren. Wie jedoch aus diesen Sätzen gebildet wurden und wie diese Sätze 
wohl ausgesehen haben, wie man beispielsweise etwas Vergangenes ausdrückte, einen Befehl 
oder eine Vermutung, bleibt im Bereich der Spekulationen. Deswegen stütze ich mich auf das, was 
bekannt ist – die Zeichensprache der Trappisten, die noch bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil 
die Zeichensprache aktiv verwendet haben. Die wichtigste Quelle dafür ist Barakats Studie. Diese 
wird ergänzt um meine eigenen Erfahrungen im Schweizer Trappistinnenkloster de la Fille-Dieu.741 
Vor allem diese direkte Erfahrung hat mir geholfen, die Struktur der Zeichen sowie deren Bildung 
besser zu verstehen, denn die Beschreibungen sind meist alles andere als eindeutig. Viele der dort 
verwendeten Zeichen sind identisch mit jenen, die auch die Zisterzienser im 15. Jahrhundert bzw. 
davor die Benediktiner im 11. Jahrhundert verwendet haben, und so scheint mir ein Vergleich auch 
über diese lange Zeitspanne sinnvoll. Einige Ordenstraditionen haben eben bis heute überlebt. Die 
nachfolgende Beschreibung der trappistischen Zeichen aus der Mitte des 20. Jahrhunderts soll 
dazu beitragen, sich ein besseres Bild von der mittelalterlichen Zeichensprache machen zu können.

Struktur und Syntax

Wie entstehen die Zeichen? Am einfachsten ist es, wenn ein Wort durch ein einziges Zeichen, das 
sogenannte Generalzeichen dargestellt wird. So wurde in den meisten mittelalterlichen Listen ein 
Becher oder ein ähnliches Gefäß mit drei nach oben gestreckten Fingern dargestellt, während der 
kleine Finger und der Ringfinger auf der Handfläche lagen. Das Zeichen ahmte so die Form eines 
einfachen Bechers nach. Weitere Zeichen sind durch Kombination mit den entsprechenden Zusatz-
zeichen entstanden, die die Bedeutung präzisieren. Wollte der Mönch einen Kelch darstellen, fügte 
er zum Zeichen für Becher noch das Zeichen für Kreuz hinzu.742 Auf diese Weise zusammengesetzte 
Zeichen kommen vor allem bei verschiedenen Arten von Büchern, Broten oder Fischen vor: Auch 
hier besteht das dargestellte Wort aus einem Generalzeichen (Buch, Brot, Fisch) und einem ent-
sprechenden Zusatzzeichen. Für den Hecht kommt das Zeichen für Schnelligkeit hinzu, für ein 
Messbuch das Zeichen für Kreuz. Eine gewisse Logik, die die Beherrschung und Verwendung der 
Zeichen erleichtert, ist also erkennbar.

741  Ich bedanke mich an dieser Stelle bei allen Nonnen des Klosters für die Möglichkeit, das Klosterleben durch die 
Zeichen kennenzulernen, allen voran der Priorin S. Marie-Jeanne dafür, dass sie mir mit viel Geduld die Zeichenspra-
che beigebracht und erklärt hat. Die Schwestern haben sich zu der Zeit (2015) entschieden, die Zeichensprache, die 
nur noch selten gebraucht wurde, wiederzubeleben, um die Tradition zu bewahren. Die trappistischen Listen bzw. 
Wörterbücher sind als Bestandteil der Consuetudines erschienen, so in der Liste von 1934 Us des Cisterciennes. Mehr 
zur Zeichensprache dieses Klosters: Lomičková 2008.

742  Siquis 22–23: »Calix: Erecti digiti tres cum cruce sit tibi calix. Cifum: Tolle crucem digiti tercius signat tibi 
cifum.«

Robert A. Barakat gliederte die trappistischen Zeichen in fünf Kategorien, je nachdem, wie sie 
gebildet wurden, was sie darstellen oder symbolisieren sollten. Es handelt sich bei dieser Gliede-
rung um ein Hilfskonstrukt, keine strikte Kategorisierung, denn manche Zeichen lassen sich nicht 
eindeutig nur einer Kategorie zuordnen.743 Eine große Gruppe sind die sogenannten pantomimi-
schen Zeichen, deren Bedeutung sich über ihre Gestalt oder Form erschließen lässt. Es gibt aber 
auch Zeichen, die eine versteckte, übertragene Bedeutung haben, die sich nicht erkennen lässt, 
sondern gelernt werden muss. Die dritte Gruppe geht, ähnlich wie bei den pantomimischen Zei-
chen, von einem Merkmal des Wortes oder Gegenstandes aus. Die vorletzte Gruppe versammelt 
die teils von der Sprache abhängigen Zeichen, die einige Züge der gesprochenen Sprache abbilden, 
also eine phonetische Ähnlichkeit aufweisen. Die letzte Gruppe bilden Zeichen, die ausschließlich 
von der sprachlichen Äußerung abhängen, darunter finden sich konkrete phonetische Äquivalente. 
Die beiden letzten Gruppen zeigen, dass die Zeichensprache eine Ergänzung der gesprochenen 
Sprache war und nicht bloß ein Ersatz. Sie funktionierte auf Basis der Kenntnis der gesprochenen 
Sprache, auf deren Grundlage die Zeichen entwickelt worden sind.

Schauen wir uns die einzelnen Kategorien mit konkreten Beispielen an.744 Die pantomimischen 
(oder auch ikonischen) Zeichen sind eine sehr dankbare Gruppe, nicht nur in den trappistischen, 
sondern auch in den mittelalterlichen Listen. Es handelt sich um Zeichen, die in Form und Gestalt 
eine Bewegung oder einen konkreten Gegenstand nachahmen – und somit auch einiges über 
dessen Aussehen verraten. So wird beispielsweise ein Haus mit Händen dargestellt, wobei sich die 
Fingerspitzen berühren und so ein Dach bilden. Ein Buch wird durch ausgestreckte Arme dargestellt 
und die Handflächen öffnen und schließen sich, als würde man ein Buch öffnen oder schließen. 
Durch eine Bewegung werden also nicht nur Verben dargestellt. Das Zeichen Fisch wird beispiels-
weise durch eine ausgestreckte, sich schnell hin und her bewegende Hand dargestellt, wodurch 
die Schwimmbewegung eines Fisches nachgeahmt wird. Bei den Verben ist dies um einiges ein-
facher, wie sich erahnen lässt.745 Viele dieser pantomimischen Zeichen sind in den meisten Kultur-
kreisen verständlich, wie zum Beispiel diejenigen für schlafen oder laufen. Bei anderen Zeichen 
– und dies gilt für die anderen Kategorien umso mehr – ist es entscheidend, in welchem Land bzw. 
Umfeld es verwendet wurde. Denn ein Kloster ist nun mal etwas anderes als die säkulare Welt. So 
stand im klösterlichen Umfeld das Zeichen für Vater für einen Priester, mit dem Zusatzzeichen für 
grau konnte der zisterziensische Mönch dargestellt werden.

Die zweite Kategorie der trappistischen Zeichen bilden sogenannte reine oder auch abstrakte 
Zeichen. Sie weisen keine direkte Verbindung zur Form oder den Merkmalen des Dargestellten 
auf, sondern beruhen auf Konventionen. Doch auch hier lassen sich logische Zusammenhänge 
erkennen, denn alle Zeichen sollten leicht zu merken sein.746 Für das Zeichen Abt werden Zeige-

743  Barakat 1975 a, 97–112.

744  Eine ähnliche Kategorisierung, jedoch anhand von mittelalterlichen Listen, unternahm auch Jens Rüffer, Rüffer 
1999, 212. Im Prinzip entspricht sie den ersten drei Gruppen bei Barakat.

745  Das Sicheln wird mit einer Handbewegung aus dem Handgelenk dargestellt. Das Zeichen für Sense ahmt das Den-
geln derselben nach: Die linke, leicht gebeugte Hand stellt die Sense dar, die rechte hämmert im Halbkreis über sie.

746  Als ich die Zeichen im Kloster de la Fille-Dieu gelernt habe, hatte die Priorin meist zu jedem Zeichen einen Kom-
mentar parat, warum es so oder so gebildet wird. Das ergänzte sie ganz automatisch, so wie sie selbst einst während 
des Noviziats die Zeichensprache gelernt hatte.



q 176  Wie die Zeichen gebildet werden Struktur und Syntax  177 q

finger und Ringfinger an die Stirn gelegt. Die Erklärung der Mönche bzw. Nonnen dafür ist: Der 
Abt sei der Kopf der Gemeinschaft. Nach ähnlichem Muster wird auch das Zeichen für Kapitelsaal 
gebildet: Es wird eine Gruppe Mönche dargestellt, die sich unter einem Dach versammeln. Dabei 
werden die Fingerspitzen der linken Hand zusammengebracht und die rechte, flache Hand wird 
darübergelegt als Symbol für ein Flachdach. Gesang wird mit dem um die Lippen kreisenden Zeige
finger dargestellt, denn beim Singen wirbelt die Luft im Mund.

Die dritte Kategorie bilden die sogenannten qualitativen Zeichen, also solche, die von einem 
Merkmal des Dargestellten ausgehen. Es existiert demnach eine inhaltliche Verbindung. Hier gibt 
es zum Teil Überschneidungen mit den Zeichen der pantomimischen Gruppe. In diese Kategorie 
gehören die meisten zusammengesetzten Zeichen, denn die Zusatzzeichen greifen meist ein cha-
rakteristisches Merkmal des näher zu spezifizierenden Begriffs auf – so wie wir es bereits bei dem 
Zeichen Hecht oder Messbuch gesehen haben. Ähnlich wird vorgegangen beim Zeichen Bier, wel-
ches sich aus den Zeichen Wasser und Korn oder aber Sommer (heiß + Zeit) zusammensetzt. 
Andere Beispiele sind: Weihnachten (Kind + Gott + Tag), Teich (Fisch + Wasser), Zisterzienser 
(Mönch + weiß oder grau) etc. Zum Verständnis mancher Begriffe war es notwendig, den jeweili-
gen Kulturkreis zu kennen. Barakat beschreibt etliche komplizierte Zeichen, zum Beispiel solche, 
die biblische Orte oder Personen beschreiben, die nicht einfach zu begreifen sind. Das Zeichen 
Sodom setzt sich beispielsweise aus den Zeichen schlecht + weltlich + Hof + sich wenden + Zeit 
+ Frau + sich verwandeln + zwei + Salz zusammen.747 Batseba, die Ehefrau des Königs David, wurde 
wie folgt dargestellt: schön + Frau + heiraten + Psalm + König. Es konnten also auch mehrere 
zusammengesetzte Zeichen kombiniert werden, wie man am Zeichen für David sieht: Psalm + 
König. Solche komplizierten Zeichen konnten nur dort entwickelt werden, wo man für die Zeichen-
sprache viel Zeit und Muße hatte. Im Kloster de la Fille-Dieu ist die vorherrschende Tendenz 
hingegen, zu komplizierte Zeichen eher zu vereinfachen und – statt mehrere Zeichen zu kombi-
nieren – ein neues zu entwickeln.748 Allerdings gibt es zusammengesetzte Zeichen fast in jeder 
Gruppe, es ist kein Alleinstellungsmerkmal dieser Kategorie.

Die vierte und fünfte Gruppe, zum Teil oder ganz von der Sprache abhängige Zeichen, gibt es 
bei den Trappistinnen von de la Fille-Dieu nicht. Die US-amerikanische Tradition scheint hier eine 
etwas andere zu sein. Auch in den mittelalterlichen oder frühneuzeitlichen Listen gibt es diese 
beiden Gruppen nicht, also werden sie hier auch nur kurz erwähnt. Barakat nennt sie das Ent-
wicklungsstadium der Zeichensprache, in dem das Zeichensystem mit der gesprochenen Sprache 
verbunden wird und einige ihrer Charakteristika übernimmt. Welchen Grund es für diese Entwick-

747  Barakat 1975 a, 106. Die Zahl »2« steht hier vermutlich aufgrund der phonetischen Ähnlichkeit mit dem engli-
schen »to«.

748  Das Zeichen für Osterkerze (Cereus paschalis) wird in der Liste als Kombination der Zeichen Wachs und Licht 
aufgeführt. Doch diese beiden Zeichen sind bereits zusammengesetzte Zeichen: Wachs (Biene + Licht), Licht (Feuer 
+ leicht erhobener Finger), und auch das Zeichen Biene ist eine Kombination (Flügel + süß). Das endgültige Zeichen 
für die Osterkerze ergibt also folgende Kombination: Flügel + süß + Feuer (und gehobener Finger) + Feuer (und geho-
bener Finger). Es kommt hier also zu einer Dopplung der Zeichens für Licht. Deswegen wurde in der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts dieses Zeichen durch ein neues für Kerze ersetzt (ein im Ellenbogen gebeugter Arm, nach vorne 
ausgestreckter Zeigefinger), dazu kam noch das Zeichen für hoch. Denn solch komplizierte, lange Zeichen führten 
oft zu Missverständnissen – es war nur schwer zu erkennen, welche Teile zu dem darzustellenden Wort gehörten. 
Vgl.: Barakat 1975 a, 111–112.

lung, also die wachsende Abhängigkeit von der Sprache selbst, gab, ist nicht geklärt.749 Was hier 
allerdings sofort auffällt, ist, dass die Ausgangssprache, in diesem Fall Englisch, mit ihrer Phonetik 
für die Bildung der Zeichen ausschlaggebend war, wie wir bereits an der Verwendung der Zahl 2 
für »to« oder »too« gesehen haben. Ähnlich wird auch der Buchstabe »r« für »-r« oder »-re« ver-
wendet (z. B. für older = old + r), was entfernt an die Abbreviaturschrift der Schreiber erinnert. 
Aber auch kompliziertere Zeichen können nach diesem Prinzip gebildet werden: zum Beispiel 
Ceylon = C + long; statt »deer« wird das Zeichen für das phonetisch gleiche »dear« verwendet.750

Die Zeichen der beiden letzten Kategorien bezeichnen Dinge, die in den Signa-Listen nicht 
auftauchen, nachlesen kann man in diesem Fall also nichts. Das bedeutet jedoch nicht, dass es 
sich um inadäquate oder geheime Zeichen handelte. Denn es gab dreierlei Klosterzeichen: solche, 
die in den Listen verzeichnet wurden, solche, die zwar nicht verzeichnet wurden, aber allen bekannt 
waren und gängig gebraucht, und schließlich solche, die einzelne Gruppen von Mönchen entwi-
ckelten, um sich untereinander auszutauschen, ohne dass jemand anderes sie verstehen konnte. 
Wie schon oft gesagt, verzeichnen die meisten Listen bei Weitem nicht alle gebräuchlichen Zeichen. 
Die Existenz geheimer Zeichen lässt sich lediglich vermuten aufgrund von Warnungen einiger 
Prediger, aber direkte Beweise gibt es dafür keine.

Zu den Zeichen, die zwar gängig gebraucht werden, aber nicht in den Listen erfasst sind, 
gehören auch neu entwickelte Zeichen, also Zeichen für neue Begriffe. So ist beispielsweise vor 
Kurzem (2009) im Kloster de la Fille-Dieu ein Zeichen für Senf entwickelt worden, den die Nonnen 
dort produzieren. Und zwar als Kombination der Zeichen Creme + scharf. Zu solchen neuen Zeichen 
gehören zum Beispiel auch die Zeichen Computer oder Kaffee. Robert Barakat beschreibt nicht 
nur derartige neu entwickelte Zeichen, sondern auch solche, deren Bedeutung sich mit der Zeit 
geändert hat. So wurde bei den amerikanischen Trappisten der Traktor, der in der Landwirtschaft 
das Pferd verdrängt hatte, als Kombination der Zeichen rot + Pferd dargestellt.751

Bei der Bildung von zusammengesetzten Zeichen wird die Abhängigkeit von der gesprochenen 
Sprache sichtbar. Die Zeichen werden so aneinandergereiht, wie es in der jeweiligen Sprache üblich 
ist. Die amerikanischen Trappisten stellen die Kapelle durch die Kombination der Zeichen klein + 
Kirche dar. Die französischsprechenden Trappistinnen verwenden die umgekehrte Reihenfolge: 
Kirche + klein. Da es keine Quellen für die Bildung der Sätze aus dem Mittelalter gibt, lässt sich 
nicht sagen, welche Sprache dafür ausschlaggebend war, ob die jeweilige Landessprache oder 
Latein. Zusammengesetzte Zeichen in den Listen werden meist so beschrieben, dass an erster Stelle 
das Generalzeichen (z. B. Buch) steht und dann das Zusatzzeichen (z. B. Kreuz). Doch in den Listen 
gibt es insgesamt nur sehr wenige solcher Zeichen. Die Kombination der Zeichen oblag vermutlich 
den Mönchen selbst, wie sich aus der Beschreibung des Zeichens für Klosterbeamte aus der Siquis-

749  Barakat 1975 a, 111–112.

750  Diese und andere Beispiele: Barakat 1975 a, 108–112.

751  Barakat nennt viele solche Zeichen, die die Mönche neu entwickelt und verwendet haben: Bulldozer = Bulle + 
drücken; Heizungsraum = sieden + Raum; Computer = I + B + M; Maschine = Fäuste hochkant nah zueinander aufstel-
len und dann um die eigene Achse drehen (im Kloster de la Fille-Dieu wird dies mit nach vorn gestreckten Handflä-
chen dargestellt, die sich auch noch nach vorn bewegen); Mechaniker = Bruder + Arbeit + Maschine; Kühlschrank = 
kalt + Haus. Als Beispiel für alte Zeichen mit neuen Bedeutungen: Benzin = Öl + Feuer. Siehe: Barakat 1975 a, 93–96.



  187 q

Anhang

Abb. 1  Signa-Liste Siquis, Manuskript aus dem Kloster Vyšší Brod, 28 Pp., fol. 188r�

Die Signa-Liste Siquis  
aus dem Kloster Vyšší Brod rkp. 28 Pp.766

766  Nummerierung nach der Edition von Griesser.



Die Signa-Liste Siquis aus dem Kloster Vyšší Brod rkp. 28 Pp.  189 qq 188  Anhang

Abb. 2  Signa-Liste Siquis, Manuskript aus dem Kloster Vyšší Brod, 28 Pp., fol. 188v Abb. 3  Signa-Liste Siquis, Manuskript aus dem Kloster Vyšší Brod, 28 Pp., fol. 189r



60
RADKA RANOCHOVÁ

Schweigend sprechen
Zeichensprache in mittelalterlichen Klöstern

Forschungen zur Geschichte und Kultur des östlichen Mitteleuropa

Sc
hw

ei
ge

n
d 

sp
re

ch
en

Fo
rs

ch
un

ge
n 

zu
r 

G
es

ch
ic

ht
e 

un
d 

Ku
ltu

r 
de

s 
ös

tli
ch

en
 M

it
te

le
ur

op
a

Das Silentium gehörte als eines der wichtigsten Gebote von Beginn an zur 
Geschichte des Mönchtums. Um auch dort kommunizieren zu können, wo 
das Schweigegebot absolute Stille verlangt, wurde eine Zeichensprache ent-
wickelt, die seit dem 10. Jahrhundert in vielen Klöstern Anwendung fand. 
Dabei wurden die Ordensbrüder stets ermahnt, nur solche Botschaften aus-
zutauschen, die für die praktischen sowie spirituellen Abläufe im Kloster 
unabdingbar waren. Die Zeichensprache ist in sogenannten Signa-Listen 
festgehalten, eine Art einfacher Wörterbücher mit meist knappen Beschrei-
bungen, wie man einen Gegenstand, eine Person oder ein anderes zu 
bezeichnendes Wort mittels Zeichen darstellt.
Im Mittelpunkt dieser Studie steht die Zeichensprache bei den Zisterziensern. 
Die überlieferten Manuskripte der zisterziensischen Listen, die als Siquis 
bezeichnet werden, stammen aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. 
Sie enthüllen Informationen über das tägliche Leben in den mittelalterlichen 
Klöstern und spiegeln zugleich die Reformbestrebungen dieser Zeit wider.

9 783954 987641

SANDSTE I N

60

133707010-SchweigendSprechen-Einband.indd   1133707010-SchweigendSprechen-Einband.indd   1 31.08.23   10:5931.08.23   10:59




