
Jenseits der Amtsgewalt

Informelle Macht in Kirche und Katholizismus

Herausgegeben von Andreas Henkelmann und
Björn Szymanowski



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2023
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © Ink Drop / shutterstock
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: Elanders GmbH, Waiblingen
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39563-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83563-6



Inhalt

A. Einführung und Heuristik

Macht mal faktisch. Eine Einführung in dieses Buch . . . . . . . . . . 11
Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski

Who’s got the power? Eine Phänomenologie der Grundlagen von
Macht in Kirche und Katholizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
Björn Szymanowski

B. Formen und Konstellationen von Macht in praktisch-theologischer und
historischer Perspektive

1 Akteur:innen

1.1 ‚Frauen‘

Frauen – Kirche – Macht. Reflexionen zur Machtbasentheorie in
intersektionaler Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
Andrea Qualbrink

Herrschaft und heimliche Hintertür. Zwei Schlaglichter auf
mächtige Frauen des Essener Damenstifts (um 949) und des
Zweiten Vatikanischen Konzils (1962–1965) . . . . . . . . . . . . . . . 85
Lea Torwesten

1.2 Priester

Das in separationstheoretischen Fundierungen deformierte
Priesteramt. Wenn aus Wissen und Nichtwissen in der Kommuni-
kation von Priestern Macht- und Ohnmachtserfahrungen werden 111
Wolfgang Beck

Von Antiritual bis doing buddy. Neue Formen priesterlicher
Machtausübung in der katholischen Kirche in den 1960er und
1970er Jahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140
Sandra Frühauf

5



Dichotomie, gemeinsames Priestertum, konzentrische „Koexistenz
des Differenten“? Aushandlungen von Machtpositionen, Geschlecht
und religiöser Arbeit im katholischen Feld der Bundesrepublik in
der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
Alexander Buerstedde

1.3 Bischöfe und Bischofskonferenz

Die gefährliche Ohnmacht der Zentrale. Machttheoretische
Analysen zur Ausübbarkeit des Bischofsamtes . . . . . . . . . . . . . . 209
Matthias Sellmann

Machtdimensionen der Bischofskonferenz in historischer
Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246
Jörg Seiler

2 Konstellationen

2.1 Kirchliche Basisstrukturen und Gemeinden

Legitimation und Identifikation. Zwei Analyseschlüssel für die
Machtverteilung in Pfarreien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 275
Michael Lohausen

Von der Macht durch Legitimation und Disziplin zur Macht durch
Performanz und Öffentlichkeit? Potenziale von Machtbasen auf
lokalkirchlicher Ebene in historischer Perspektive . . . . . . . . . . . 300
Martin Belz

2.2 Diözesen

Reicht eine reiche Kirche? Kirchliche Machtdiskurse angesichts
ökonomischer Ressourcen(knappheit) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327
Jan Loffeld

Mehr als der Herrschaftsbereich eines Bischofs? Beobachtungen zur
Erforschung von Bistumsgeschichte unter machttheoretischen
Vorzeichen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 351
Andreas Henkelmann

6 Inhalt



2.3 Verbände und Vereine

Demokratiewerkstätten in der katholischen Kirche:
Jugendverbandsarbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 373
Gregor Podschun

Macht und Machtausübung in der katholischen Jugendarbeit.
Zwei Fallbeispiele: Prälat Ludwig Wolker und die Jugendgruppe
„Don Bosco“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 390
Patrik C. Höring

C. Jenseits der Amtsgewalt – Ein Seitenblick aus systematischer Perspektive

Machtanalysen als Gesellschafts- und Kirchendiagnosen.
Kommentierung und Resonanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 411
Katharina Ebner

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . 418

7Inhalt





A.
Einführung und Heuristik





Macht mal faktisch
Eine Einführung in dieses Buch

von Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski

1. Schon wieder ein Buch über Macht in der Kirche? Zur Konjunktur eines Begriffs

‚Schon wieder ein Buch über Macht in der Kirche‘ – Ein solcher Gedanke
kann selbst dann schnell in den Sinn kommen, wenn man nur gelegentlich
die Programmvorschauen einschlägiger Verlage mit Bezug zu theologi-
schen und kirchlichen Inhalten konsultiert. Denn eine neue Rubrik hat
sich einen festen Platz im Themenportfolio erkämpft: Macht in der Kirche.
Wer ‚schon wieder …‘ denkt, kann damit eine Klage verbinden, etwa über
die mangelnde Originalität oder über das auch in der Wissenschaft durch-
aus bekannte Phänomen, etwas anders zu sagen, ohne wirklich etwas an-
deres gesagt zu haben. ‚Schon wieder …‘ führt auch den Zungenschlag der
Entlarvung, zum Beispiel hinsichtlich der Geltungssucht derjenigen, die
glauben, noch etwas substanziell Ungesagtes zum Thema beitragen zu
müssen, weil gerade vermeintlich alle etwas dazu sagen.

Ein weiteres Buch über Macht in der Kirche ist ganz sicher beklagens-
wert und ebenso entlarvend; nur anders, als es eben schnell in den Sinn
kommen kann: Der Ausspruch ist eine Klage, nicht weil Bücher zum
Thema vermeintlich redundante Regalmeter zu füllen begännen, sondern
weil sie schmerzlich, aber bestimmt auf ihren Anlass zurückweisen: den
sexuellen, geistlichen und finanziellen Machtmissbrauch in Kirche und
Katholizismus. Der Ausspruch ist entlarvend, nicht weil er die Autor:in-
nen solcher Werke als Opportunist:innen überführt, sondern weil er
ebenso schmerzhaft offenlegt, dass die Herausforderung der Analyse
und des Umgangs mit Macht in der Kirche eben nicht handstreichartig
zu bewältigen ist, zumal die Theologie das Thema bemerkenswerter-
weise erst seit einigen Jahren verstärkt in den Blick genommen hat.1

1 Die erst vor einigen Jahren intensiv einsetzende Beschäftigung der Theologie mit dem
Thema Macht ist deshalb bemerkenswert, weil bereits vor der Veröffentlichung der
MHG-Studie 2018 und auch vor der Offenlegung der Missbrauchsfälle am Berliner
Canisius Kolleg im Jahr 2010 Machtmissbrauch verbunden mit Gewalt in verschie-
densten Schattierungen aufgedeckt worden war. Zum einen ist an die Enthüllungen in
den USA, die v. a. von einer Artikelserie im Boston Globe 2002 ausging, und in Irland

11



Macht ist zu einem bleibenden Erkenntnisobjekt kritischer theologischer
Wissenschaften avanciert.

‚Schon wieder ein Buch über Macht in der Kirche‘ ist darum ein gutes
Zeichen. Es spiegelt, dass wir in weiten Teilen der kirchlichen Praxis und
theologischen Reflexion einen historischen Punkt erreicht haben: dass
heute nämlich über Macht in der Kirche offen gesprochen, ja sogar syno-
dal gerungen werden kann; und das nicht nur in verklausulierten theo-
logischen Formeln oder Dienstmetaphern. Gleichwohl ist festzuhalten,
dass auch in der Theologie – abgesehen von der überschaubaren Aus-
einandersetzung mit der sog. Pastoralmacht2 – erst recht spät in dieser
Offenheit und Ausführlichkeit über Macht diskutiert worden ist.3 Man
muss sogar eingestehen: Teilweise haben Theologien zur Legitimation
von Machtmissbrauch beigetragen.4 Diese, wie Herbert Haslinger es for-
muliert, „Eruption der Machtfrage“5 hat sich mittlerweile in das Innerste
des katholischen Kirchenverständnisses vorgearbeitet. Neuerdings gera-
ten im Zuge dessen auch die von manchen als Hoffnungsgestalten lokaler
Kirchenentwicklung gehandelten Neuen Geistlichen Gemeinschaften in
den Blick.6

All das zeigt, dass die Rede über kirchliche Macht ihren Tabucharak-
ter lehramtlichen Dementierungen7 zum Trotz weitgehend verloren hat.

zu erinnern, welche 2009 in zwei staatlichen Untersuchungsberichten dokumentiert
wurde. Zum anderen erschien mit Blick auf Deutschland 2006 die Dokumentation
des Journalisten Peter Wensierski über „Schläge im Namen des Herrn“ u. a. in katho-
lischen Erziehungseinrichtungen und als Reaktion darauf in den folgenden Jahren eine
Fülle von Studien zu diesem Themenkomplex, die aber in der Theologie bis heute kaum
wahrgenommen worden sind und selbst in einschlägigen Werken zur Ordenstheologie
nicht rezipiert wurden; vgl. Peter Wensierski, Schläge im Namen des Herrn. Die ver-
drängte Geschichte der Heimkinder in der Bundesrepublik, München 2006.
2 Vgl. Hermann Steinkamp, Die sanfte Macht der Hirten: Die Bedeutung Michel Fou-
caults für die Praktische Theologie, Mainz 1999 sowie als neuere Publikation Michael
Hoelzl, Theorie vom guten Hirten. Eine kurze Geschichte pastoralen Herrschaftswis-
sens, Wien 2017.
3 Vgl. etwa als Einstieg in den Diskurs der 1970er Jahre Wilhelm Weber (Hrsg.),
Macht, Dienst, Herrschaft in Kirche und Gesellschaft, Freiburg i. Br. 1974.
4 Vgl. etwa Doris Reisinger (Hrsg.), Gefährliche Theologien. Wenn theologische An-
sätze Machtmissbrauch legitimieren, Regensburg 2021.
5 Herbert Haslinger, Macht in der Kirche. Wo wir sie finden – Wer sie ausübt – Wie wir
sie überwinden, Freiburg i. Br. 2022, 32.
6 Vgl. etwa Céline Hoyeau, Der Verrat der Seelenführer. Macht und Machtmissbrauch
in Neuen Geistlichen Gemeinschaften, Freiburg i. Br. 2023.
7 Prominent ist etwa die Einschätzung von Papst Franziskus im Nachsynodalen Apos-
tolischen Schreiben Querida Amazonia: „Einige meinen, dass das, was den Priester

Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski12



Das ist entscheidend, da Machtverhältnisse, wie sie in Kirche und Katho-
lizismus zweifelsfrei immer wirksam waren und sind, nicht mehr ver-
schleiert, sondern erkannt, bewertet und produktiv gestaltet werden kön-
nen. Was sich aktuell in Kirche und Theologie beobachten lässt, gehört
damit zu den Grunderfahrungen liberaler Gesellschaften. „Solange in ei-
ner Gesellschaft die bestehende Herrschaftsordnung als selbstverständ-
lich hingenommen wird, treten […] Machtfragen nicht in den Blick.“8

Das Aufbrechen dieser Machtfragen dokumentieren jüngst unter ande-
rem der Synodale Weg und die dort verhandelten Themen. Sie spiegeln
die Entwicklung eines kirchlichen Bewusstseins sowohl für die Veränder-
barkeit als auch Veränderungsnotwendigkeit kirchlicher Machtordnun-
gen. Sie stellen den theologischen Diskurs allerdings auch vor Herausfor-
derungen.

2. Das Gebot der Stunde: Ein konstruktiver Umgang mit Macht

Ein analytischer Zugriff auf das Thema fällt allein deshalb schwer, weil
der Begriff ‚Macht‘ emotional aufgeladen ist und so in seinem Bedeu-
tungsgehalt changiert. Im kirchlichen und theologischen Kontext hat er
weiterhin einen negativen Beigeschmack. So trägt etwa die wichtige Stu-
die „Macht in der Kirche“ aus dem Jahr 2022 den suggestiven Untertitel:
„Wo wir sie finden – Wer sie ausübt – Wie wir sie überwinden.“9 Der
angekündigte Dreischritt ist allein deshalb bemerkenswert, weil damit
das Buch in eine Traditionskette von machtkritischen Werken gestellt
wird, die sich bis in die 1970er Jahre zurückführen lässt.10 Unscharf

auszeichnet, die Macht ist, die Tatsache, dass er die höchste Autorität innerhalb der
Gemeinschaft ist. Aber der heilige Johannes Paul II. erklärte, dass, obwohl das Priester-
tum als ‚hierarchisch‘ betrachtet wird, dieser Dienst keine Überordnung gegenüber den
anderen bedeutet, sondern ganz für die Heiligkeit der Glieder des Leibes Christi be-
stimmt ist.“ (Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben Querida Ama-
zonia von Papst Franziskus an das Volk Gottes und an alle Menschen guten Willens
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, 222), Bonn 2020, Nr. 87).
8 Katharina Inhetveen, Macht, in: N. Baur/H. Korte/M. Löw/M. Schroer, (Hrsg.),
Handbuch Soziologie, Wiesbaden 2008, 253–272, hier 254.
9 Herbert Haslinger, Macht in der Kirche (s. Anm. 5).
10 Dieser machtkritische Diskurs findet sich in der Gemeindetheologie und in der poli-
tischen Theologie wieder, die beide miteinander verflochten sind. Vgl. z. B. Norbert
Greinacher/Gotthold Hasenhüttl, Herrschaftsfreie Kirche. Sozio-theologische Grund-
legung, Düsseldorf 1974 sowie für die Gemeindetheologie Heinz Manfred Schulz, Da-

Macht mal faktisch 13



bleibt, was genau mit Macht gemeint ist und wie diese „überwunden“
werden kann. Liest man die Studie genauer, wird deutlich, dass es um
die Kritik an einer konkreten Form von Machtausübung geht und keines-
wegs, wie der Titel suggeriert, beabsichtigt ist, eine Kirche ohne jede
Form von Machtausübung zu skizzieren.11 In dieser Unschärfe zeigt sich,
wie negativ der Begriff besetzt ist. Problematisch daran ist, dass die Un-
möglichkeit, sich machtförmigen Verhältnissen zu entziehen, nicht aus-
reichend zum Ausdruck kommt. Die weiterhin klassische Machtdefi-
nition von Max Weber bringt genau diese Unmöglichkeit präzise zum
Vorschein: „Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Bezie-
hung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleich-
viel worauf diese Chance beruht.“12

Folgt man dieser Definition, wird deutlich, dass sich Macht nicht
überwinden lässt, sondern einen normalen Bestandteil menschlicher Be-
ziehungen darstellt, wie die Soziologin Katharina Inhetveen deutlich
macht: „In der Alltagssprache heißt es, jemand ‚hat‘ Macht. Wie eine Ei-
genschaft oder ein Besitz wird Macht einem bestimmten Akteur zuge-
schrieben. In der Soziologie dagegen herrscht die Sichtweise vor, dass
Macht eine Eigenschaft bestimmter sozialer Beziehungen, also ein rela-
tionaler Begriff ist. Jeder Mensch ist an unterschiedlichen Machtbezie-
hungen beteiligt, ob als Überlegener oder Unterlegener.“13 Überträgt
man diese Einsicht auf Gruppenkonstellationen oder Strukturen und Or-
ganisationen, bedeutet dies, dass Macht nicht überwunden werden kann.
Auch der oben bereits zitierte Herbert Haslinger räumt daher ein, dass
Kirche als „irdisch verfasstes soziales Gebilde“ „Formen der Machtaus-
übung“ benötigt.14

Um die Frage, welche Form von Machtausübung am besten zur ka-
tholischen Kirche passt, wird aktuell weltweit gerungen. In Deutschland
haben die Diskussionen – wie erwähnt – v. a. auf dem Synodalen Weg

mit Kirche lebt. Eine Pfarrei wird zur Gemeinde, Mainz 1975, 22: „Heute ist uns
Macht verdächtig geworden. Zu oft haben wir Macht als erniedrigend und entwürdi-
gend erlebt. Deshalb erfahren wir Gott nicht mehr in der Macht der Institution einer
Weltkirche, sondern in der Liebe. So ist die überschaubare Gemeinde für uns zum Ort
der Gotteserfahrung geworden.“
11 Ebd., 592.
12 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie,
Tübingen 1921.
13 Katharina Inhetveen, Macht (s. Anm. 8), 256.
14 Herbert Haslinger, Macht in der Kirche (s. Anm. 5), 592.

Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski14



wieder an Fahrt gewonnen. Unser Sammelband möchte zu dieser Diskus-
sion beitragen, indem er Formen von faktischer Machtausübung mit
Hilfe einer konkreten Theorie sichtbar werden lässt. Eine solche Analyse-
arbeit hat innerhalb der katholischen Kirche und der Theologie, wenn
man von den letzten Jahren absieht, wenig Interesse hervorgerufen.
Über die Gründe mag man streiten. Erkennbar ist aber die weiterhin
starke Bedeutung von zwei Perspektiven auf das Thema Macht, die einen
analytischen Zugang ausbremsen.

Zum einen wird v. a. innerhalb der Amtskirche und einer ihr naheste-
henden Theologie die Existenz von Macht über den Dienstbegriff relati-
viert oder in Frage gestellt. So äußerte sich jüngst der Luxemburger Kar-
dinal Hollerich kritisch zu der vom Synodalen Weg befürworteten
Gewaltenteilung. Eine Verteilung von Macht sei deshalb nicht sinnvoll,
da es in der Kirche nicht um Macht, sondern um das Dienen ginge:
„Wenn der Dienst sich in Macht verwandelt, haben wir ein Problem.“15

Unabhängig davon, dass die oft pauschal geäußerte Forderung, die Ar-
beit für die Kirche als Dienst zu verstehen, in ein umfassendes Konzept
weiterentwickelt werden müsste, um wirksam entfalten werden zu kön-
nen, bleibt kritisch festzuhalten, dass der Begriff des Dienstes so in der
Gefahr steht, als semantische Camouflage real existierender Machtver-
hältnisse herzuhalten und damit entwertet zu werden.16 Es besteht die
Gefahr, „durch Theologisierung der Machtthematik den Blick auf die
faktische Macht in der Kirche zu verstellen“.17

Zum anderen wird aus unterschiedlichen Interessen heraus das Thema
der Macht primär kirchenrechtlich angegangen, wie sich etwa an dem äu-
ßerst erfolgreichen Werk des Bonner Kirchenrechtlers Norbert Lüdecke
„Die Täuschung“ zeigen ließe.18 Bei aller Berechtigung einer solchen Per-

15 Vgl. Katholische Nachrichtenagentur, Hollerich kritisiert vom Synodalen Weg ge-
forderte Gewaltenteilung, https://www.katholisch.de/artikel/44779-hollerich-kriti-
siert-vom-synodalen-weg-geforderte-gewaltenteilung (Zugriff: 4.5.2023).
16 Vgl. als mögliche Entfaltung eines solchen Dienstkonzeptes das Thema „Servant
Leadership“, das bislang wenig Resonanz innerhalb der Kirchen im deutschsprachigen
Sprachraum gefunden hat; vgl. aber für die evangelische Kirche Malte Detje, Servant
leadership. Ansätze zur Führung und Leitung in der Kirchengemeinde im 21. Jahrhun-
dert, Göttingen 2017.
17 Judith Hahn, Grundlegung der Kirchenrechtssoziologie. Zur Realität des Rechts in
der römisch-katholischen Kirche, Wiesbaden 2019, 125.
18 Norbert Lüdecke, Die Täuschung. Haben Katholiken die Kirche, die sie verdienen?,
Darmstadt 2021. Vgl. dazu ausführlich den Beitrag von Andreas Henkelmann in die-
sem Band.

Macht mal faktisch 15



spektive besteht die Gefahr, dass bei ihrer Überbetonung andere Macht-
quellen unsichtbar bleiben. Glücklicherweise weitet sich der Blick der
Theologie gegenwärtig. Das zeigt etwa die mit Kraft anlaufende liturgie-
wissenschaftliche Auseinandersetzung.19 Um nur drei Beispiele zu nennen:
Albert Gerhards rekonstruiert die Entwicklung des Kirchenraums als Ge-
schichte der Inszenierung klerikaler Macht20; Benedikt Kranemann weist
darauf hin, dass liturgische Kleidung in der Gefahr steht, als machtvolles
„textiles Distinktionsmerkmal“21 missbraucht zu werden, und Peter Eben-
bauer und Isabella Bruckner weisen nach, dass die Eucharistiefeier kon-
ventionelle „soziale (Macht-)Strukturen“22 durchbrechen, postwendend
aber auch sakrale und hierarchische Gefälle einziehen kann.

3. Die Herausforderung: Grundlagen von Macht erkennbar machen

Die machttheoretische Annahme dieses Bandes ist daher eine dreifache:
– Macht an sich ist ein analytischer Begriff. Er organisiert Typen, Mit-

tel und Formen von Macht, macht sie adressierbar und erlaubt da-
durch auch deren normative Gestaltung.

– Macht ist eine relationale Kategorie. Als solche gründet und realisiert
sie sich in spezifischen Konstellationen und Beziehungen.

– Macht hat eine informelle Seite. Sie existiert jenseits (kirchen)recht-
lich-dogmatischer Machtzuschreibung auch als anonymes, amorphes
und dezentrales Phänomen.

Die dreifache Präzisierung des Machtbegriffs macht einen veränderten
wissenschaftlichen wie praktischen Umgang mit der Machtfrage erfor-

19 Vgl. etwa Stefan Böntert/Winfried Haunerland/Julia Knop/Martin Stuflesser
(Hrsg.), Gottesdienst und Macht. Klerikalismus in der Liturgie, Regensburg 2021.
20 Vgl. Albert Gerhards, Die Kirchen – Spiegel des Selbstverständnisses der Kirche.
Überlegungen zur Inszenierung des Kirchenraums unter dem Gesichtspunkt klerikaler
Macht, in: G. M. Hoff/J. Knop/B. Kranemann (Hrsg.), Amt – Macht – Liturgie. Theo-
logische Zwischenrufe für eine Kirche auf dem Synodalen Weg, Freiburg i. Br. 2020,
18–40.
21 Benedikt Kranemann, Kleider machen Leute. Liturgische Kleidung, Macht und Ge-
meindeliturgie, in: G. M. Hoff/J. Knop/B. Kranemann, Amt – Macht – Liturgie
(s. Anm. 20), 41–56, hier 55.
22 Peter Ebenbauer/Isabella Bruckner, „Throne und Herrschaften, Mächte und Ge-
walten“? Zur Frage der ästhetischen Inszenierung von Machtverhältnissen in der Litur-
gie, in: G. M. Hoff/J. Knop/B. Kranemann, Amt – Macht – Liturgie (s. Anm. 20),
57–70, hier 65.

Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski16



derlich. Das Pflichtenheft theologischer Machtreflexion umfasst in der
Folge auch mehr als bloß die Aufdeckung oder Überwindung machtvol-
ler Verhältnisse in Gesellschaft und Kirche. Weder die Bestreitung von
Macht noch die pauschale Unterstellung ihres destruktiven (ebenso wie
konstruktiven) Charakters werden dem Phänomen also in seiner fak-
tischen Komplexität gerecht. Das würde nicht nur verkennen, dass jeder
Mensch in unterschiedliche soziale wie strukturelle Machtbeziehungen
eingebettet ist, sondern auch, dass die Verabschiedung von Macht jegli-
cher Couleur zwangsläufig in die individuelle wie organisationale Hand-
lungsunfähigkeit führt.

Mit Macht in all ihrer Unterschiedlichkeit zu rechnen, stellt vor die
Herausforderung, diese Macht auch in all ihrer Unterschiedlichkeit er-
kennbar zu machen. Das erkenntnistheoretische Problem besteht darin,
dass der Verweis auf formelle Funktionen und Strukturen für die Identi-
fizierung machtvoller Beziehungen, wie im dritten Spiegelstrich angedeu-
tet, zu kurz greift. Denn dadurch bleiben jene informellen Formen von
Macht unentdeckt, die quer zu den geltenden institutionell-organisatori-
schen Machtstrukturen liegen und dennoch beträchtliche Wirkung ent-
falten können. Wer Machtverhältnisse (auch und gerade in Kirche und
Katholizismus) analysieren und gestalten möchte, kommt aus dieser mi-
kropolitischen Sicht23 nicht an dem Befund vorbei, dass der Fokus auf
formelle Macht und mit ihnen assoziierte Ämter nur einen kleinen Aus-
schnitt des Kosmos kirchlicher Formen und Konstellationen von Macht
zu fassen vermag. Macht jenseits der formalen Position im organisatio-
nalen Stellengefüge kann darum meist gar nicht ohne Weiteres sichtbar
gemacht werden. Das heißt dann aber auch, dass sie sich mit kirchen-
rechtlichen oder amtstheologischen Analyseinstrumenten allein nicht er-
schöpfend aufweisen lässt.

Der reflektierte Umgang mit Macht erfordert daher ein ergänzendes
Wahrnehmungsraster. Dieses muss in der Lage sein, sowohl die formellen
als auch die informellen Formen und Konstellationen von Macht identifi-
zierbar zu machen. Weil machtvolles Handeln aus empirischer Perspektive
in der Regel eben nicht beobachtet, sondern nur als solches gedeutet wer-
den kann, schlägt der vorliegende Band einen erkenntnistheoretischen
Zugang vor, der den Blick von der alleinigen verfassungsrechtlichen Be-
trachtung auf die Bedingungen und Grundlagen dieses Handelns, etwa Be-

23 Vgl. dazu den programmatisch-hermeneutischen Beitrag von Björn Szymanowski in
diesem Band.

Macht mal faktisch 17



ziehungsnetzwerke, Informationsasymmetrien oder Ressourcenzugänge,
lenkt. Dieser potenzialorientierte Zugang zur Machtthematik fokussiert
auf die Ressourcen, die eine wesentliche Rolle beim Aufbau, beim Erhalt
und bei der Realisierung von Macht spielen. Mit Weber geht es also darum,
„worauf diese Chance“ zur Macht eigentlich beruht. Ein wesentlicher Vor-
teil dieses Zugangs liegt darin, das machtanalytische Sichtbarkeitsspek-
trum zu erhöhen, indem alternativ wirksame Machtmittel in Gegenwart
und Geschichte erkennbar gemacht werden. Er lässt die Grundlagen von
Macht also dort sichtbar werden, wo sie aus formeller Perspektive stets ver-
borgen bleiben. Der Zugang führt darüber hinaus eine theoretische Unter-
scheidung ein, die es erlaubt, Macht nicht allein als Vollzug, sondern stets
auch als Wirkungspotenzial und (noch) nicht realisierte Möglichkeit ana-
lytisch greifbar zu machen. Während eine einseitige Betonung des Vollzugs
suggeriert, dass Macht lediglich dort existiert, wo sie empirisch beobacht-
bar ausgeübt wird, betont die Potenzialebene soziale Machtkonstellationen
jenseits der Sichtbarkeitslinie. Die häufig auffindbare, zu simple Gegen-
überstellung von Machtvollen und Machtlosen in Kirche und Katholizis-
mus wird auf diese Weise aufgebrochen.

Als Ausgangspunkt dieser machttheoretischen Phänomenologie fun-
giert das Machtbasen-Modell der beiden US-amerikanischen Psycho-
logen John R. P. French und Bertram H. Raven. In den 1950er Jahren
entwickelt, hat es sich in den macht- und führungstheoretischen Wissen-
schaften seitdem einen festen Platz erarbeitet, ohne allerdings in Kirche
und Theologie rezipiert worden zu sein. Mittlerweile ist die Theorie die
„weitaus bekannteste und in der einschlägigen Literatur auch bei weitem
am häufigsten zitierte Literatur von Machtgrundlagen“24. Sie geht davon
aus, dass einzelne oder kollektive Akteur:innen über besondere Ressour-
cen verfügen, durch die sie potenziell Macht auf andere ausüben können.
Sie setzt diese Machtgrundlagen nicht mit faktischer Macht gleich, weist
jene aber als Voraussetzungen machtvollen Handelns aus. Macht ent-
steht folglich erst (und nur) dort, wo diese Potenziale in reale Handlun-
gen überführt werden (können). In der ursprünglichen Fassung haben
French und Raven fünf Machtbasen vorgesehen. Diese sind Belohnung,
Bestrafung, Legitimation, Identifikation und Expertise.25

24 Karl Sandner, Prozesse der Macht. Zur Entstehung, Stabilisierung und Veränderung
der Macht von Akteuren in Unternehmen, Heidelberg 21992, 17.
25 Vgl. zum Machtbasen-Modell ausführlich den programmatisch-hermeneutischen
Beitrag von Björn Szymanowski in diesem Band.

Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski18



Nachfolgende Untersuchungen haben das für Präzisierung und Ak-
tualisierung offene Raster weiter ergänzt. Im Anschluss daran legt dieser
Band kriteriengeleitet eine methodische Phänomenologie faktischer
Macht mit insgesamt zehn Machtbasen vor. Mit ihrer Hilfe analysieren
die gesammelten Beiträge machtvolle Formen und Konstellationen in
Kirche und Katholizismus.

4. Das Aufdecken von Macht als Joint Venture von Pastoraltheologie und
Kirchengeschichte

Die Struktur des Bandes – unterschiedliche Akteur:innen und Handlungs-
felder werden jeweils von einem (kirchen)historischen und einem pastoral-
theologischen Aufsatz behandelt – zeigt bereits auf, dass sich der vorlie-
gende Sammelband bewusst als interdisziplinär versteht und zu dem
bislang wenig entfalteten Gespräch zwischen Kirchengeschichte und Pasto-
raltheologie beitragen möchte.26 Dabei nimmt der Band die Lernerfahrun-
gen und Diskursgewinne auf, die die Herausgeber im Zuge einer seit 2018
stattfindenden Workshop- und Tagungsreihe zum wissenschaftlichen Dia-
log von Kirchengeschichte und Pastoraltheologie gemacht haben.27

Ein solcher Dialog ist einerseits schwierig, weil die Definition eines
zumindest von vielen geteilten Fachverständnisses vor allem in der Pasto-
raltheologie angesichts der Fülle an unterschiedlichen Ansätzen einen
Verständigungsprozess voraussetzt, der zunächst innerfachlich geführt
werden muss oder müsste. Schon die Frage, ob der Auftrag der Pastoral-
theologie eher deskriptiver oder normativer Natur ist, wird kontrovers
diskutiert.28 Aber auch innerhalb der Kirchengeschichte hat der Diskurs
um das eigene Fachverständnis keineswegs zu einem einheitlichen Ergeb-
nis geführt.29 Andererseits ist aber trotz aller fachinternen Pluralität ein

26 Vgl. aber Daniela Blum/Florian Bock, Stil und Lebensform. Zum Gespräch von
Pastoraltheologie und Kirchengeschichte, in: Zeitschrift für Pastoraltheologie 37
(2017), 227–241.
27 Zum ursprünglichen Team der Veranstalter:innen der Reihe gehörten zudem Teresa
Schweighofer, Daniela Blum und Florian Bock. Vgl. die entsprechenden Tagungs-
berichte auf https://zap-bochum.de/projekt/pastoraltheologie-und-kirchengeschichte-
im-gespraech-workshops/ (Zugriff: 12.5.2023).
28 Vgl. nur die Ausgabe zum Thema „Wissenschaftstheorie“ der Zeitschrift für Pasto-
raltheologie; konkret Zeitschrift für Pastoraltheologie 35 (2015).
29 Vgl. zur Entwicklung des Fachverständnisses Jörg Seiler/Hubert Wolf, Kirchen- und
Religionsgeschichte, in: M. Maurer (Hrsg.), Aufriß der Historischen Wissenschaften,

Macht mal faktisch 19



Gespräch allein deswegen gut möglich, weil beide Fächer in ihrer Metho-
dik stark von empirischen Analysen geprägt sind; ob sie nun normativ
ausinterpretiert werden oder nicht.

Das wiederum ist mit Blick auf die Zielsetzung dieses Sammelbandes –
nämlich der Sichtbarwerdung von Macht – von großer Bedeutung. Denn
kirchliche Mechanismen und Konstellationen von Macht haben sich ge-
schichtlich herausgebildet, viele dieser Entwicklungen sind bis heute
wirksam. Der Gewinn dieses interdisziplinären Joint Venture von Pasto-
raltheologie und Kirchengeschichte ist daher mindestens ein dreifacher:
– Historische Pfadabhängigkeiten und Entwicklungslinien subkutan

gewachsener Formen von Macht werden sichtbar.
– Bisher verborgene Träger:innen informeller Macht in Geschichte und

Gegenwart werden empirisch-analytisch aufgedeckt.
– Informelle Formen und Konstellationen von Macht werden dadurch

kritisch überprüfbar sowie produktiv gestaltbar.

5. Zum Aufbau und zu den Beiträgen dieses Bandes

Die Unternehmung, Macht in Kirche und Katholizismus in informeller
Hinsicht sichtbar zu machen, sieht sich mit der Herausforderung der Ent-
grenzung ihres Erkenntnisgegenstandes konfrontiert. Wo Macht nur in
ihren jurisdiktionellen Erscheinungsformen betrachtet wird, da richten
sich Analysen konsequenterweise auf amtstheologische und verfassungs-
rechtliche Prämissen und Rahmenbedingungen. Dass auch diese Ana-
lysen nötig sind, zeigen etwa eindrücklich die Probleme in der Behebung
systemischen Machtmissbrauchs, die exklusive Verbindung von Ordina-
tion und Ordo oder die nun mehrfach erwähnte Tendenz zur Spirituali-
sierung und damit Verschleierung von Amtsmacht als Dienst. Wo nun al-
lerdings informelle Macht mithilfe einer Phänomenologie in den
Forschungskanon Einzug hält, die für Potenziale, Grundlagen und Mittel
mikropolitischer Interessensdurchsetzung sensibel ist, verschiebt sich der
forscherische Blick notwendigerweise von monokratischen auf polyzen-
trische Konstellationen von Macht. Zugleich geraten dadurch Personen-

Band 3: Sektoren, Stuttgart 2004, 271–338 sowie neuerdings in primär protestanti-
scher Perspektive: Claudia Kampmann/Ulrich Volp/Martin Wallraff/Julia Winnebeck
(Hrsg.), Kirchengeschichte – historisches Spezialgebiet und/oder theologische Diszip-
lin, Leipzig 2020.

Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski20



gruppen in den Blick, die bis dato mit dem Prädikat „machtlos“ versehen
worden sind.

Der vorliegende Sammelband trägt dem Rechnung. Er beginnt mit dem
programmatischen Beitrag von Björn Szymanowski, der in die dem Buch
zugrunde liegende Machtmitteltheorie einführt. Wir empfehlen die Lektü-
re, bevor Sie in die einzelnen Beiträge eintauchen. Der Artikel setzt bei der
Entdeckung des Synodalen Weges an, die Bearbeitung von Machtverhält-
nissen in der römisch-katholischen Kirche nicht nur als Stil-, sondern auch
als Organisations- und Strukturfrage zu begreifen. Diesen Zugang erwei-
tert Szymanowski um die Ebene der Mikropolitik als interessengeleitetes
Handeln, das sich in Machtarenen ‚unterhalb‘ der formellen Organisa-
tionsebene ereignet. Von dort aus fragt er mithilfe der Machtbasentheorie
von John R. P. French und Bertram H. Raven nach den Ressourcen dieses
impliziten Einflusshandelns. Am Ende steht eine Phänomenologie der
Grundlagen von Macht in Kirche und Katholizismus.

Daran schließt ein zweigliedriger Aufbau an, der der Untersuchung
dieser Grundlagen gewidmet ist. Während der erste Teil auf Akteur:in-
nen in Machtbeziehungen abstellt, nimmt der zweite Teil organisationale
Konstellationen in den Blick. Dem interdisziplinären Zuschnitt des Ban-
des wird dadurch entsprochen, dass jede Akteur:innengruppe und jede
Machtkonstellation jeweils durch einen pastoraltheologischen und einen
kirchenhistorischen Forschungsbeitrag substantiiert wird.

Die leitende Frage des ersten Teiles, der die Akteur:innen in den Mit-
telpunkt stellt, lautet: Wie üben Akteur:innen in der Kirche faktisch
Macht aus, über welche Machtbasen verfügen sie und wie versuchen sie
zu gewährleisten, dass Entscheidungen zu ihren Gunsten ausfallen? Im
Fokus stehen in diesem Band ‚Frauen‘30, Priester und Bischöfe.31

30 Das Wort ‚Frauen‘ ist hier in Anführungszeichen gesetzt, um der Tatsache der Diver-
sität der Geschlechter Ausdruck zu verleihen. Da im Rahmen von Machtreformdiskur-
sen aktuell intensiv über die Rolle ‚der‘ ‚Frau‘ in der römisch-katholischen Kirche ge-
rungen wird (vgl. nur Frauendiakonat und -ordination), fokussiert der hier abgesteckte
Untersuchungsbereich die Gruppe der ‚Frauen‘ im Sinne der gesellschaftlich geprägten,
individuell erlernten und extern zugeschriebenen Geschlechterrolle. Es ist eigens zu be-
tonen, dass vorausgesetzt wird, dass auch non-binäre Personen Teil der untersuchten
Personengruppen sind.
31 Dass auch Bischöfe im Portfolio eines Bandes auftauchen, der „Jenseits der Amts-
gewalt“ titelt, mag zunächst überraschen oder gar zu Widerspruch animieren. In der
Tat verfügen Bischöfe im Rahmen der römisch-katholischen communio hierarchica
über exklusive Amtsgewalt. Die Aufnahme in den hier untersuchten Personenkreis
geht mit der zu prüfenden Annahme einher, dass kirchliche Amtsträger zwar jurisdik-

Macht mal faktisch 21



Der Analyse der Personengruppe der ‚Frauen‘ widmen sich die Bei-
träge von Andrea Qualbrink und Lea Torwesten. Den Aufschlag macht
Andrea Qualbrink mit einer explizit intersektionalen Perspektive. In
ihrer Untersuchung betrachtet sie Macht und Mikropolitik in der katho-
lischen Kirche unter besonderer Berücksichtigung von Stand und
Geschlecht. Dazu kombiniert Qualbrink Erkenntnisse aus der geschlech-
terbewussten Führungsforschung gewinnbringend mit praktischen Er-
fahrungen in der Entwicklung von weiblichen Führungskräften in der
Kirche. So kann sie Männerbünde und Klerikalismus als hochkomplexe
Machtarenen rekonstruieren, in denen Funktionsmacht und Mikropoli-
tik in enger Wechselbeziehung zueinanderstehen und dadurch zum „Ein-
fallstor für machtmissbräuchliches Verhalten“ werden. ‚Frauen‘ bleibt
der Zugang zu diesen und anderen „old boys networks“ und den damit
verbundenen informellen Informationskanälen in der Regel verwehrt. Ih-
nen wird ein Handeln auf mikropolitischer Ebene darum erheblich er-
schwert. Dieses ist aber, so Qualbrink, „für den Aufstieg und die Tätig-
keit in Führungspositionen in Organisationen“ höchst relevant. Sie
konstatiert, dass „Strukturen in Organisations- und Personalentwicklung
nicht reichen, um Frauen für kirchliche Leitungspositionen zu gewinnen
und sie dort zu halten“. Was es brauche, sei vielmehr eine mikropolitisch
sensible Gestaltung der Organisation ebenso wie eine mikropolitisch in-
formierte Kompetenzentwicklung von ‚Frauen‘.

In ihrem kirchenhistorischen Beitrag untersucht Lea Torwesten, über
welche Machtbasen die beiden kirchengeschichtlichen Persönlichkeiten
Mathilde II. (949–1011), Äbtissin des freiweltlichen Essener Damen-
stifts, und die Konzilssekretärin Dr. Maria Alberta Lücker (1907–1983)
verfügten. Anhand der Fallbeispiele kann sie aufzeigen, dass beide ihren
Einfluss durch eine kluge Nutzung ganz unterschiedlicher informeller
Machtmittel gefestigt bzw. ausgebaut haben: Mathilde II. durch die ge-
zielte öffentliche Inszenierung ihrer Macht in Form von Kunst und Archi-
tektur, durch die Aktivierung familiärer Beziehungen und durch die Stär-
kung ihrer Vorbildfunktion innerhalb der Frauengemeinschaft; Dr.
Maria Alberta Lücker durch eine ausgeprägte Netzwerkarbeit, ihren po-
sitionsbedingten Zugang zu wertvollen, aber seltenen Informationen so-
wie finanziellen Ressourcen.

tionell mit entsprechenden Vollmachten ausgestattet sind, ihr faktisches Einflusshan-
deln in Geschichte und Gegenwart jedoch darauf allein nicht ruht.

Andreas Henkelmann / Björn Szymanowski22


