


ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1902–1921)



ERNST CASSIRER

GESAMMELTE WERKE

HAMBURGER AUSGABE

Herausgegeben von Birgit Recki

Band 9

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG



ERNST CASSIRER

AUFSÄTZE UND KLEINE SCHRIFTEN

(1902–1921)

FELIX MEINER VERLAG

HAMBURG

Text und Anmerkungen
bearbeitet von

Marcel Simon



Diese Ausgabe ist das Ergebnis einer engen Zusammenarbeit des Felix Meiner
Verlags mit der Universität Hamburg, der Aby-Warburg-Stiftung, der Wissen-
schaftlichen Buchgesellschaft, Darmstadt, sowie mit der ZEIT-Stiftung Ebelin
und Gerd Bucerius. Sie erscheint komplementär zu der Ausgabe »Ernst Cassirer,
Nachgelassene Manuskripte und Texte« (Hamburg 1995 ff.).

Die Deutsche Bibliothek – CIP-Einheitsaufnahme

Cassirer, Ernst: Gesammelte Werke / Ernst Cassirer. Hrsg. von Birgit
Recki. – Hamburger Ausg. – Hamburg : Meiner

Bd. 9. Aufsätze und kleine Schriften : (1902 -1921) / Text und Anm.
bearb. von Marcel Simon. – 2001
ISBN 3-7873-1409-1

Zitiervorschlag: ECW 9

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2001. Alle Rechte, auch die
des auszugsweisen Nachdrucks, der fotomechanischen Wiedergabe
und der Übersetzung, vorbehalten. Dies betrifft auch die Vervielfälti-
gung und Übertragung einzelner Textabschnitte durch alle Verfahren
wie Speicherung und Übertragung auf Papier, Transparente, Filme,
Bänder, Platte und andere Medien, soweit es nicht §§53 und 54 URG
ausdrücklich gestatten. – Satz: KCS GmbH, Buchholz. Druck und Bin-
dung: Druckhaus »Thomas Müntzer«, Bad Langensalza. Werkdruck-
papier: alterungsbeständig nach ANSI-Norm resp. DIN-ISO 9706,
hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Ger-
many. ∞



INHALT

AUFSÄTZE UND ABHANDLUNGEN

Der kritische Idealismus und die Philosophie 
des »gesunden Menschenverstandes« (1906)............................. 3

Kant und die moderne Mathematik (1907).................................... 37

Zur Frage nach der Methode der Erkenntniskritik. 
Eine Entgegnung (1907) .............................................................. 83

Das Problem des Unendlichen und Renouviers 
»Gesetz der Zahl« (1912) ............................................................ 105

Hermann Cohen und die Erneuerung der Kantischen 
Philosophie (1912) ....................................................................... 119

Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik (1913) ....... 139

Die Grundprobleme der Kantischen Methodik und ihr 
Verhältnis zur nachkantischen Spekulation (1914) ................... 201

Philosophische Probleme der Relativitätstheorie (1920) .............. 217

IDEE UND GESTALT. 
GOETHE – SCHILLER – HÖLDERLIN – KLEIST

(1921; 21924)

Goethes »Pandora« ......................................................................... 243

Goethe und die mathematische Physik. Eine erkenntnis-
theoretische Betrachtung............................................................. 268

Die Methodik des Idealismus in Schillers philosophischen 
Schriften........................................................................................ 316

Hölderlin und der deutsche Idealismus ......................................... 346

Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie..................... 389



REZENSIONEN, SELBSTANZEIGEN
UND KLEINE SCHRIFTEN

Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen 
Grundlagen (1902) ....................................................................... 439

Rudolf Keussen, Bewusstsein und Erkenntnis 
bei Descartes (1906) ..................................................................... 441

»Persönliche« und »sachliche« Polemik. 
Ein Schlußwort (1909)................................................................. 444

Richard Hönigswald, Beitraege zur Erkenntnistheorie 
und Methodenlehre (1909).......................................................... 447

Voraussetzungen und Ziele des Erkennens (1910) ........................ 460

Aristoteles und Kant (1911) ............................................................ 468

Charles Renouvier, Traité de logique générale et de 
logique formelle (1914)................................................................ 484

Hermann Cohen. Worte gesprochen seinem Grabe 
am 7. April 1918 (1918) ............................................................... 487

Zur Lehre Hermann Cohens († 4. April 1918) (1918) .................. 494

Hermann Cohen (1920)................................................................... 498

Zum Plan einer neuen Fichte-Ausgabe (1920)............................... 510

ANHANG

Vorrede und Einleitungen zu: Gottfried Wilhelm Leibniz,
Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie
(1904/1906; 21924)........................................................................ 515

Einleitung in: Leibniz, Neue Abhandlungen über den 
menschlichen Verstand (1915/1926)........................................... 599

Vorwort zur ersten Auflage von »Idee und Gestalt«  (1921) ....... 616

Editorischer Bericht ........................................................................ 621

Abkürzungen ................................................................................... 625

Schriftenregister................................................................................ 627

Personenregister ............................................................................... 651

VI Inhalt



AUFSÄTZE

UND ABHANDLUNGEN



Der kritische Idealismus und die Philosophie des
»gesunden Menschenverstandes«1

(1906)

Der Kantischen Philosophie ist ein neuer Retter erstanden. Wenn sie
bisher durch den Streit der Schulen bis zur Unkenntlichkeit entstellt
wurde, wenn die Fülle und der Gegensatz der Auslegungen sie immer
mehr zu verdunkeln drohte, so ist nunmehr endlich die Lösung des
Rätsels gefunden, das uns seit einem Jahrhundert gequält hat. Und so
klar und einleuchtend ist diese Lösung, daß vor ihr jeder Widerspruch
verstummen wird. Die Anarchie der philosophischen Sekten und
Lehrmeinungen muß nun von selbst schwinden: Die Philosophie
steht endlich im Begriff, das Ziel zu erreichen, das Kant selber ver-
geblich für sie ersehnt hat. Sie wandelt sich zu einer evidenten Wis-
senschaft, die fortan an logischem Range weder der Mathematik noch
der mathematischen Naturwissenschaft nachsteht. An die Stelle
schwankender Parteimeinungen tritt ein exaktes Lehrgebäude; an die
Stelle des zügellosen Spiels der Originalitätssucht tritt die strenge
schulgemäße Ausbildung. Solche Erhöhung und Festigung ihres Wer-
tes aber verdankt die Philosophie lediglich der neuen Methode, auf die
sie gegründet wird. Eine Methode,  die freilich heute noch kaum
gekannt und verstanden wird: die aber nichtsdestoweniger die allei-
nige und sichere Gewähr für allen künftigen Fortschritt in sich birgt.

Derartige Ankündigungen und Versprechungen müssen das leb-
hafte Interesse aller derer wachrufen, denen »Philosophie am Herzen
liegt«.2 Und die Erwartung wird noch höher gespannt, wenn man hört,
welche geschichtlichen Schutzpatrone die neue Ansicht sich erwählt.
Es ist die Lehre von Jakob Friedrich Fries und Ernst Friedrich
Apelt ,  an die sie wiederum anknüpft, die sie erst wahrhaft beleben
und den Zeitgenossen verständlich machen will. Der Name dieser
Männer muß in der Tat ein günstiges | Vorurteil erwecken; waren sie
es doch, die mitten in dem metaphysischen Getriebe ihrer Zeit den
Blick unbeirrt auf das wesentliche Objekt gerichtet hielten, auf das
Kant die philosophische Forschung für immer verwiesen hatte: auf die
Prinzipien der Mathematik und der mathematischen Naturwissen-

1–2 3

1 [Zuerst veröffentlicht als erstes Heft des ersten Bandes der »Philosophischen
Arbeiten«, hrsg. v. Hermann Cohen und Paul Natorp, Gießen 1906.]

2 [Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (Sämmtliche Werke. In chro-
nologischer Reihenfolge, hrsg. v. Gustav Hartenstein, Bd. III), Leipzig 1867,
S. 260 (B 376); vgl. Hermann Cohen, Kants Theorie der Erfahrung, 2., neubearb.
Aufl., Berlin 1885, S. VI.]



schaft. Sie haben, wie immer man über ihre endgültigen Lösungen
urteilen mag, die Grundfrage der theoretischen Philosophie lebendig
gehalten und sie der Folgezeit rein überliefert. Wenn die Erneuerung
und Deutung ihrer Lehre mit wissenschaftlicher Gründlichkeit durch-
geführt wird, wenn sie an spekulativer Tiefe ihren Gegenstand erreicht:
so dürfen wir von hier aus in der Tat eine Belebung der allgemeinen
philosophischen Bildung der Zeit erhoffen.

Der Führer freilich, der sich uns anbietet, um uns zu diesem Ziel zu
geleiten, Herr Leonard Nelson, 3 hat uns den Eingang in das System
nicht eben erleichtert. Sein Stil trägt überall dem Tagesgeschmack
Rechnung, den seine Philosophie zu bekämpfen behauptet. Nicht in
ruhiger und sachlicher Erörterung werden die Grundlagen der Fries-
schen Lehre vor uns klargelegt, sondern immer wieder lenkt die
Betrachtung zu polemischen Exkursen ab und ergeht sich in patheti-
schen Beteuerungen oder Angriffen. Die Art, in der Nelson die Geg-
ner der Friesschen Auffassung abzufertigen sucht, kann nur zur Ver-
wirrung, nicht zur Klärung des eigentlichen Streitpunktes dienen.
Nirgends gönnt er ihnen eine klare und zusammenfassende Darstel-
lung ihrer Ansicht; immer von neuem unterbricht er sein Referat mit
höhnischen Glossen und Zwischenbemerkungen. Wir verzichten dar-
auf, ihm gegenüber das gleiche Verfahren zu üben. Wir wollen die
Lehre Nelsons kennenlernen, ehe wir sie beurteilen; wir wollen sie so
getreu als möglich wiedergeben und ihren eigentlichen Kern heraus-
stellen, ehe wir über ihren Wert und die Stellung, die ihr innerhalb der
Geschichte der Philosophie gebührt, eine Entscheidung fällen. |

I.

Wenn wir nach den Gründen der Streitigkeiten fragen, die die philo-
sophischen Schulen bisher entzweit haben – so beginnt Nelson seine
Argumentation –, so werden wir alsbald finden, daß der Gegensatz
immer nur die Aussprache und die Formulierung der Prinzipien, nicht
ihre konkrete Anwendung und Handhabung betraf. Im wirklichen
Leben folgen wir alle denselben Grundsätzen, gleichviel, welcher
abstrakten Lehrmeinung wir uns zuneigen mögen. Zwiespältig und
strittig werden unsere Meinungen erst dann, wenn wir versuchen, sie

4 Aufsätze und Abhandlungen 2–3

3 Leonard Nelson, Die kritische Methode und das Verhältnis der Psycholo-
gie zur Philosophie. Ein Kapitel aus der Methodenlehre, in: Abhandlungen der
Fries’schen Schule, Neue Folge 1 (1904–1906), H.1, S. 1–88 u. ders., Jakob Fried-
rich Fries und seine jüngsten Kritiker, in: a. a.O., H. 2, S. 233–319.



zu einem begrifflichen Ganzen zusammenzuschließen, sie zu zerlegen
und allgemein auszusprechen. Haben wir diesen Unterschied aber erst
einmal erfaßt, so besitzen wir damit bereits ein sicheres Mittel, uns vor
allem Irrtum zu schützen. Es gilt nur, eine Methode ausfindig zu
machen, die diesen primitiven Urstand unserer Erkenntnis, von dem
die philosophische Reflexion uns immer mehr entfernt hat, wieder
zurückerschafft: Es gilt, diejenige Philosophie wieder in uns herzu-
stellen, die uns als »Naturanlage« von Anfang an gegeben ist. »Diese
Unterscheidung giebt uns daher ein Mittel an die Hand, den Princi-
pienstreit zu schlichten. Greifen wir nämlich aus den Erfahrungen des
Lebens solche Urteile und Beurteilungen heraus, über die Einigkeit
herrscht, so können wir diese zergliedern und so durch ein regres-
s ives  Verfahren den philosophischen Principien nachspüren, die in
den vorliegenden Urteilen und Beurteilungen zur Anwendung kom-
men und gemeinsam vorausgesetzt werden. Durch fortgesetzte Zer-
gliederung und Abstraktion von den besonderen Anwendungen
müssen wir schließlich auf irgend welche letzte und höchste Voraus-
setzungen kommen, und diese werden wir dann für sich herausheben
können.«4

In diesem Verfahren ist, wie Nelson hervorhebt, der gewöhnliche
Gang der Beweisführung, wie er sonst in der Wissenschaft angewandt
wird, direkt in sein Gegenteil verkehrt. Wenn man sonst von den
Gründen zu den Folgen herabsteigt, so soll hier umgekehrt der Grund
erst durch die Folgen bestätigt werden. Wir können die ersten Prinzi-
pien und ihre Geltung nicht aus höheren Gründen ableiten: Wir kön-
nen sie nur in den abgeleiteten Ergebnissen selbst »aufweisen«, sofern
wir zeigen, daß sie in ihnen implizit als Voraussetzung enthalten sind.
Es gibt keine andere Bewährung eines Grundsatzes, | als indem wir
dartun, daß er in allen unseren empirischen Urteilen in tatsächlichem
Gebrauch ist. Und es wäre ein verderblicher Irrglaube, wenn man
diese rein faktische Aufzeigung eines Grundsatzes vom logischen
Standpunkt aus als minderwertig betrachten würde. Die Philosophie
hat es nur deshalb noch nicht zum Rang einer evidenten Wissenschaft
gebracht, weil man sich von diesem prinzipiel len Mißverständ-
nis  nicht loszumachen vermochte: weil man von ihr verlangt hat, daß
sie ihre Grundsätze beweisen solle. »Es ist ein ganz irriges logisches
Vorurteil, daß sich alle Wahrheit beweisen lassen müsse. Durch alle
Beweise können wir vielmehr nichts erkennen und entdecken, was
nicht schon implicite in den Grundsätzen lag, wir können uns nur die-
ses deutlicher machen und klarer zum Bewußtsein bringen. Beweise

3–4 Der kritische Idealismus 5

4 Nelson, Die kritische Methode, S. 4 f.



sind nur notwendig und möglich für mittelbare, abgeleitete Sätze, aber
ebenso unnötig wie unmöglich für Grundsätze.«5

Schon in diesen ersten einleitenden Sätzen haben wir daher einen
neuen Einblick in das Wesen des »Kritizismus« erhalten, das bisher
fast allgemein verkannt worden ist. Der »Kriticismus in der Philoso-
phie« besteht in nichts anderem als »in der Befolgung der regressiven
Methode«.6 Wo immer wir von der Aufstellung von Prinzipien aus-
gehen, um aus ihnen in deduktiver Ableitung die Folgerungen zu ent-
wickeln, da gehen wir dogmatisch,  wo immer wir dagegen gege-
bene Urteile und Beurteilungen des tatsächlichen Lebens zugrunde
legen, um sie in ihre Bedingungen zu zerlegen und damit die Prinzi-
pien, auf die sie sich stützen, erst zu entdecken, da gehen wir krit isch
vor. Nun befolgt zwar auch die empirische Wissenschaft einen
ähnlichen analytischen Gang, indem auch sie mit den Einzeltatsachen
beginnt, um rückschreitend aus ihnen das allgemeine Gesetz zu
gewinnen. Von der »abstraktiven« Methode der Philosophie aber ist
dies Verfahren der induktiven Forschung doch in seiner Tendenz
und seinem Ergebnis deutlich unterschieden. Die Induktion führt nie-
mals auf Grundsätze, sondern immer nur auf Lehrsätze; die allgemei-
nen und notwendigen Wahrheiten sind für sie nicht das Ziel, bei dem
sie endet, sondern immer schon der Anfang, den sie allenthalben vor-
aussetzen muß. Die kritische Philosophie hingegen nimmt den Tat-
bestand unserer Urteile hin, wie sie ihn vorfindet, nicht um seine
Wahrheit zu beweisen, noch um seine Entstehung zu erklären, »son-
dern um aus ih[m] die rein begriffliche Erkenntnis zu abstrahieren
und auf ihre obersten Principien | zurückzuführen. Hat sie diese ge-
funden, so stellt sie sie als System der Philosophie auf.«7

Es ist demnach klar, daß die letzten Ergebnisse dieser Philosophie
von jenen ersten Zugeständnissen, die wir der naiven Vorstellung ent-
nommen haben, ihrem Werte nach abhängig bleiben. Nur sofern wir
faktisch gewisse Gesetze anerkennen, müssen wir auch die logi-
schen Bedingungen ihrer Möglichkeit einräumen.8 Das Verfahren der
»Reflexion«,  kraft dessen wir uns die Grundgesetze zum klaren
und deutlichen Bewußtsein bringen, erschafft doch keineswegs ihren
eigentlichen Erkenntniswert. Die Reflexion kann nur aus gegebenen
Wahrheiten Folgerungen ableiten; sie kann Prämissen, die unabhängig
von ihr feststehen, weiter aufklären und verdeutlichen, aber sie ist

6 Aufsätze und Abhandlungen 4–5

5 A.a.O., S. 5.
6 A.a.O., S. 7.
7 A.a.O., S. 9 f. [Zitat S. 10].
8 A.a.O., S. 12 f.



unfähig, irgendeine fundamentale Wahrheit schöpferisch aus sich 
hervorgehen zu lassen. Wollen wir uns eines solchen produktiven
Urgrundes des Wissens versichern, so müssen wir uns hierfür auf ein
anderes seelisches Vermögen stützen. »Der Grund [der] obersten
Urteile muß […] unabhängig von der Reflexion in einer unmittelba-
ren Erkenntnis liegen, die selbst die obersten Gründe für alle Urteile,
d.h. für alle mittelbare Erkenntnis enthält. Eine solche unmittelbare
Erkenntnis ist die Anschauung, sowohl die empirische Anschauung
als Grund aller empirischen Urteile, wie die mathematische Anschau-
ung als Grund aller mathematischen Urteile. Die Einheit und Not-
wendigkeit aber, die wir faktisch in unserm Denken finden und die wir
durch die metaphysischen Grundsätze aussprechen, kann nicht aus
der Anschauung entspringen; denn sie kommt uns nur durch Refle-
xion zum Bewußtsein. Ihr Ursprung kann aber auch – sofern sie syn-
thetische Einheit ist – nicht in der Reflexion liegen, da sie vielmehr
schon eine Voraussetzung jedes Urteils der Reflexion bildet. Es
giebt  folgl ich eine unmittelbare Erkenntnis  nicht  an-
schaulicher Art ,  die  den Grund unserer  metaphysischen
Urtei le  bi ldet .  Wir nennen s ie  die  unmittelbare Erkennt-
nis  der  reinen Vernunft .« 9

Haben wir die Notwendigkeit einer solchen unmittelbaren Er-
kenntnis einmal eingesehen, so haben wir damit den archimedischen
Punkt entdeckt, von dem alle Philosophie fortan ihren Ausgang neh-
men kann. Jetzt brauchen wir keine Schwierigkeiten mehr zu fürch-
ten, da wir gegen alle Einwände, die sich gegen unsere Methode erhe-
ben können, von vornherein gerüstet sind. »Aller Streit um Irrtum
und Wahrheit, aller Zweifel und | alle Ungewißheit bezieht sich auf die
Urteile der Reflexion und betrifft ihre Vergleichung mit der unmittel-
baren Erkenntnis, die sie wiederholen. Um diese unmittelbare Er-
kenntnis kann gar kein Streit sein, ihre Gewißheit kann nie in Frage
gestellt und des Irrtums verdächtigt werden, denn Irrtum ist nur
Abweichung von der unmittelbaren Erkenntnis, falsche Wiederho-
lung der unmittelbaren Erkenntnis, falscher Ausspruch der unmittel-
baren Erkenntnis. Diese liegt daher der Möglichkeit des Irrtums
bereits zu Grunde; wer sie für irrig erklärt, widerspricht sich selbst,
der weiß nicht, was die Worte Irrtum und Wahrheit bedeuten. Aller
Irrtum und Zweifel gehört der Reflexion und kann die unmittelbare
Erkenntnis nicht antasten.«10 Damit aber ergibt sich freilich zugleich
unwidersprechlich, daß alle unsere Gewißheit – sowohl die von den

5–6 Der kritische Idealismus 7

9 A.a.O., S. 17 f.
10 A.a.O., S. 18 f.



mathematischen wie die von den metaphysischen Grundurteilen –
»dem gewöhnlichen Vorurteil entgegen« lediglich auf subjektivem
Grunde, nicht auf objektiven Kriterien beruhen kann.11 Wir können
niemals unsere Vorstellung mit dem Gegenstand, sondern immer nur
unsere mittelbaren Urteile mit den unmittelbaren Erkenntnissen der
Vernunft vergleichen und an ihnen messen. Da uns aber Erkennt-
nisse  überhaupt nicht anders als durch innere Erfahrung zu-
gänglich werden, so steht damit weiterhin fest, daß die Kritik des
Erkennens nicht anders als psychologisch verfahren kann, d.h. daß 
sie selbst Wissenschaft aus innerer Erfahrung sei. Die Deduktion
der metaphysischen Grundsätze ist  a lso ein Geschäft  der
Psychologie .  Es wird »möglich sein, ohne mit den philosophischen
Principien selbst in abstracto zu operieren, sie auf empirischem Wege
zu deducieren«.12 Der inneren Selbstbeobachtung bleibt daher die
letzte und höchste Entscheidung über unsere Erkenntnis überlassen.
Diese »subjektive […] Wendung al ler  Spekulat ion« über-
hebt uns aller vorlauten Zweifel und Fragen des abstrakten, reflektie-
renden Denkens. Dem Verfahren gegenüber, das hier geübt wird, ist
»Skepticismus garnicht anzubringen«, »eben weil wir dabei ganz auf
dem Boden der Tatsachen bleiben, die einem jeden zur Beobachtung
offen liegen, ohne uns irgend auf metaphysische Erörterungen oder
Hypothesen einzulassen«.13 Die einzige Voraussetzung, die wir hier-
bei machen müssen, ist das Faktum des Selbstvertrauens der Vernunft.
Dieser Grundsatz »verdient allein den Namen eines kritischen (oder
transcendentalen) Princips, sofern darunter ein Satz verstanden wird,
der, ohne selbst metaphysisch zu sein, ein Kriterium | der Legitimität
metaphysischer Sätze an die Hand giebt. Denn er enthält die Legiti-
mation aller Sätze, die ihren Ursprung in der reinen Vernunft und mit-
hin sich selbst als metaphysische Grundsätze erweisen können. […]
Jedes andere angeblich kritische Princip als der Grundsatz des Selbst-
vertrauens der Vernunft ist entweder zu eng, indem es unsere meta-
physischen Befugnisse willkürlich einschränkt, oder zu weit, indem es
die Ansprüche der Metaphysik ungebührlich ausdehnt«.14 So rührt
z. B. »der Mangel an Konzentration in seiner [der Kantischen] Lehre«
lediglich daher, daß ihr das hier entdeckte einheitliche Prinzip, das erst
Fries mit Sicherheit ergriffen und bestimmt hat, noch fehlte.15 Die

8 Aufsätze und Abhandlungen 6–7

11 [A.a.O., S. 23.]
12 A.a. O., S. 25 f.
13 A.a. O., S. 26 f. [Zitat S. 26].
14 A.a. O., S. 31.
15 A.a. O., S. 31 f. [Zitat S. 31].



ursprüngliche, vor der mittelbaren Erkenntnis der Reflexion schon
vorausgehende Erkenntnis der Vernunft, die indessen keine An-
schauung ist, sondern uns trotzdem nur mittels des reflektierenden
Verstandes zu Bewußtsein kommt, blieb Kant verschlossen, womit
ihm denn auch der eigentliche Grund der Apodiktizität in unseren
Urteilen unklar blieb.16 »So sehr er [Kant] sich [daher] auch bemüht,
di[e] ›subjektive Deduktion‹ von der ›objektiven‹ zu unterscheiden, so
hat er doch, infolge des Mißverständnisses des Transcendentalen, ihre
psychologische Natur verkannt und ihr, aus Furcht in die ›physiolo-
gische Ableitung‹ zu geraten, eine irreführende objektive Wendung
gegeben. – So hat er uns mit seiner Arbeit gleichsam nur ein Problem,
ein Rätsel in die Geschichte der Philosophie geworfen, dessen Auflö-
sung ihm selbst verborgen geblieben ist.«17

II.

Wir sind am Ende unserer Darstellung der Nelsonschen Lehre. Wir
haben ihren Inhalt, ohne kritische Einwürfe und Zwischenbemerkun-
gen, so genau und prägnant wie möglich wiederzugeben gesucht. Der
Grundriß des Systems ist in den Sätzen, die wir bis hierher kennenge-
lernt haben, endgültig entworfen und abgesteckt; was Nelson hinzu-
fügt, sind nur noch rhetorische Ausschmückungen oder polemische
Herzensergießungen. Nach den Verheißungen, die uns am Eingang
empfingen, muß sich jetzt freilich ein Gefühl der Enttäuschung in uns
regen. Dies also ist die entscheidende Entdeckung, die der Anarchie
der philosophischen Schulen ein Ende machen und die Philosophie 
in den sicheren Gang der Wissenschaft leiten sollte; dies der Gedan-
ke, der bisher von aller Spekulation | verkannt wurde, fortan aber als
»konstitutive[s] Princip[…] der Metaphysik«18 gelten muß? Das
»Vertrauen der Vernunft zu sich selbst«:19 nun, wir denken es nicht zu
schmälern oder zu bekämpfen. Aber wir waren bisher der Meinung,
daß die Philosophie, daß insbesondere die Erkenntniskrit ik die

7–8 Der kritische Idealismus 9

16 A. a.O., S. 62 f.
17 A. a.O., S. 64.
18 [A.a. O., S. 69.]
19 [Immanuel Kant, Über die von der Königl. Akademie der Wissenschaften

zu Berlin für das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage: welches sind die wirklichen
Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitz’s und Wolf’s Zeiten in Deutschland
gemacht hat?, in: Sämmtliche Werke, Bd. VIII, Leipzig 1868, S. 522 (Akad.-
Ausg.XX, 262).]



Aufgabe hätte, an Stelle des blinden Glaubens die Rechtfert i-
gung der Prinzipien zu setzen, daß sie nicht nur die tatsächliche
empirische Anwendung der logischen Grundsätze aufzuweisen, son-
dern auch deren Notwendigkeit  und objektive Gültigkeit darzu-
tun hätte. Jetzt sehen wir, daß ebendiese Ansicht das – Vorurteil ist,
das uns von der unbefangenen Würdigung des Nelsonschen »Stand-
punktes« noch trennt. Um uns von diesem Vorurteil zu befreien, wer-
den wir nicht nur unsere Anschauung vom Wesen der Philosophie,
wir werden auch unsere Auffassung von ihrer geschichtl ichen
Entwicklung zu korrigieren haben. Glücklicherweise ist es Nelson
selbst, der uns hierzu die Hand bietet, indem er seine theoretischen
Erörterungen durch ein Schema ergänzt, in welchem er den bisheri-
gen Fortgang oder vielmehr Irrgang der spekulativen Forschung
beschreibt. Wenn Kant einmal den Gedanken einer »philosophischen
Archäologie« ausspricht, die die »Fakta der Vernunft«, die sie auf-
stellt, dennoch nicht von der Geschichtserzählung entlehnt, sondern
sie aus der »Natur der menschlichen Vernunft« selbst zieht: so sollen
sich die bisherigen abstrakten Entwicklungen Nelsons daran be-
währen, daß sie uns unmittelbar in den Stand setzen, das Schema die-
ser philosophischen Archäologie aufzustellen. »Dies Schema ist der
Organisation der Vernunft selbst nachgebildet. Der psychologische
Gesichtspunkt, nach dem es entworfen ist, verbürgt einerseits seine
Vollständigkeit rücksichtlich der Mannigfaltigkeit aller möglichen
historischen Formen, andererseits die Unabhängigkeit aller Momente
seiner Einteilung von historisch gegebenen oder willkürlich erdachten
Maßstäben. Es giebt uns daher einen sicheren Leitfaden an die Hand,
an dem sich alle methodologisch bedeutsamen Fortschritte und Irrtü-
mer in der Geschichte der philosophischen Wissenschaften nach Prin-
cipien übersehen und bis auf ihre Quelle in der Vernunft selbst
zurückführen lassen.«20 Man versteht die bisherige Gestaltung der
Philosophie, wenn man sich gegenwärtig hält, daß sie das eigentliche
Losungswort, das alle Schwierigkeiten mit einem Schlage beseitigt,
daß sie die unmittelbare Erkenntnis der Vernunft, die weder an-
schaulichen noch logischen Ursprungs ist, nicht zu begreifen
und | herauszustellen vermochte. Ihr gelten als einzige Erkenntnis-
quellen Anschauung und Reflexion,  womit sie »zwar der reinen
Mathematik und Empirie […] nicht aber dem Metaphysischen in
unserer Erkenntnis« gerecht werden konnte.21 An diesem gemeinsa-
men Irrtum krankt der Platonismus wie der Aristotelismus und mit

10 Aufsätze und Abhandlungen 8–9

20 A.a.O., S. 55 f., Anm.
21 [A.a.O., S. 54.]



ihm alle seine Spiel- und Abarten, die er in der Entwicklung der Phi-
losophie gezeitigt hat. Man suchte entweder die obersten Grundsätze
zu beweisen,  womit man in den Fehler verfiel, aus bloßer formaler
Logik Metaphysik machen zu wollen, oder aber man erkannte ihre
Unerweislichkeit, berief sich aber, um die Prinzipien doch nicht ohne
Begründung zu lassen, auf die »mystische Fiktion« einer nichtsinn-
lichen, intellektuellen Anschauung. Wer schließlich beide Auswege
verwarf, dem blieb nichts übrig, als die Realität dieser Prinzipien
selbst zu leugnen und sich so einem schrankenlosen Empirismus in
die Arme zu werfen. Aus diesen Erwägungen wird man die folgende
graphische Darstellung der Philosophiegeschichte verstehen, die
Nelson entwirft und die zu wertvoll ist, als daß wir sie hier den Lesern
vorenthalten sollten (siehe das Schema Seite 12).

Wer sich in die Betrachtung dieser Figur versenkt, dem muß sich
gleichsam sinnlich die Gewißheit aufdrängen, daß alle bisherigen Ver-
suche, die Philosophie zu begründen, daß Rationalismus wie Mysti-
zismus, Empirismus wie Apriorismus nur kindliche Vorstufen des
wahren Systems gewesen sind. »Es läßt sich ohne Mühe zeigen, daß
fast jeder selbständige spekulative Kopf in der Geschichte der Philo-
sophie dieser Entdeckung mit größerer oder geringerer Deutlichkeit
auf der Spur war, sich aber durch das seine Zeit beherrschende dog-
matische Vorurteil hindern ließ, dieser Entdeckung nachzugehen. Pla-
tons göttliche Anschauung der Ideen, der νï2ς des Aristoteles, bei 
den Neueren Jacobis ›Offenbarung‹, Kants ›transcendentale Apper-
ception‹, Reinholds ›unmittelbares Bewußtsein‹, Fichtes ›reines Ich‹,
Schellings ›intellektuelle Anschauung‹ und so fort bis auf Windel-
bands ›Normalbewußtsein‹ und Rickerts ›Sollen als transcendentes
Minimum‹, das alles sind nur mehr oder weniger unbeholfene Versu-
che, von der bloßen Reflexion zur unmittelbaren Erkenntnis der rei-
nen Vernunft herüberzukommen.«22 Ob Nelson diese seine summa-
rische Auffassung von der welthistorischen Entwicklung des Denkens
von Fries ,  ob er sie insbesondere von Ernst  Friedrich Apelt ,
einem der ersten und tiefsten Geschichtsschreiber der logischen und
wissenschaft | lichen Methodenlehre gelernt hat, das läßt sich füg-
lich bezweifeln. Was mich betrifft, so bekenne ich, selber noch zu
»unbeholfen« zu sein, um selbst unter dem suggestiven Zwange des
Nelsonschen Schemas den Fortschritt zu der neuen Geschichtsansicht
sogleich vollziehen zu können. Befragen wir die allbekannten und
unzweifelhaften Tatsachen der Geschichte selbst und sehen wir zu,
welches Bild der philosophischen Gesamtentwicklung sich aus ih-

9–11 Der kritische Idealismus 11

22 A.a.O., S. 53 f.



nen ergibt. Hier finden wir denn mit einigem Erstaunen die »Ent-
deckung«, die Nelson an die Spitze stellt, als eigentlichen Ausgangs-
und Anfangspunkt der Logik wieder. Daß Aristoteles, erfüllt von dem
Vorurteil des logischen Dogmatismus, auch die Wahrheit der obersten
Grundsätze nach dem Verfahren der »Reflexion« und des Syllogismus

12 Aufsätze und Abhandlungen 10–11

Das Nelsonsche »Schema«

Dogmatische Prämisse:
Alle Erkenntnis ist entweder Anschauung oder Reflexion

Richtige Konsequenz:
Die Metaphysik entspringt aus nicht anschaulicher, unmittelbarer Erkenntnis.

Konstitutives Prinzip: Unmittelbare Erkenntnis der reinen Vernunft.
Methodisches Prinzip: Deduktion.

(Kritizismus.)

Falsche Konsequenz:
Also entspringt die Metaphysik aus der Reflexion.

Konst. Prinzip: Reflexion. Method. Prinzip: Beweis
(Logischer Dogmatismus.)

Faktische Prämisse:
Die reflektierte Erkenntnis ist mittelbar.

Faktische Prämisse:
Wir besitzen Metaphysik.

Faktische Prämisse:
Unsere Anschauung ist

sinnlich.

Falsche Konsequenz:
Also besitzen wir intellektu-

elle Anschauung. 
Konst. Prinzip: Intellekt.

Anschauung.
Method. Prinzip: Demon-

stration  
(Mystizismus.)

Falsche Konsequenz:
Also besitzen wir keine

Metaphysik.
Konstitutives Prinzip: –––––––

Methodisches Prinzip:
Unbegründbar 
(Empirismus.)



zu beweisen unternommen habe, ist durchaus unzutreffend: Genau
das Gegenteil ist der Fall. Einen »Mangel an Bildung« nennt er es,
wenn man nicht zu unterscheiden vermag, von welchen Sätzen man
einen Beweis suchen, von welchen man ihn nicht suchen solle. »Denn
daß es von allem einen Beweis gebe, ist unmöglich, da dies ins Unend-
liche ginge, so daß es wiederum keinen Beweis gäbe.«23 Aller syllogi-
stischen Ableitung, allem synthetischen Fortschritt des Denkens müs-
sen demnach nach ihm erste »unvermittelte« Gewißheiten bereits
zugrunde liegen, die lediglich »durch sich selbst« erkannt werden (δι’
α2τ3ν γνωCÝúïνται).24 Und als psychologisches Korrelat dieser
»unmittelbaren« Erkenntnisse (�µεσα) wird der Begriff der »Ver-
nunft«, als eines eigenen, von allen sonstigen seelischen Funktionen
streng gesonderten Vermögens, von Aristoteles geradezu geprägt. Von
der Anschauung (æαντασÝα) wie von der abstrakten reflektierenden
Denktätigkeit ist der νï2ς, der die obersten Prinzipien aller Wis-
senschaft zu seinem Gegenstand hat, gleich sehr unterschieden. Zu-
gleich ist er der Möglichkeit des Irrtums überhoben: Die einfachen
Grundlagen aller Erkenntnis kann man nur besitzen oder nicht besit-
zen; hat man sie aber einmal ergriffen, so ist eine Täuschung über sie
fürderhin nicht länger möglich.25 Wie diese Aristotelische Lehre sich
innerhalb der griechischen Spekulation forterbte, wie sie sich zu dem
stoischen System der notwendigen Grundbegriffe der Vernunft ver-
dichtet hat, die keiner anderen Bürgschaft als der »allgemeinen Über-
einstimmung« bedürfen; wie dieses System | schließlich wiederum auf
die Anfänge des modernen Rationalismus, besonders auf Herbert von
Cherbury gewirkt hat: dies alles ist bekannt und braucht hier nicht
näher ausgeführt zu werden.26

In neuer Form tritt uns der Gedanke sodann in der Lehre Des-
cartes’ entgegen. Das Kriterium der »klaren und deutlichen Perzep-
tion« wird hier von neuem zum obersten Prinzip aller Gewißheit
erhöht. Freilich erhält es nunmehr einen vertieften und originalen
Sinn, da es den Zusammenhang bezeichnet, der zwischen der philo-
sophischen Methodik Descartes’ und seiner Grundlegung der Ma-
thematik besteht. Die »dunklen Qualitäten« der Scholastik müssen

11–12 Der kritische Idealismus 13

23 Aristoteles, Metaphysik Γ 4, 1006 A [»Âλως µbν γaC �πÔντων �δàνατïν
�πÞδειêιν ε6ναι (ε�ς �πειCïν γaC iν âαδÝúïι, Ïστε µηδ’ ïÅτως ε6ναι
�πÞδειêιν) […]«].

24 Ders., Analytica priora B (Kap. 16), 65 A.
25 Ders., De anima, III, 6, 430; ders., Metaphysik Θ 10, 1051B.
26 Vgl. hierzu Wilhelm Dilthey, Die Autonomie des Denkens, der konstruk-

tive Rationalismus und der pantheistische Monismus nach ihrem Zusammenhang
im 17. Jahrhundert, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 7 (1894), S. 28–91.



aus der Naturerklärung schwinden: Nur was sich völlig in die »Evi-
denz« der ersten mathematischen Begriffe und Gründe auflösen läßt,
soll uns fortan ein wahrhaftes und wirkliches Sein bedeuten. Die
abstrakte Schlußfolgerung wird für die Ableitung der ersten
mathematischen und metaphysischen Grundwahrheiten verworfen.
Das Wissen, das wir von ihnen besitzen, stammt aus keinem syllo-
gistischen Beweis, sondern es ruht ganz auf jener »inneren Erkennt-
nis«, die aller abstrakten logischen Zergliederung vorangeht.27 Den-
noch aber – und dies ist ein zweiter, nicht minder wichtiger Zug sei-
ner Lehre – ist die Anschauung ihm keineswegs der zureichende
Grund dieser Wahrheiten. Schon die mathematischen Begriffe
und Urteile haben ihm, wenngleich sie sich auf das Gebiet des an-
schaulichen Seins beziehen,  dennoch in ihm nicht ihre letzte Stütze:
Arithmetik wie Geometrie gründen sich nicht auf die »Phantome der
Einbildungskraft«, sondern lediglich auf die »klaren und distinkten
Begriffe  unseres Geistes«.28 Die metaphysischen Begriffe vollends,
die Gottesidee und die Idee des Unendlichen, werden prinzipiell jeder
Möglichkeit einer direkten oder mittelbaren anschaulichen Erfassung
entrückt und als Inhalte und Erzeugnisse des »reinen Verstandes«
bezeichnet. Daß diese Inhalte uns nicht als fertige, psychische Daten
mitgegeben sind, daß sie erst durch die Tätigkeit der Reflexion und des
selbstbewußten Denkens erarbeitet und in unseren Besitz gebracht
werden müssen: diese selbstverständliche Einsicht hat sich ein Des-
cartes wahrlich nicht | verhehlt. Wenn Hobbes die Idee der »Seele«
damit zu vernichten meinte, daß er darauf hinwies, daß sie uns nicht
unmittelbar bekannt sei, sondern erst durch rationales Denken
zustande komme (»ratione colligitur«), so erteilt Descartes ihm die
bündige und schlagende Antwort, daß der Begriff der Seele gerade
dadurch, daß er auf diese Weise erworben werden müsse, erst zur
Idee in seinem Sinne werde.29 Und dennoch ist es gerade dieser sein
Grundbegriff der »klaren und deutlichen Perzeption«, der Descartes,

27 René Descartes, Responsio ad sextas objectiones, in: Œuvres, hrsg. v.
Charles Adam u. Paul Tannery, Paris 1897 ff., Bd. VII, S. 422–447; vgl. ders., Brief
an den Herzog von Newcastle vom März oder April 1648, in: Œuvres, Bd. V, 
S. 133–139: S. 138 [»connoissance intuitive«] u. ö.

28 Ders., Brief an Mersenne vom Juli 1641, in: Œuvres, Bd. III, S. 391–397: 
S. 395 [»[…] n’est nullement fondée sur ses fantosmes, mais seulement sur les noti-
ons claires et distinctes de nostre esprit […]«]; vgl. bes. Responsio ad quintas
objectiones, in: Œuvres, Bd. VII, S. 347–412.

29 Ders., Objectiones tertiae cum responsionibus authoris, in: Œuvres,
Bd. VII, S. 171–196; ders., Objectiones septimae cum notis authoris, in: a. a.O.,
S. 449–561.

14 Aufsätze und Abhandlungen 12–13



trotz aller seiner kritischen Tiefe und seiner methodischen Vorsicht,
zuletzt wiederum in dem Bannkreis der Metaphysik gefangen hält.
Jetzt erweist es sich alsbald, wie zweideutig und fragwürdig die bloße
Behauptung einer unmittelbaren, nicht weiter zu rechtfertigenden
Erkenntnis aus reiner Vernunft ist. Dasselbe Prinzip, das dazu aus-
ersehen war, die exakte Wissenschaft zu begründen und ihren eigen-
tümlichen Vorzug zu bezeichnen, wird nunmehr der Ableitung von
»Axiomen« dienstbar gemacht, die uns wieder mitten in die Scho-
last ik zurückversetzen. Vor allem aber wird es innerhalb der Ent-
wicklung der Cartesischen Schule deutlich, daß die Mängel des
Wahrheitskriteriums es sind, die unaufhaltsam zu der stetigen
Selbstauflösung des Systems hinführen. Der Begriff der klaren und
deutlichen Perzeption wird zur eigentlichen geschichtlichen und
sachlichen Krisis  der Cartesischen Philosophie.30 Fortan wird die-
ser Begriff nicht nur von den sensualistischen Gegnern bekämpft:
Auch innerhalb des Rationalismus ist seine Rolle beendet. Leibniz
spricht nur noch mit unverhohlenem Spott von denen, die statt jeder
Rechtfertigung und jedes Beweises der obersten Grundsätze sich nur
auf ihre klaren und deutlichen Ideen und deren innere psychologische
Evidenz berufen. Aus der Polemik gegen eine derartige Auffassung
entwickelt sich sein eigenes Ideal der Philosophie und sein System 
der »allgemeinen Charakteristik«. Die »unmittelbare« Erkenntnis im
Sinne des Aristoteles ist somit nunmehr von beiden gegnerischen
Parteien, die sich in der neueren Erkenntnistheorie gegenüberstehen,
verlassen; wenn sie trotzdem noch nicht als völlig überwunden gelten
kann, so liegt dies daran, daß sie einen letzten Halt- und Stützpunkt
in | der schott ischen Schule,  in der Lehre Reids und Beatt ies
findet.

Schärfer und bestimmter hebt sich jetzt das Prinzip der Gesamtan-
schauung heraus, da die Fragen der formalen Logik, die bei Aristote-
les dennoch vorherrschten, hier bereits völlig durch psychologische
Interessen abgelöst und verdrängt sind. Alle Beweisführung – so argu-
mentiert Reid – muß von ersten Prinzipien anheben, für die kein
anderer Grund angegeben werden kann als dies, daß wir durch die
natürliche Beschaffenheit unseres Geistes (»the constitution of our
nature«) gezwungen sind, ihnen zuzustimmen. Solche Prinzipien
sind Teile unseres eigenen Wesens: Das vermittelnde Denken kann sie
weder hervorbringen noch vernichten, noch auch den geringsten

13–14 Der kritische Idealismus 15

30 Vgl. die ausführliche Darlegung dieses Prozesses in meiner Schrift »Das
Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit«, Bd. I
[ECW2], Buch 3, Kap. 2.



Schritt ohne sie tun. »Woher diese Prinzipien stammen, auf die ich all
meine Schlußfolgerungen gründe, das weiß ich nicht; denn ich besitze
sie länger als ich denken kann, aber ich bin sicher, daß sie zum Wesen
meines Ich gehören und daß ich sie nicht ablegen kann.«31 Der Trieb,
der mich an diese Grundsätze glauben lehrt, ist somit die letzte und
notwendige Voraussetzung all unseres Wissens. Durch ihn werden wir
sowohl der Realität der Außenwelt wie der Existenz unseres eigenen
Ich gewiß, deren wir uns durch abstrakte Verstandestätigkeit niemals
versichern könnten. So wissen wir etwa um den notwendigen Zusam-
menhang, der zwischen Ursache und Wirkung besteht, lediglich
durch ein derartiges natürliches Prinzip, das wir in uns tragen. Der
Grundsatz der Kausalität kann nicht aus der Induktion stammen;
denn alle Induktion setzt, um gültig zu sein, den Gedanken, daß die
Natur stets gleichförmig und nach einer bestimmten Regel verfahre,
voraus: Er kann ebensowenig – wie Hume treffend gezeigt hat – das
Ergebnis rationaler Schlußfolgerung sein. So bleibt nur übrig, ihn auf
einen psychologischen »Instinkt« zurückzuleiten, kraft dessen wir die
künftige Erfahrung antizipieren.32 Das innere Zwangsgefühl, die
»Suggestion«, die uns nötigt, zwei Elemente der Erfahrung a und b in
das Verhältnis von Ursache und Wirkung zu setzen: sie ist die einzige
und nicht zu überbietende Gewähr der Gültigkeit des Kausalbegriffs.

Überblicken wir diese geschichtlichen Betrachtungen, so bietet sich
uns nunmehr ein etwas anderes Bild, als das »Schema« | Nelsons es uns
gezeigt hat. Was er eine fundamentale Entdeckung nennt, das ist nicht
nur seit den Tagen des Aristoteles ein Gemeingut der Philosophie: Es
erweist sich auch, von den Anfängen der modernen Erkenntniskritik
ab, immer deutlicher als ein gefährlicher Gemeinplatz, der durch den
Fortschritt der wissenschaftlichen Analyse mehr und mehr zurückge-
drängt wird. Nelson täuscht sich über die wahren geschichtlichen
Ursprünge seines Systems, wenn er sich als Reformator der Friesschen
Lehre fühlt: Was er in Wahrheit ergriffen und wiederhergestellt hat,
das ist die altbekannte Philosophie des »Common sense«. Zwar wir
behaupten nicht, daß es inhaltlich dieselben theoretischen und
praktischen Grundsätze sind, für deren Geltung er eintritt. An eini-
gen dieser »unmittelbar evidenten Wahrheiten« hat die Zeit, hat die
Wissenschaft eine zu unerbittliche Kritik vollzogen, als daß man heute

16 Aufsätze und Abhandlungen 14–15

31 Thomas Reid, An Inquiry into the Human Mind. On the Principles of
Common Sense, Edinburgh 1765, S. 111 f. u. ö. [S. 111: »How or when I got such
first principles, upon which I build all my reasoning, I know not; for I had them
before I can remember: but I am sure they are parts of my constitution, and that
I cannot throw them off.«].

32 A.a. O., S. 89 ff., 346 ff. u. ö.



versuchen könnte, sie von neuem zu behaupten. Aber die Methode,
nach welcher die Prinzipien aufgestellt und gegen alle Einwendungen
verteidigt werden, ist die alte geblieben: Und die Methode allein ist es,
die nach Nelsons eigenem Urteil über den wahren Charakter einer
Philosophie entscheidet.

III.

Stellen wir uns, um zunächst dieses geschichtl iche Urteil zu be-
gründen, die Argumente, die Nelson für seine unmittelbare Erkennt-
nis der Vernunft anzuführen weiß, noch einmal einzeln vor Augen.
Durch seine Schrift zieht sich, wie wir gesehen haben, die Unter-
scheidung zweier heterogener Erkenntnismittel: der Anschauung und
der Reflexion. Wenn jene für sich genommen unfehlbar und keinem
Truge unterworfen ist, so befinden wir uns mit dieser in dem Gebiet
bloßer Wahrscheinlichkeit; wenn für jene keine tiefere Begründung
als ihre eigene Sicherheit gesucht zu werden braucht, so muß diese
mühsam und beschwerlich auf den Krücken des Beweises fortschrei-
ten. Das Auszeichnende der »psychologischen« Methode liegt eben
darin: daß sie die Reflexion, die sie nicht zu entbehren vermag, den-
noch Schritt für Schritt durch die Vergleichung mit der unmittelbaren
Anschauung kontrolliert und bewährt. Hier bleiben wir ganz »bei der
Beobachtung, d.h. bei der Erkenntnis durch Sinnesanschauung, ste-
hen. Wir entfernen uns also nicht in das Gebiet abstrakten Denkens
und verlieren uns überhaupt nicht in die Spitzfindigkeiten und Grü-
beleien mittelbarer Beweis | verfahren, die der Gefahr des Irrtums
umsomehr ausgesetzt sind, je mittelbarer sie sind, je weiter sie sich von
der Anschauung entfernen. Je näher wir bei dieser, in unserem Falle
der Selbstbeobachtung, bleiben, desto weniger sind wir logischen
Fehlern ausgesetzt, und desto leichter lassen sich Fehler, wo sie den-
noch vorkommen sollten, aufdecken und verbessern. Auch kommen
wir so nicht in Gefahr, uns auf bloße Wahrscheinlichkeiten einzulas-
sen. Denn alle Wahrscheinlichkeit gehört, wie der Irrtum, nur der
Reflexion und beruht auf unvollständigen Schlüssen. Die Anschauung
dagegen, von der wir uns nicht entfernen und auf die wir immer
zurückgehen, ist überhaupt nicht der Ungewißheit unterworfen, also
auch nicht den verschiedenen Graden der Wahrscheinlichkeit«.33 Es
ist genau diese Grundansicht, die in der Erkenntnistheorie der Schot-
tischen Schule herrschend ist und die sich in all ihren Schriften gleich-

15–16 Der kritische Idealismus 17

33 Nelson, Die kritische Methode, S. 27.



lautend wiederfindet. Was Nelson hier Anschauung nennt: dies und
nur dies bezeichnet und bestimmt Beatt ie durch den Begriff des
»common sense«.34 Nun scheint es zwar bei Nelson, als ob hie und da
gegen ein derartiges Verfahren Bedenken sich regen wollten. Er selbst
spricht es aus, daß »[j]edes Pochen auf die Unerschütterlichkeit
unserer Überzeugungen […] nur gewalttät iges  Parteimachen
[ist], das wohl zur Überredung, aber nie zur Überzeugung führen
kann«; er selbst verlangt nach einem Kriterium, durch welches wir uns
»über das nur Faktische unserer Gedanken und Gefühle [zu] erheben«
und die psychologischen Tatsachen »gegen den Zweifel sicher [zu]
stellen« vermögen«.35 Aber welches gedankliche Mittel bietet er uns
zuletzt, um dieses Ziel zu erreichen? Das erste Verfahren, das er ein-
schlägt, bezeichnet er selbst als eine | Beweisführung ad hominem: Es
vermag lediglich zu zeigen, daß bestimmte Grundsätze in den Beur-
teilungen des täglichen Lebens im steten Gebrauch sind und in
ihnen implizit beständig vorausgesetzt werden. Diese Methode aber
ist genau diejenige, die Reid gegen Hume befolgt und die ihm Kant
mit scharfen Worten vorgehalten hat. »Man kann es, ohne eine gewisse
Pein zu empfinden, nicht ansehen, wie so ganz und gar seine Gegner,
Reid,  Oswald,  Beatt ie und zuletzt noch Priest ley den Punkt
seiner Aufgabe verfehlten, und indem sie immer das als zugestanden
annahmen, was er eben bezweifelte, dagegen aber mit Heftigkeit und
mehrenthei ls  mit  grosser  Unbescheidenheit  dasjenige be-
wiesen, was ihm niemals zu bezweifeln in den Sinn gekommen war,
seinen Wink zur Verbesserung so verkannten, dass alles in dem alten
Zustande blieb, als ob nichts geschehen wäre. Es war nicht die Frage,
ob der Begriff der Ursache richtig, brauchbar und in Ansehung der
ganzen Naturerkenntniss unentbehrlich sei, denn dieses hatte Hume

18 Aufsätze und Abhandlungen 16–17

34 »[…] if that faculty by which we perceive truth in consequence of  a
proof,  be called Reason , surely that power by which we perceive self-evident
truth, ought to be distinguished by a different name. Some philosophers of emi-
nence have given it the name of Common Sense ; and as the term seems not
improper, we shall adopt it. […] The term Common sense […] signif[ies] that
power of the mind which perceives truth, or commands belief, not by progressive
argumentation, but by an instantaneous, instinctive and irresistible impulse;
derived neither from education nor from habit, but from nature […] according to
an established law […] That there is a real and essential difference between these
two faculties; that common sense cannot be accounted for, by being called the per-
fection of reason, nor reason, by being resolved into common sense, will appear
from the following considerations. […]« James Beattie, An Essay on the Nature
and Immutability of Truth; in Opposition to Sophistry and Scepticism (Teil 1,
Kap. 1), Edinburgh 1770, S. 32 u. 41 f.

35 Nelson, Die kritische Methode, S. 14 f. 



niemals in Zweifel gezogen; sondern ob er durch die Vernunft a priori
gedacht werde und, auf solche Weise, eine von aller Erfahrung unab-
hängige innere Wahrheit, und daher auch wohl weiter ausgedehnte
Brauchbarkeit habe, die nicht blos auf Gegenstände der Erfahrung
eingeschränkt sei, hierüber erwartete Hume Eröffnung. Es war ja nur
die Rede von dem Ursprunge des Begriffs, nicht von der Unentbehr-
lichkeit desselben im Gebrauche; wäre jenes nur ausgemittelt, so
würde es sich wegen der Bedingungen seines Gebrauches, und des
Umfangs, in welchem er gültig sein kann, schon von selbst gegeben
haben.«36 Neben der Berufung auf die tatsächliche Anwendung des
Kausalprinzips aber bleibt Nelson kein anderer Weg als der der
unmittelbaren Selbstbeobachtung übrig, und auf ihn werden wir
denn auch zur Ergänzung des anfänglichen regressiven Verfahrens
fort und fort verwiesen. In der Tat: Wenn es möglich wäre, die Zwei-
fel der Vernunft durch sanften Zuspruch oder durch rauhes Poltern,
durch linde Beschwichtigungsmittel oder drohende Beschwörungs-
formeln zum Schweigen zu bringen, so müßte man Nelson den Preis
der Methode zugestehen. Keines dieser Mittel hat er unversucht gelas-
sen, und in kunstvollem Aufbau steigern und verstärken sich die rhe-
torischen Akzente. Es ist noch das Geringste, wenn er demjenigen, der
der Zuverlässigkeit seiner Vernunft nicht traut, den tröstlichen Rat
gibt, »sich an die Psychiater« zu wenden und »die Philosophen in
Ruhe« zu lassen.37 Wer nach diesem Ausspruch noch nicht | völlig
überzeugt sein sollte, für den hält er noch kräftigere Mittel in Bereit-
schaft. »Sich […] gegen diese Methode [der psychologischen Deduk-
tion der Grundsätze] zu sträuben, das ist nur der Sport derer, die
fürchten müssen, daß doch noch einmal Philosophie als evidente Wis-
senschaft dem Spiel ihrer eigenen spekulativen Weisheit ein Ende
machen könnte, ohne zu bedenken, daß, wer die Herrschaft der Ver-
nunft ablehnt, sich dadurch nur mit dem Blödsinnigen auf eine Stufe
stellt.«38 Vor sachlichen Argumenten von solcher Kraft und Eindring-
lichkeit gibt es freilich kein Entrinnen mehr. Nur eine Bemerkung
sei uns noch verstattet: daß sich nämlich hier ein Mißverständnis ein-
geschlichen hat. Es ist nicht die Vernunft überhaupt, der wir miß-
trauen: Es ist nur seine,  Herrn Nelsons Vernunft, zu der wir nicht
das gleiche unbedingte Vertrauen wie er selber zu fassen vermögen.

17–18 Der kritische Idealismus 19

36 [Immanuel Kant, Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als
Wissenschaft wird auftreten können, in: Sämmtliche Werke. In chronologischer
Reihenfolge, hrsg. v. Gustav Hartenstein, Bd. IV, Leipzig 1867, S. 1–131: S. 6 f.
(Akad.-Ausg. IV, 258 f.).]

37 Nelson, Die kritische Methode, S. 33.
38 A.a.O., S. 35.



Aber im Ernst gesprochen: Kann es eine gröbere Verwechslung
geben, als zu glauben, daß derjenige die Herrschaft der Vernunft ab-
lehnt,  der nach der Beglaubigung und den Rechtst i te ln dieser
Herrschaft fragt? Dann hätten freilich die tiefsten spekulativen Gei-
ster aller Zeiten, dann hätten Platon und Kant sich und uns nutzlos
bemüht. »Ich kenne keine Untersuchungen«, so urteilt Kant, »die zu
Ergründung des Vermögens, welches wir Verstand nennen, und zu-
gleich zu Bestimmung der Regeln und Grenzen seines Gebrauchs
wichtiger wären, als die, welche ich in dem zweiten Hauptstücke der
transscendentalen Analytik, unter dem Titel der Deduction der reinen
Verstandesbegriffe, angestellt habe; auch haben sie mir die meiste,
aber, wie ich hoffe, nicht unvergoltene Mühe gekostet.«39 Armer
Kant! Was Dir die tiefste philosophische Sorge und die ernsteste
Schwierigkeit war, das ist in Wahrheit ein bloßes Phantom gewesen,
mit dem Deine Einbildungskraft Dich narrte! Denn dies ist in der Tat
nach Nelson der prinzipielle Fehler Kants, daß er »ganz bei der Refle-
xion stehen [blieb] und […] sogar [!] selbst wieder einen Beweis der
metaphysischen Grundsätze [versuchte], den er den transcendentalen
nannte«.40 So hat Nelson mit einem einzigen absoluten Machtspruch
die Vernunftkritik um ihr eigentliches Zentrum gebracht. Wenn er sie
auch fürderhin als Grundlage der echten Philosophie anerkennen und
dulden will, so ist dies lediglich eine seltsame Inkonsequenz. Denn
man höre, in welchem Sinne sie nunmehr aufgefaßt und ausgedeutet
wird. Ihr Grundmangel – dies sahen wir bereits – liegt darin, daß sie
bis zu der Einsicht in die »unmittelbare Erkenntnis der | Vernunft«
nicht vorzudringen vermochte. Diese Erkenntnis allein ist »jenes 
verborgene ›X, worauf sich der Verstand stützt‹« und das den Grund
der Möglichkeit synthetischer Urteile a priori aus bloßen Begriffen
bildet. Weil er diesen Grund und Halt, nach dem er beständig suchte,
nicht  f inden konnte;  darum macht Kant den vergeblichen Ver-
such, die Reflexion sich selbst ihre Wahrhaftigkeit verbürgen zu las-
sen durch die analytische Beziehung zwischen der Erfahrung und
ihren Grundsätzen.41 Man begreift hier die plötzliche Milde in Nel-
sons Urteil nicht, die von seiner sonstigen Art so merkwürdig ab-
sticht. Wie? Kant hätte eine Lehre nur »nicht gefunden«, sie also doch
von weitem geahnt und in allgemeinsten Umrissen erfaßt, die er in
Wahrheit, wie die geschichtlichen Zeugnisse unzweideutig beweisen,
mit bewußter Entschiedenheit von sich abgewehrt hat? Wenn das ein-

20 Aufsätze und Abhandlungen 18–19

39 [Kant, Kritik der reinen Vernunft (Vorrede zur ersten Aufl.), S. 9.]
40 Nelson, Die kritische Methode, S. 61.
41 A.a. O., S. 63.



geräumt wird – so spricht er selbst sich aus –, daß man synthetische
Sätze, so evident sie auch sein mögen, »ohne Deduction, auf das Anse-
hen ihres eigenen Ausspruchs, dem unbedingten Beifalle aufheften
dürfe, so ist al le  Krit ik des Verstandes verloren;  und da es
an dreisten Anmassungen nicht  fehlt ,  deren sich auch der ge-
meine Glaube, (der aber kein Creditiv ist,) nicht weigert, so wird unser
Verstand jedem Wahne offen stehen, ohne dass er seinen Beifall denen
Aussprüchen versagen kann, die, obgleich unrechtmässig, doch in
eben demselben Tone der Zuversicht als wirkliche Axiomen eingelas-
sen zu werden verlangen. Wenn also zu dem Begriffe eines Dinges eine
Bestimmung a priori synthetisch hinzukommt, so muss von einem
solchen Satze, wo nicht ein Beweis, doch wenigstens eine Deduction
der Rechtmässigkeit seiner Behauptung unnachlasslich hinzugefügt
werden«42 – eine Deduktion, die im Kantischen Sinne, wie nicht mehr
gesagt zu werden braucht, stets nur aus dem Begriff der Möglichkeit
der Erfahrung geführt werden, nicht aber die bloße psychologische
Aufweisung eines Satzes in der inneren Beobachtung bedeuten kann.
Es ist ein seltsames Schicksal, daß die Vernunftkritik hier als Vorbe-
reitung einer Lehre bezeichnet wird, deren endgültige Überwin-
dung sie sein will. Die Behauptung unmittelbar gewisser Vernunft-
erkenntnisse aus reinen Begriffen: dies und nichts anderes ist es, was
Kant als Dogmatismus enthüllt und bekämpft. Wäre er bei dieser
Behauptung stehengeblieben, so | wäre er in der Tat dem Rationalis-
mus der Wolffschen Schule nicht entwachsen, so wäre er über die
Berufung auf das eingeborne »natürliche Licht« nirgend hinausge-
kommen. Für Nelson bot sich, wenn er sachlich verfahren wollte, ein
doppelter Weg. Er hätte an der Kantischen Lehre ganz vorübergehen,
er hätte seine eigene Auffassung unabhängig von ihr darstellen und
ausbauen können. Oder aber er hätte die kritischen Einwände Kants
berücksichtigen, zugleich aber im einzelnen mit Beweisgründen,
nicht mit bloßen Beteuerungen dartun müssen, daß sie unhaltbar sind.
Der Versuch aber, Kant als den ersten Begründer einer Ansicht zu
feiern, die das grade Widerspiel  seiner Methode ist: dieser Versuch
muß notwendig scheitern, solange jemand die »Kritik der reinen Ver-
nunft« auch nur zu lesen versteht.

19–20 Der kritische Idealismus 21

42 Kant, Kritik der reinen Vernunft, S. 204 [B 285 f.].



IV.

Aber warum sich bei der Frage aufhalten, ob die Nelsonsche Lehre
kantisch oder nichtkantisch ist, ob sie die Fortsetzung oder der
Gegensatz zur Methode der Vernunftkritik ist? Ob sie richtig und
begründet, ob sie für die tiefere Erfassung des Erkenntnisproblems
fruchtbar ist: dies allein ist es, worauf wir zu achten haben. In der
Tat hätten wir jene erste Frage gern vermieden, wenn sie uns nicht von
Nelson selbst auf Schritt und Tritt aufgedrängt worden wäre. Aber
lassen wir sie jetzt einmal ganz beiseite, um nur den systemati-
schen Erörterungen nachzugehen, die Nelson uns darbietet. Hier
muß ich nun vor allem bedauern, daß er selbst, soviel ich sehe, uns
kein einzelnes konkretes Beispiel  für einen jener Grundsätze gege-
ben hat, die, ohne durch logische Beweise verbürgt zu werden, den-
noch unmittelbar gewiß sein sollen. Die Betrachtung hätte sich als-
dann an dieses Beispiel halten, sie hätte an ihm prüfen können, ob der
psychologische Schein der »Evidenz« auch wahrhaft in der Sache
gegründet oder vielleicht nur ein subjektives Vorurteil sei. Nun nennt
Nelson einmal das Prinzip der Erhaltung der Energie  als
einen jener unbeweisbaren Grundsätze, der denn auch tatsächlich
nicht auf dem Wege der Induktion,  sondern auf dem Wege rein lo-
gischer Zergl iederung und Abstraktion gefunden worden sei.
Indem Helmholtz sich die Frage vorlegte: »Wie müssen die höchsten
Obersätze der Naturwissenschaft beschaffen sein, wenn ein perpe-
tuum mobile unmöglich sein soll« – gelangte er damit zur Aufstellung
seines Grundprinzips. Aber Nelson fügt | sofort hinzu, daß dieser
Weg der Auffindung nicht auch schon der der ausreichenden Be-
gründung sein könne. »[…] denn es fällt keinem besonnenen Natur-
forscher ein, die Gültigkeit des Energiegesetzes von dem Grade der
Gewißheit eines solchen empirischen Satzes [wie es der Satz von der
Unmöglichkeit eines Perpetuum mobile ist] abhängig machen zu wol-
len. Vielmehr schreibt er es umgekehrt seinen Beobachtungen als
Bedingung ihrer Gültigkeit vor, es gilt ihm als Norm und Regulativ
für seine Induktionen. Durch Erfahrung können wir also ein derarti-
ges Princip nicht beweisen, a priori beweisbar ist es aber ebensowenig,
sofern es wirklich ein Grundsatz ist. Wodurch sollen wir es denn aber
als solchen beglaubigen, und es schützen, wenn sich der Zweifel dage-
gen kehrt?«43

Ich gestehe offen, daß ich die Antwort auf diese Frage, so begie-
rig ich nach ihr gesucht habe, an keiner Stelle der Nelsonschen Schrift

22 Aufsätze und Abhandlungen 20–21

43 Nelson, Die kritische Methode, S. 12 f.



zu entdecken vermochte. Hier klafft eine Lücke, die durch die spä-
teren Erörterungen nirgends ausgefüllt wird. Denn was bei Nelson 
als Ergänzung des anfänglichen, regressiven Verfahrens folgt, reicht
für unser Problem nicht im entferntesten aus. Außer dem logischen
Beweis ,  der hier ja ausgeschlossen werden soll, unterscheidet er
noch zwei Arten der Begründung: »Demonstration« und »Deduk-
tion«. Die erstere,  kraft deren wir die Grundurteile der empirischen
und mathematischen Wissenschaften rechtfertigen sollen – die also,
wie es scheint, hier einzig und allein in Betracht kommt –, besteht
darin, daß wir eine bestimmte Aussage auf eine anschauliche Erkennt-
nis in uns zurückführen, die für sich und unmittelbar einleuchtend ist.
So haben wir alle geometrischen Sätze begründet, wenn wir sie auf die
Axiome der Geometrie und damit auf einen von der Willkür des
Urteilens unabhängigen Grund zurückgeführt haben.44 Glaubt aber
Nelson wirklich eine derartige direkte Anschauung, die uns der Wahr-
heit des Energieprinzips versicherte, auf psychologischem Wege in
uns nachweisen zu können? Und glaubt er weiter, daß irgendein
Naturforscher ihm hierin folgen und die eigentliche Begründung sei-
ner Grundsätze fortan in der »inneren Erfahrung« suchen werde?
Oder gehört vielleicht der Gedanke der Erhaltung der Energie – um
auch diese dritte Möglichkeit zu erwägen, da sich bei Nelson eine
best immte Entscheidung hierüber nicht finden läßt – zu den »meta-
physischen« Grundsätzen, die sich weder durch einen Beweis noch
auch in einer direkten Anschauung beglaubigen lassen sollen, die aber
den | noch, wenn sie kraft der Reflexion einmal zu deutlichem Be-
wußtsein erhoben worden sind, nicht minder gewiß und unmittelbar
evident sein sollen? Aber auch damit wäre nichts gewonnen: Denn
immer würde hier ein »a priori« behauptet, das nur auf eine »innere
Stimme«, auf ein bloßes psychisches Zwangsgefühl hin geglaubt und
anerkannt werden müßte. Die »exakte« psychologische Zergliede-
rung sieht sich hier letzten Endes auf eine Instanz hingewiesen, auf die
jegliche Art der Mystik sich von jeher berufen und auf die sie ihre
Ansprüche gestützt hat. Den empiristischen Einwänden ist damit Tür
und Tor geöffnet. Nelson sieht einen entscheidenden Vorzug seiner
Lehre darin, daß sie allein den »alle Philosophie zerstörenden Em-
pirismus« abzuwehren und endgültig zu bewältigen vermöge.45 In
Wahrheit indes ist er es, der die Prinzipien der empiristischen Deu-
tung und Kritik rettungslos preisgibt: Die gewöhnlichsten und be-
kanntesten Einwürfe, wie sie etwa ein John Stuart Mil l gegen die

21–22 Der kritische Idealismus 23

44 A.a.O., S. 17, 21 u. ö.
45 A.a.O., S. 67 f. [Zitat S. 67].



Apriorität des Beharrungsgesetzes gerichtet hat, reichen hin, um ein 
a priori in seinem Sinne zu entwerten und hinfällig zu machen.

Denn welchen Vorzug hat im methodischen Sinne die innere vor
der äußeren Erfahrung: Welchen Beweisgrund trägt sie in sich, der sie
über alle Fragen und Zweifel, die gegen diese letztere gerichtet wer-
den können, hinaushöbe? Was versichert mich, daß meine psychische
Natur in sich regelmäßig und gleichförmig ist, daß die Ergebnisse mei-
ner bisherigen Beobachtung auch für alle künftige Erfahrung Bestand
und Geltung haben werden? Auf diese erkenntnistheoretische
Grundfrage ist Nelson die Antwort schuldig geblieben; alles, was
er anführt, ist nur ein mißglückter Versuch, sie beiseite zu schieben. Er
mag immerhin die »Abstraktion«, kraft deren wir uns der psycholo-
gischen Grundtatsachen bemächtigen, von der »Induktion«, wie wir
sie in der Physik und beschreibenden Naturwissenschaft üben, unter-
scheiden. Aber auch die Abstraktion muß doch von bestimmten
Daten, die uns durch innere Erfahrung gegeben sind, ausgehen und sie
als feststehend voraussetzen. Alle derartigen »Gegebenheiten« aber
sind als solche veränderlich: Und nichts verbürgt mir ihren gleich-
artigen, notwendigen Fortbestand; so könnte denn auch das Ergebnis
der abstraktiven Analyse jederzeit nur bedingte und hypothetische
Geltung beanspruchen. Und diesem Schlusse vermag Nelson auch
dadurch nicht auszuweichen, daß er der Vernunftkrit ik,  welche 
psychologisch verfährt und daher in der Tat eine empirische
Wissen | schaft  sein soll, das »System der Philosophie« gegen-
überstellt, das nach ihm aus lauter allgemeingültigen und notwendi-
gen Sätzen besteht. Denn jetzt gibt es für ihn nur eine Alternative.
Entweder nämlich gründet er das System völlig auf die Kritik und läßt
es aus ihr seinen gesamten Gehalt schöpfen: Dann ist klar, daß die
Urteile, die es in sich schließt, nur von gleichem logischen Range wie
die Tatsachenwahrheiten sein können, die die Kritik uns eröffnet.
Dieser Zusammenhang bleibt bestehen, gleichviel ob man annimmt,
daß die Kritik die metaphysischen Sätze logisch zu beweisen oder
daß sie sie nur zu »deduzieren«, d.h. in unserer inneren Erfahrung als
vorhanden aufzuweisen habe.46 Denn in beiden Fällen ist doch die
Sicherheit, die einem einzelnen philosophischen Grundsatze zu-
kommt, von dem jeweil igen Stande,  den die Kritik als empirische
Wissenschaft erreicht hat, abhängig. Ein Fortschritt der Zergliederung
und Selbstbeobachtung kann uns lehren, daß ein Prinzip, das wir bis-
her für ein letztes, nicht weiter auflösbares gehalten haben, sich in
Wahrheit noch aus verschiedenen Bestandteilen von ungleichem logi-

24 Aufsätze und Abhandlungen 22–23

46 Vgl. a. a.O., S. 29 u. 42 f.



schen Werte zusammensetzt; daß daher, was uns bisher als unum-
stößlich gewiß erschien, nur einen bestimmten Grad der Wahrschein-
lichkeit besitzt und durch künftige Erfahrungen jederzeit berichtigt
werden kann. Wir sehen uns bei Nelson vergeblich nach einem Prin-
zip um, das uns die Sicherheit und Vollständigkeit  in der Ablei-
tung der metaphysischen Grundsätze verbürgte. Fries  und Apelt
haben sich hier auf den »transzendentalen Leitfaden« Kants berufen:
Die Tafel  der  Urtei le  bietet ihnen das Grundschema, an dem sie
sich über das gesamte Gebiet des Verstandes und über den Umfang
und Inhalt seiner Stammbegriffe orientieren.47 Eine derartige Ablei-
tung hat Nelson verschmäht – wohl weil er den Einwänden, die seit-
her gegen die Vollständigkeit und Notwendigkeit der Kantischen
Urteilstafel selbst gerichtet worden sind, nicht recht zu begegnen
wußte. Aber da er nichts anderes an ihre Stelle gesetzt hat, so bleibt er
in Wahrheit aller Zufälligkeit der »Selbstbeobachtung« überlassen
und treibt ohne Steuer auf dem weiten Meere der »inneren Erfahrung«
dahin. Will dagegen Nelson den zweiten Weg einschlagen: will er
dem »System« ein besonderes selbständiges Machtbereich unabhän-
gig von der »Kritik« zugestehen, so fällt | er damit notwendig in die
rein dogmatische Ansicht von der Stellung und Bedeutung der
Metaphysik zurück. Denn jetzt gilt die Kritik vielleicht als ein geeig-
netes Mittel, metaphysische Wahrheiten aufzufinden,  nicht aber
ist sie es, die uns ihren eigentlichen Grund und Sachgehalt verbürgt;
jetzt kann sie daher wohl als ein einzelnes Instrument der Philosophie,
nicht aber als ihre konstitutive Bedingung gelten. Über einer Kri-
tik, die empirisch und psychologisch ist, erhebt sich nunmehr eine
Metaphysik, die als solche, wie Nelson ausdrücklich betont, nur 
apriorische und apodiktische Urteile enthalten darf und daher weder
psychologisch ist noch sein kann.48 Deutlicher kann es nicht ausge-
sprochen werden, daß die eigentliche logische Struktur und Ei-
genart  derjenigen Metaphysik, die uns hier verkündet wird, durch
den Begriff der Kritik nicht bestimmt wird. Die Kritik dient jetzt nur
als gefälliger Helfershelfer, der, nachdem er seinen Dienst getan und
zu den unbedingt gültigen metaphysischen Sätzen hingeleitet hat,
getrost verabschiedet werden kann. Ihre Rechtfertigung und ihre
Beglaubigung finden diese Sätze nunmehr in sich selbst; sie können,
nachdem sie einmal festgestellt sind, der kritischen Stützen und

23–24 Der kritische Idealismus 25

47 Vgl. Jakob Friedrich Fries, System der Metaphysik. Ein Handbuch für Leh-
rer und zum Selbstgebrauch, Heidelberg 1824, S. 195 ff.; Ernst Friedrich Apelt,
Metaphysik, Leipzig 1857, S. 97 ff.

48 Nelson, Die kritische Methode, S. 42 f. 


	Cover
	Aufsätze und kleine Schriften. Band 9
	Inhalt
	Aufsätze und Abhandlungen
	Der kritische Idealismus und die Philosophie des  »gesunden Menschenverstandes«
	Kant und die moderne Mathematik.

Mit Bezug auf Bertrand Russells und Louis Couturats

Werke über die Prinzipien der Mathematik
	Zur Frage nach der Methode der Erkenntniskritik.  Eine Entgegnung
	Das Problem des Unendlichen und Renouviers

»Gesetz der Zahl«
	Hermann Cohen und die Erneuerung

der Kantischen Philosophie
	Erkenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik
	Die Grundprobleme der Kantischen Methodik und

ihr Verhältnis zur nachkantischen Spekulation
	Philosophische Probleme der Relativitätstheorie

	IDEE UND GESTALT.

GOETHE – SCHILLER – HÖLDERLIN – KLEIST
	Goethes »Pandora«
	Goethe und die mathematische Physik.

Eine erkenntnistheoretische Betrachtung
	Die Methodik des Idealismus in Schillers

philosophischen Schriften
	Hölderlin und der deutsche Idealismus
	Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie

	REZENSIONEN, SELBSTANZEIGEN

UND KLEINE SCHRIFTEN
	Ernst Cassirer, Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen
	Rudolf Keussen, Bewusstsein und Erkenntnis bei Descartes
	»Persönliche« und »sachliche« Polemik.

Ein Schlußwort
	Richard Hönigswald, Beitraege zur Erkenntnistheorie und

Methodenlehre
	Voraussetzungen und Ziele des Erkennens
	Aristoteles und Kant
	Charles Renouvier, Essais de critique générale. Premier essai:

Traité de logique générale et de logique formelle
	Hermann Cohen.

Worte gesprochen an seinem Grabe am 7.April 1918
	Zur Lehre Hermann Cohens († 4.April 1918)
	Hermann Cohen
	Zum Plan einer neuen Fichte-Ausgabe

	ANHANG: Vorrede und Einleitungen zu: Leibniz, Hauptschriften zur  Grundlegung der Philosophie
	Einleitung in: Leibniz, Neue Abhandlungen über den

menschlichen Verstand
	Vorwort zur ersten Auflage von »Idee und Gestalt«
	EDITORISCHER BERICHT
	ABKÜRZUNGEN
	SCHRIFTENREGISTER
	PERSONENREGISTER




